
FACULDADES EST 
 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM TEOLOGIA 
 
 

WAGNER FERNANDO KIND STRELOW 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Leopoldo 
 

2025

APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE 

PENSAMENTO DA PATRÍSTICA 



 

WAGNER FERNANDO KIND STRELOW 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Tese de Doutorado 
Para a obtenção do grau de  
Doutor em Teologia 
Faculdades EST 
Programa de Pós-Graduação em Teologia 
Área de Concentração: Religião, 
Teologias e Sociedade 
Linha de Pesquisa: História e Teologia 
 
 
 
 
 
 

Pessoa Orientadora: Prof. Dr. Wilhelm Wachholz 
 
 
 

São Leopoldo 
 

2025 

 APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE 

PENSAMENTO DA PATRÍSTICA 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



WAGNER FERNANDO KIND STRELOW 
 

 
 

APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE 
PENSAMENTO DA PATRÍSTICA 

​  
 

Tese de Doutorado 
Para a obtenção do grau de Doutor em Teologia 
Faculdades EST 
Programa de Pós-Graduação em Teologia 
Área de Concentração: Religião, Teologias e 

Sociedade 
 

Data de Aprovação: 18 de agosto de 2025 

 
 
PROF. DR. WILHELM WACHHOLZ (PRESIDENTE) 
Assinado digitalmente 
 
 
 
PROF. DR. FLÁVIO SCHMITT (EST) 
Assinado digitalmente 
 
 
 
PROF. DR. MARCELO RAMOS SALDANHA (EST) 
Assinado digitalmente 
 
 
 
PROF. DR. RUDOLF EDUARD VON SINNER (PUC PARANÁ) 
Docente visitante 
 
 
 
PROF. DR. ROBERTO HOFMEISTER PICH (PUCRS) 
Docente visitante 
 
 
 

Assinado
digitalmente por:
WILHELM
WACHHOLZ :
XXX.192.369-XX
Date: 19/08/2025
11:02:34 -03:00

Assinado
digitalmente por:
Flávio Schmitt :
XXX.973.730-XX
Date: 03/09/2025
10:43:08 -03:00

Assinado
digitalmente por:
Marcelo Ramos
Saldanha :
XXX.811.570-XX
Date: 03/09/2025
11:07:56 -03:00



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
À cristandade lusófona e a quem mais  
desejar conhecer sobre a história da  
igreja e compreenda o idioma português. 

  



 
 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço ao Senhor, meu Deus, que me criou, me salvou e me trouxe até aqui, 

guiando-me com bondade e fidelidade e isentando-me de perigos e dificuldades 

mesmo em tempos sombrios como estes de pandemias, enchentes e mundo em 

convulsão, por Sua misericórdia inexplicável.  

Agradeço aos meus pais, Fernando Strelow e Taís Doriléa Kind Strelow, que sempre 

me apoiaram em tudo o que precisei e me levaram à igreja desde a minha mais 

tenra infância, e sem os quais certamente não teria chegado até aqui. Estendo o 

agradecimento a toda a minha família, especialmente à minha tia Geni Érica Paupitz, 

que forneceu bibliografia e dinheiro para comprar bibliografia muitas vezes nos anos 

de minha formação acadêmica. 

 Agradeço às Faculdades EST, nas quais aprendo teologia desde meados de 2014 e 

onde conheci melhor a Bíblia e a história da cristandade. Agradeço ao Dr. Valério 

Schaper, que em 2016 me sugeriu pesquisar Patrística no Trabalho de Conclusão 

de Curso (TCC), e ao Ms. Osmar Witt, que desde 2016 vinha sugerindo e 

acompanhando minhas leituras para o aprofundamento no assunto, sem qualquer 

proveito próprio neste serviço, orientou meu TCC em 2018, e me ofereceu valiosos 

ensinamentos durante quatro semestres de voluntariado no Arquivo Histórico da 

IECLB nos anos 2022-23. Agradeço ao Prof. Dr. Wilhelm Wachholz, que com 

paciência angelical e conhecimento vastíssimo, orientou esta tese e a dissertação 

anterior, sempre disposto a ajudar e ensinar. A continuação deste projeto durante a 

pandemia do Coronavírus e a enchente de maio de 2024 não teria acontecido sem o 

apoio e a compreensão dele quanto aos atrasos e impasses que as adversidades 

geraram para mim e para tantas outras pessoas pesquisadoras. Os Professores Dr. 

Flávio Schmitt e o Dr. Marcelo Ramos Saldanha, nos últimos seis anos, vêm me 

ajudando com conselhos, indicações bibliográficas, aportes para metodologia. 

Nunca saí de mãos vazias de suas presenças em se falando de insights acadêmicos 

para a dissertação e tese. 

Agradeço à CAPES, que bancou as taxas do curso de doutoramento desde 

novembro de 2021 até outubro de 2022. Agradeço ao CNPq, que não apenas 

bancou as taxas dos demais semestres desde outubro de 2022 até o presente, mas 



 
 

também me forneceu uma bolsa mensal para que nada me faltasse durante o 

doutoramento. Teria sido impossível produzir esta tese sem estes recursos. 

Agradeço ao Pe. Dr. Edinei da Rosa Cândido e ao Dr. João Eduardo Pinto Basto 

Lupi pelo apoio à minha pessoa no contexto da Associação Brasileira de Estudos 

Patrísticos, e com eles tantos outros associados que também me proporcionaram 

intercâmbio de informações sobre Patrística e até intermediaram possibilidade de 

publicação de artigos.  

O mesmo sentimento se estende à membresia da Red Latinoamericana de Estudios 

Patrísticos, em cujos congressos o estado da arte da pesquisa em Patrística na 

América Latina se reflete e todo evento se traduz em uma oportunidade de aprender 

mais e melhor.  

Agradeço ao Sr. Raul Zeplin, de Viena, interior de Blumenau, sua esposa Adriana 

Kasulke Zeplin e seus dois filhos, o Me. Gabriel e o Sgto. Rodrigo, que cederam a 

sua internet veloz para a defesa do mestrado durante a pandemia, ao Prof. Dr. 

Charles Klemz, o qual muito auxiliou na revisão e formatação de meus trabalhos 

durante toda a minha carreira acadêmica e está sempre disposto a me aconselhar 

como coordenador das tutorias – assumi em março de 2024 na Faculdades EST a 

tutoria da área de história –, a sua mãe, a Sra. Dietlind Klemz, que se prestou a me 

auxiliar para o treinamento para a defesa do mestrado durante a pandemia, e ao P. 

Fernando Wöhl de Itoupava Rega, a Sra. Merci Dalle-Court, de Vila Itoupava, a Sra. 

Darcy Trapp Daugs, de Sarmento, locais do interior de Blumenau, pessoas que 

muitas vezes cederam sua internet veloz para fins acadêmicos. 

Não é possível agradecer suficientemente ao Sr. Alexandre Rechenmacher, de 

Lomba Grande, interior de Novo Hamburgo, e sua esposa Olívia Leite 

Rechenmacher, que gratuitamente me acolheram em sua residência durante a 

enchente de maio de 2024, e me ofereceram cama, comida, água potável, energia 

elétrica e tudo o mais necessário para estudar e trabalhar em um período e lugar 

onde nenhum dinheiro tinha mais valor porque não havia mais o que e como 

comprar. A providência e preparo deste homem permitiu que oito pessoas em 

apuros se alimentassem de sua mesa, bebessem água à vontade e pudessem se 



 
 

lavar enquanto em São Leopoldo era quase impossível obter um copo de água 

potável para beber. 

Lembro também de minhas médicas, Dra. Simone van de Sande Lee, de Rodeio, e 

sua sucessora, Dra. Marta Amaro da Silveira Duval, de Blumenau, que me 

acompanharam com o diabetes mellitus e me receitaram insulinas e demais auxílios 

de acordo com a necessidade, e o Dr. Herland Fernando Chávez, advogado de 

Indaial que defendeu minha causa perante as autoridades e graças à cuja militância 

advocatícia posso obter gratuitamente no SUS os remédios que não posso pagar, 

sendo que sem o apoio destas pessoas certamente não teria sobrevivido por tantos 

anos para poder terminar este livro. 

São pessoas demais para mencionar em tão pouco espaço, e a misericórdia de 

Deus para comigo se reflete em tanta gente e mais ainda que, de um modo ou de 

outro, foi bondosa para comigo, e me parece que sequer comecei a fazer a lista. 

Muito obrigado! 

  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Porque ninguém pode pôr outro 
fundamento além do que já está posto, o 
qual é Jesus Cristo.  

1Co 3,11 
  



 
 

RESUMO 
 

O objetivo da presente tese é verificar como se dava a apologética da compreensão 
de Deus conforme escolas de pensamento da Patrística. Estudam-se dez escritos de 
ao todo, seis autores da Patrística pré-nicena. Na introdução, a origem do trabalho, 
sua estrutura e motivação, a tese a ser defendida e os objetivos geral e específicos 
são delineados. O capítulo 2 define o termo “apologética” a partir da consulta de 
dicionários e enciclopédias teológicas, e analisa a prática apologética na Patrística a 
partir do recurso a quatro obras consideradas pioneiras em suas respectivas áreas: a 
“Apologia”, de Aristides de Atenas, em seu aspecto etnográfico; o “Diálogo com 
Trifão”, de Justino Mártir, enquanto diálogo; “Sobre a Ressurreição”, de Atenágoras 
de Atenas, em seu aspecto antropológico; e os fragmentos sobreviventes da obra 
historiográfica “Memórias” de Hegésipo. O capítulo 3 é destinado ao estudo da 
apologética da compreensão de Deus conforme a escola esmirniota, recorrendo a três 
obras de Ireneu de Lião: da série “Contra as Heresias”, os volumes I e II, e a 
“Demonstração da Pregação Apostólica”. Já o capítulo 4 verifica como se dava a 
apologética da compreensão de Deus na escola alexandrina no período pré-niceno a 
partir das três primeiras subseções do “Protréptico” de Clemente de Alexandria. A 
conclusão atesta a veracidade da tese proposta – a saber, que nas escolas de 
pensamento esmirniota e alexandrina do período pré-niceno, a apologética da 
compreensão de Deus se dava a partir da análise crítica de todas as tradições 
sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro das suas 
próprias tradições de interpretação, seja exegese, seja outra interpretação qualquer, 
e considerando todas as liturgias envolvidas como veículos de apresentação e/ou 
representação da compreensão de Deus e mediatrizes das divindades referidas para 
com a humanidade. Além disso, tem lugar na conclusão a comparação das 
constatações hauridas da investigação das quatro obras do capítulo 2 com as seis 
obras dos capítulos 3 e 4, bem como a comparação das obras de Ireneu de Lião com 
as de Clemente de Alexandria.  

 

Palavras-chave: Patrística. Escola esmirniota. Escola alexandrina. Ireneu de Lião. 
Clemente de Alexandria. 

  



 
 

ABSTRACT 

The objective of the present thesis is to verify how apologetics of the comprehension 
of God was done according to Patristic schools of thought. Ten writings are studied 
from, in total six writers of Ante-Nicene Patristics. In the introduction, the work’s origin, 
its structure and motivation, the thesis to be defended and the general and specific 
objectives are delineated. Chapter 2 defines the term “apologetics” by consulting 
theological dictionaries and encyclopedias, and analyzes the apologetical praxis in 
Patristics by accessing four works considered pioneers in their respective areas: 
Aristides of Athens’ “Apology”, in its ethnographical aspect, Justin Martyr’s “Dialog with 
Trypho”, as a dialog, Athenagoras of Athens’ “About the Resurrection”, in its 
anthropological aspect, and the surviving fragments of Hegesippus’ “Memories”. 
Chapter 3 is dedicated to the study of the apologetics of the comprehension of God 
according to the Smyrnaean school, recurring to three works by Irenaeus of Lyons: the 
first and second volumes of the series “Against Heresies” and the “Demonstration of 
Apostolic Preaching”. Chapter 4 verifies how the apologetics of the comprehension of 
God was done in the Ante-Nicene Alexandrian school from the three first subsections 
of Clement of Alexandria’s “Protreptic”. The conclusion attests the veracity of the 
proposed thesis – this is, that in the Smyrnaean  and  Ante-Nicene Alexandrian Schools 
of thought, the apologetics of the comprehension of God was done by critical analysis 
of all the sacred traditions involved, be it scriptural or otherwise transmitted, within their 
own traditions of interpretation, be it exegesis or any other interpretation, and 
considering all  liturgies involved as a vehicle of presentation and/or representation of 
the comprehension of God and mediators of the divinities referred towards humanity. 
Furthermore, the conclusion compares the findings derived from the investigation of 
the four works in Chapter 2 with the six works of Chapters 3 and 4, as well as the works 
of Irenaeus of Lyons and Clement of Alexandria.    
 

Keywords: Patristics. Smyrnaean school. Alexandrine school. Irenaeus of Lyons. 
Clement of Alexandria.  

  



 
 

SUMÁRIO 

1  INTRODUÇÃO ......................................................................... 14 

2  DEFINIÇÃO DE APOLOGÉTICA ............................................. 18 

2.1  A APOLOGIA DE ARISTIDES DE ATENAS: APOLOGÉTICA COMO 
ETNOGRAFIA. ........................................................................................... 25 

2.2  O DIÁLOGO DE JUSTINO MÁRTIR COM TRIFÃO: APOLOGÉTICA 
COMO DIÁLOGO ....................................................................................... 31 

2.2.1  A apresentação dos dois filósofos .......................................................... 33 
2.2.2  Sucessão do Novo Testamento ao Velho Testamento. ......................... 37 
2.2.3  Jesus de Nazaré é o Messias e o Messias é Deus ................................. 41 
2.2.4  A igreja é o povo de Deus ........................................................................ 51 
2.2.5  Conclusão sobre o diálogo de Justino Mártir com Trifão ..................... 56 

2.3  SOBRE A RESSURREIÇÃO DE ATENÁGORAS DE ATENAS: 
APOLOGÉTICA COMO ANTROPOLOGIA ............................................... 58 

2.3.1  A possibilidade da ressurreição .............................................................. 59 
2.3.2  A conveniência e necessidade da ressurreição ..................................... 63 
2.3.3  Conclusão acerca da obra “Sobre a Ressurreição” .............................. 67 

2.4  FRAGMENTOS DE HEGÉSIPO: APOLOGÉTICA COMO 
HISTORIOGRAFIA ..................................................................................... 69 

2.4.1  Concernindo o Martírio de Tiago, Irmão do Senhor............................... 69 
2.4.2  Concernindo os parentes de Jesus Cristo ............................................. 71 
2.4.3  Concernindo o martírio de Simeão, o filho de Clopas, bispo de 

Jerusalém .................................................................................................. 73 
2.4.4  Concernindo sua viagem a Roma e as seitas. ....................................... 75 
2.4.5  Conclusão sobre os fragmentos das “Memórias” de Hegésipo ........... 77 

2.5  CONCLUSÃO SOBRE A DEFINIÇÃO DE APOLOGÉTICA ...................... 78 

3  APOLOGÉTICA DA COMPREENSÂO DE DEUS CONFORME 
A ESCOLA ESMIRNIOTA ....................................................... 83 

3.1  CONTRA AS HERESIAS I E II ................................................................... 84 
3.1.1  Os sistemas gnósticos e suas compreensões de divindade conforme 

Ireneu de Lião ............................................................................................ 85 
3.1.1.1  O sistema fundamental gnóstico conforme Ireneu de Lião .................. 86 
3.1.1.2  Variantes deste sistema ........................................................................... 92 
3.1.1.3  Demais escolas e seitas ........................................................................... 94 
3.1.1.4  Simão, o Mago e seus discípulos ............................................................ 97 
3.1.1.5  Marcos, o Mago ....................................................................................... 100 
3.1.1.6  Conclusão sobre os sistemas gnósticos .............................................. 102 
3.1.2  A resposta de Ireneu de Lião ................................................................. 103 
3.1.2.1  Deus é único ............................................................................................ 104 
3.1.2.2  Deus é criador ......................................................................................... 109 
3.1.2.3  Deus não é fruto da degradação ........................................................... 113 
3.1.2.4  Não há nada acima dele nem depois dele ............................................ 118 
3.1.3  Conclusão sobre Contra as Heresias I e II ............................................ 124 



 
 

3.2  DEMONSTRAÇÃO DA PREGAÇÃO APOSTÓLICA ............................... 125 
3.2.1  A Catequese dos Apóstolos .................................................................. 126 
3.2.1.1  Deus-Pai ................................................................................................... 131 
3.2.1.2  Deus-Filho ............................................................................................... 141 
3.2.1.3  Deus Espírito Santo ................................................................................ 150 
3.2.1.4  Conclusão ................................................................................................ 157 
3.2.2  A Demonstração Profética ..................................................................... 158 
3.2.2.1  Deus-Filho é o Verbo de Deus ............................................................... 159 
3.2.2.2  Deus-Filho é o Cristo .............................................................................. 165 
3.2.2.2.1 Cristo é Rei e Sacerdote .......................................................................... 166 
3.2.2.2.2 Cristo é o Salvador ................................................................................... 167 
3.2.2.2.3 Cristo é o Difusor do Espírito Santo ......................................................... 170 
3.2.3  Conclusão sobre a Demonstração da pregação Apostólica ............... 173 

3.3  CONCLUSÃO SOBRE A APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS 
CONFORME A ESCOLA ESMIRNIOTA .................................................. 176 

4  APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS CONFORME 
A ESCOLA ALEXANDRINA NO PERÍODO PRÉ-NICENO: O 
PROTRÉPTICO DE CLEMENTE DE ALEXANDRIA ............. 180 

4.1  PROTRÉPTICO – LIVRO I – CRISTO É O CANTOR DA LIBERTAÇÃO 189 

4.2  PROTRÉPTICO – LIVRO II – GENEALOGIA ETIMOLÓGICO-HISTÓRICA 
DAS RELIGIÕES GREGAS ..................................................................... 205 

4.2.1  Etimologia de termos cúlticos do paganismo grego ........................... 205 
4.2.2  O culto de Afrodite interpretado à luz da filosofia de Evêmero .......... 210 
4.2.3  Mistérios sabázicos, coribânticos e tesmofóricos e suas 

consequências para a organização social ............................................ 216 
4.2.4  Análise bíblico-teológica das religiões pagãs a partir de Fílon de 

Alexandria ................................................................................................ 226 
4.2.5  Genealogia histórica das religiões pagãs a partir de Cícero .............. 235 
4.2.5.1  Divinização de corpos celestes e dos frutos da terra.......................... 236 
4.2.5.2  Divinização de castigos, emoções e experiências .............................. 240 
4.2.5.3  Reconhecimento de tradições politeístas e divinização de benfeitorias 

de Deus .................................................................................................... 244 
4.2.6  Conclusões sobre a origem histórica das divindades gregas a partir de 

referências históricas ............................................................................. 245 
4.2.7  Conclusão sobre o livro II do Protréptico ............................................. 249 

4.3  PROTRÉPTICO – LIVRO III – EVIDÊNCIAS DA NATUREZA DEMONÍACA 
DOS DEUSES GREGOS .......................................................................... 254 

4.3.1  O sacrifício de Aristômenes de Messina a Zeus .................................. 256 
4.3.2  Os sacrifícios dos táuridas a Ártemis ................................................... 259 
4.3.3  O sacrifício em Pela da Tessália a Peleu e Quíron .............................. 261 
4.3.4  Os sacrifícios a Zeus em Creta e a Dionísio em Lesbo ....................... 263 
4.3.5  O sacrifício dos focenses à Ártemis Taurópola ................................... 266 
4.3.6  Os sacrifícios de Erecteu de Atenas e de Mário de Roma .................. 268 
4.3.7  Exortações finais de Clemente de Alexandria ...................................... 274 
4.3.8  Conclusão sobre o livro III ..................................................................... 277 

4.4  CONCLUSÃO SOBRE A APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS 
CONFORME A ESCOLA ALEXANDRINA DO PERÍODO PRÉ-NICENO281 



 
 

5  CONCLUSÃO ........................................................................ 288 

 REFERÊNCIAS...................................................................... 304 

 

 

 

 

 



14 
 

1 INTRODUÇÃO 

A tese de doutoramento aqui apresentada discorre sobre a apologética da 

compreensão de Deus de acordo com escolas de pensamento da Patrística. A 

redação desta tese começou cinco anos após o início das pesquisas em Patrística do 

autor e é consequência de uma obra anterior, a dissertação de mestrado “Catequese 

e Leitura Bíblica no Contexto da Patrística”.  

No ano de 2016, durante o curso de Bacharelado em Teologia, o Prof. Dr. 

Valério Schaper avaliou positivamente um trabalho sobre este tema e recomendou 

que o Trabalho de Conclusão de Curso versasse sobre o mesmo assunto. 

Imediatamente, mentoria na pesquisa para o TCC foi solicitada ao Prof. Ms. Osmar 

Luiz Witt, o qual prontamente aceitou o desafio e ofereceu indicações bibliográficas e 

conselhos pragmáticos para o TCC do bacharelado em Teologia, que só viria a ser 

redigido no primeiro semestre de 2018, sob o título “Soteriologia na Patrística Pré-

nicena”.  

O interesse no tema foi despertado e após mais pesquisas acerca de 

abordagens, temas e métodos, o projeto da dissertação de mestrado “Catequese e 

Leitura Bíblica no Contexto da Patrística” foi acolhido pelo Prof. Dr. Wilhelm Wachholz. 

O curso de mestrado em teologia durou do primeiro semestre de 2019 até janeiro de 

2021, quando foi defendida a dissertação. 

O projeto original da dissertação de mestrado previa três capítulos, 

respectivamente, para catequese, leitura bíblica e apologética na Patrística. Temendo 

que não pudesse ser aplicado o rigor acadêmico necessário para o sucesso da 

empreitada em apenas dois anos, Dr. Wilhelm desrecomendou a redação do terceiro 

capítulo, o que foi acatado pelo redator. 

Durante o primeiro semestre de 2021, buscaram-se fundamentos 

bibliográficos e metodológicos para uma continuação da pesquisa de doutoramento. 

A ideia de versar sobre apologética, para dar sequência ao projeto de mestrado, foi 

confirmada pela realidade vivencial do tempo da pandemia. Paralelamente a um 

número recorde de funerais e à consequente dificuldade de consolar e explicar o 

mundo cada vez mais caótico às pessoas fiéis, novas e perniciosas compreensões de 

Deus eram denunciadas ao autor por colegas e ex-colegas do autor que estavam 



15 
 
 

incumbidos de funções ministeriais; a destruição da comunhão presencial causada 

pelo Coronavírus catalisou a redução da vida de fé de cada vez mais pessoas ao 

consumo de conteúdo espiritual da internet, muitas vezes desvinculado de e em 

controvérsia com doutrinas estabelecidas nas comunidades de origem dos e das 

internautas. Se este movimento para longe do presencial já existia antes da pandemia, 

o isolamento mandatório potencializou a tendência e o fim dele sequer conseguiu 

minimizá-la. Individualismo e oscilações à moda mercadológica substituíram e ainda 

substituem comunidade e ancoramento doutrinário nas Escrituras Sagradas para 

muitas pessoas. 

O tema da apologética da compreensão de Deus foi acolhido como projeto de 

pesquisa pelo Dr. Wilhelm Wachholz e o início dos trabalhos de doutoramento se deu 

no segundo semestre de 2021. Sugere-se às pessoas que desejam ler o trabalho 

consultar anteriormente a obra “Catequese e Leitura Bíblica no Contexto da 

Patrística”, contudo também é possível ler a presente tese de forma independente 

sem prejuízo da compreensão do conteúdo. Aqui, pretende-se provar a tese de que, 

nas escolas de pensamento esmirniota e alexandrina do período pré-niceno, a 

apologética da compreensão de Deus se dava a partir da análise crítica de todas as 

tradições sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro 

das suas próprias tradições de interpretação, seja exegese, seja outra interpretação 

qualquer, e considerando todas as liturgias envolvidas como veículos de apresentação 

e/ou representação da compreensão de Deus e mediatrizes das divindades referidas 

para com a humanidade. 

O objetivo geral da obra é verificar como se dava a apologética da 

compreensão de Deus em escritos de Pais da Igreja de acordo com as suas escolas. 

Os objetivos específicos são três: o primeiro deles é definir apologética de acordo com 

as aplicações desta na Patrística. Além disso, deseja-se verificar como se dava a 

apologética da compreensão de Deus na escola esmirniota a partir de escritos de 

Ireneu de Lião. Por terceiro objetivo específico, almeja-se verificar como se dava a 

apologética da compreensão de Deus na escola alexandrina, no período pré-niceno, 

a partir de escritos de Clemente de Alexandria. 

O capítulo inicial servirá para cumprir o primeiro objetivo. Neste capítulo, 

definições enciclopédicas e lexicográficas servirão de alicerce para a construção de 

uma definição que norteie o presente trabalho. A consulta de quatro obras-primas de 



16 
 
 

apologética da Patrística pré-nicena consolidará a definição alcançada na primeira 

parte do capítulo e levará a conclusão da centralidade da apologética da compreensão 

de Deus para a obra apologética da igreja.  

O capítulo seguinte se colocará a serviço do segundo objetivo. Três obras de 

Ireneu de Lião, um teólogo representativo da escola esmirniota – os livros I e II da 

série “Contra as Heresias” e a “Demonstração da Pregação Apostólica” serão 

verificadas para este fim. Na conclusão, desponta que a compreensão de Deus da 

escola esmirniota, uma Santíssima Trindade com funções bem distintas, alimenta a 

execução de rituais litúrgicos e estes rituais retroalimentam e reafirmam a 

compreensão de Deus da cristandade. O fato de que não há muitas diferenças dignas 

de menção nos testemunhos da escola esmirniota e em referências da modernidade 

recente acerca de compreensão de Deus e liturgia reforça a autoridade da 

compreensão de Deus desta escola e de sua apologética para a igreja do século XXI. 

O capítulo final será redigido com fins de cumprir o terceiro objetivo específico 

desta tese. Três obras – três seções do Protréptico de Clemente de Alexandria, que 

aqui são chamadas de livros, mas há outras compreensões sobre o assunto – servirão 

de fundamento. Na apologética da compreensão de Deus da escola alexandrina, a 

separação entre refutação do erro e afirmação da verdade desponta; as obras aqui 

pesquisadas se ocupam com a refutação do erro. E também nestas obras resultados 

semelhantes às pesquisas referentes à escola esmirniota surgem – a liturgia como 

apresentadora e representadora da compreensão de divindade.  

Na conclusão geral, os resultados das pesquisas do capítulo inicial serão 

entrelaçados com aqueles dos capítulos seguintes, e comparar-se-á as semelhanças 

e diferenças entre os últimos dois capítulos que não encontram ou quase não 

encontram correspondência no capítulo inicial. A relação entre revelação 

escriturística, liturgia e vida de fé e a importância destas instâncias para a apologética 

da compreensão de Deus, bem como a fatalidade residente na hipótese desta relação 

estar distorcida, ausente ou alienada a outros fundamentos é discutida, para concluir 

que estas três grandezas são a apologia mais condizente com a compreensão de 

Deus das escolas analisadas, e qual é esta compreensão. Para facilitar a pesquisa 

pelas obras patrísticas e conferência dos textos citados, as referências de pais da 



17 
 
 

igreja1 estão separadas das referências de autores cujo perfil não coaduna com o 

conceito de pai da igreja. Votos de uma leitura profícua!  

 
 
1 Para entender o conceito de pai da igreja empregado aqui, leia-se a obra anterior. STRELOW, Wagner 

Fernando Kind. Catequese e leitura bíblica no contexto da Patrística. São Leopoldo, RS, 2020. 
Dissertação (Mestrado) - Faculdades EST, Programa de Pós-Graduação, São Leopoldo, 2020. p.19-
20.  



18 
 
 

2 DEFINIÇÃO DE APOLOGÉTICA 

O conceito de apologética é derivado pelo cientista religioso alemão Frank 

Usarski da palavra grega “ἀπολογία”. A interpretação de Usarski deste termo, que 

equivale praticamente ao português “apologia”, é uma defesa de uma pessoa acusada 

no contexto de um processo jurisprudente.2 O conceito de apologia como defesa se 

manifesta extraordinariamente sólido, e é confirmado por pelo menos três dicionários; 

O dicionário do filólogo e lexicógrafo alemão Gustav Eduard Benseler,3 o léxico dos 

teólogos anglicanos Liddell e Scott,4 e a obra-referência do teólogo, lexicógrafo e 

filólogo alemão Walter Bauer5 confirmam a definição, se bem que nenhuma delas a 

confina dentro do ambiente jurídico, porém o expandem para qualquer tipo de discurso 

de defesa. Apenas Bauer adiciona, no contexto de um único apócrifo, o “Querigma de 

Pedro”, duas citações nas quais o termo pode, em construção com determinados 

verbos, significar “desculpas”.6  

Considerando as evidências lexicográficas e o escopo do projeto a ser 

empreendido, é necessária uma definição de apologética o mais universal possível. 

Só pode ser, portanto, um discurso de defesa, de qualquer natureza que seja. Se 

existe um lugar vivencial da defesa no contexto jurisprudente, evidente que o conceito 

de “apologia” ou “apologética” tem lugar naquele contexto, mas não pode se limitar a 

ele. Definições restritas a um único escrito, e ainda neste, em construção com outros 

verbetes, considerando ainda que o escrito não influenciou a cristandade de forma tão 

significativa quanto o fizeram os escritos do Novo Testamento e os escritos dos Pais 

da Igreja, também não podem ser norteadoras neste sentido. 

A compreensão de Usarski é que este termo não tem aplicação para 

discussões internas da igreja; neste âmbito, caberia o conceito de polêmica.7 

Apologética é uma defesa de alguma religião, ou filosofia, ou linha de pensamento, 

 
 
2  USARSKI, Frank. Apologetik: zum Begriff. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: 

Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 611. 
3  BENSELER, Gustav Eduard. Benselers Griechisch-Deutsches Schulwörterbuch. 13. ed. 

Leipzig: B. G. Teubner, 1911. p. 91. 
4  LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert. An Intermediate Greek-English Lexicon: founded upon 

the seventh edition of Liddell and Scott's Greek-English lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1964. p. 
102.  

5  BAUER, Walter. Wörterbuch zum Neuen Testament. Berlin: De Gruyter, 1971. p. 190. 
6  BAUER, 1971, p. 190. 
7  USARSKI, 1998, p. 611. 



19 
 
 

contra pessoas acusadoras deste movimento. Necessariamente, as pessoas 

acusadoras não têm parte alguma no movimento acusado; a acusação que gera a 

apologia é uma ameaça ou crítica exterior e a apologia se direciona especificamente 

contra esta e é elaborada em relação a esta. Contumélias, facciosidades e cismas 

dentro da mesma religião, muito embora sejam ameaçadoras e nocivas, são 

manifestos em polêmicas e não tangem a área da apologética.  

Pesquisas do estudioso alemão de assuntos da Igreja Antiga Gerd Lüdemann 

confirmam esta conceituação de Usarski; os exemplos que ele emprega ao citar 

apologética no contexto do Novo Testamento são sempre em relação a grupos 

exteriores à igreja, a saber, judeus não cristãos, grupos pagãos e o Estado Romano.8 

O patrólogo inglês Leslie Barnard é praticamente uníssono com Lüdemann e Usarski 

em sua conceituação de apologética, ao manifestar que não crê na existência de 

escritos direcionados exclusivamente à apologética no Novo Testamento:  

Dentre os mui diversificados escritos do Novo Testamento não se encontra 
nenhum que sirva imediatamente à apologética, isto é, tem por tema 
exclusivamente a defesa da fé cristã. Todavia, eles contêm pistas de esforços 
primevos de demonstrar a fidedignidade das convicções e dos princípios de 
vida cristãos, e de responder as objeções de opositores, convertidos em 
potencial e fiéis.9 

Isto quer dizer que a apologética veio se cristalizando como gênero literário 

cristão após a formação do Novo Testamento – ou ao menos, que obras apologéticas 

do período neotestamentário não sobreviveram. Apologias, entretanto, existem desde 

o início, e ocorriam com a catequese de pessoas que ponderavam uma conversão ao 

cristianismo. A fiéis também se pode ministrar apologética, por exemplo, com o fim de 

que eles e elas estejam em aptidão de defenderem posicionamentos cristãos de 

ataques de pessoas de fora da igreja.  

Até aqui, se apresentou uma definição etimológica de apologética, verbete 

que significa a ciência de elaboração de um discurso de defesa. Doravante, a partir 

 
 
8  LÜDEMANN, Gerd. Apologetik III: Neues Testament. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 614. 
9  BARNARD, Leslie William. Apologetik I. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 

1978. p. 372. (Tradução nossa). Original: Unter den sehr verschiedenartigen Schriften des Neuen 
Testaments befindet sich keine, die unmittelbar der Apologetik dient, d. h. ausschließlich die 
Verteidigung des christlichen Glaubens zum Thema hat. Dennoch enthalten sie Spuren früher 
Bemühungen, die Glaubwürdigkeit der christlichen Überzeugungen und Lebensprinzipien zu 
erweisen und die Einwände von Gegnern, potentiellen Konvertiten und Gläubigen zu beantworten. 



20 
 
 

das pesquisas empreendidas na obra anterior, se manifestará quais as diferenças e 

eventuais superposições de catequese e apologética e por que a apologética da 

compreensão de Deus é a melhor possível sequência da obra anterior. 

A pesquisa anterior demonstrou a partir de análise de textos bíblicos com 

auxílio do dicionário de Walter Bauer o que é e o que não pode ser considerado 

catequese. A conclusão da definição de catequese lá disponível será reproduzida 

aqui. 

Afinal, o grande preceito a ser guardado pela comunidade coríntia – e 
consequentemente, por toda a Cristandade – é a própria história da vida e 
obra de Jesus na terra. Catequese é, desta forma, a transmissão do 
ensinamento de Deus, e consequentemente, da doutrina da Igreja. Literatura 
catequética é, portanto, muito mais que catecismos e credos; todo texto que 
aponte para a vida e obra de Jesus, e para o seu ensinamento, é literatura 
catequética. Onde isto acontece, lá ocorre catequese; onde o ensinamento 
diverge desta premissa ou trata de outras questões sem abordar a mensagem 
de Cristo, não pode ser chamado de catequese.  
Em 1Co 11,2, por exemplo, se pode delimitar o que não é catequese pelo 
contexto. Paulo elogia a comunidade por guardar todo o ensinamento que ele 
legara: “E louvo-vos, irmãos, porque em tudo vos lembrais de mim, e retendes 
(κατέχετε) os preceitos como vo-los entreguei.” Logo em seguida, Paulo 
critica o vestuário da comunidade, exigindo que homens cessem de usar véus 
e mulheres passem a usá-los durante a celebração. Se fosse este um 
“preceito”, haveria em 1Co 11,2 uma formulação como “quase todos os 
preceitos”, ou “exceto o preceito sobre os véus”. Entende-se que Paulo está 
aqui fazendo uma admoestação para evitar escândalos, que não está 
fundamentada no Evangelho – no qual consta que questões de vestimenta 
são assuntos para gentios (Mt 6,31-32), mas, como ele mesmo admite em 
1Co 11,16, trata-se de um costume vigente naquele contexto, cuja 
inobservância poderia escandalizar a comunidade. Assim, assuntos que não 
provém diretamente do Evangelho não podem ser considerados catequese.10 

Na catequese, determinante para a definição é o conteúdo, não o público-

alvo.11 Na apologética, quem é determinante para o conteúdo e para a definição é a 

situação que gerou a necessidade de redigir a apologia e a origem dela. Conforme a 

definição de Usarski e as evidências demais citadas acima, esta precisa se originar 

de um elemento externo à igreja, caso contrário, é uma polêmica.  

As pesquisas de Barnard sobre os princípios de defesa do cristianismo no 

Novo Testamento e de Usarski sobre o termo apologética [veja acima] não permitem 

uma restrição à dogmática ou ao conteúdo dos evangelhos, se bem que esta é a 

definição mais própria da apologética em contextos onde a doutrina de Cristo norteia 

 
 
10  STRELOW, 2020, p. 24-25. 
11  Assim, as obras analisadas no trabalho precedente “Catequese e Leitura Bíblica no Contexto da 

Patrística” tinham diversos destinatários, de dentro e de fora da igreja. Cf. STRELOW, 2020, p. 26. 



21 
 
 

e orienta todo o agir da comunidade. Qualquer defesa de qualquer situação endógena 

à comunidade cristã é um discurso de defesa digno de se chamar apologia, se a 

entidade interlocutora não é cristã. 

As pesquisas do teólogo sistemático e filósofo alemão Eilert Herms reforçam 

este ponto de vista universalizante do lugar vivencial de apologética. Assim, Herms 

coloca a apologética dentro da vida cristã, não dentro da dogmática. Conforme o 

sistemático alemão, 

Apologética é inevitável na vida cristã, porque esta [a vida cristã] se vê 
colocada à luz de sua própria autoconsciência de existência no contexto geral 
de nossa experiência e comunicação de realidade, assim como no perguntar 
e responder essencial destas grandezas. Porque a visão cristã sobre as 
condições constitucionais gerais de consciência humana é específica [grifo 
do autor], a vivência cristã se torna impreterivelmente um objeto de 
maravilhamento e questionamento. Como ela [a visão cristã] se refere às 
condições constitucionais gerais [grifo do autor] de consciência humana, a 
vivência cristã não se considera todavia, apesar da especificidade e 
inacessibilidade da proveniência de sua certeza existencial, excluída da 
esfera geral de experiência e comunicação de realidade humana. Para a vida 
cristã é certo que todas as perguntas e respostas concernentes a si própria e 
à sua certeza existencial estão subordinadas às condições de perguntar e 
responder compreensivelmente que sua visão considera universais. Sob 
estas condições e dentro de suas limitações todas as perguntas podem ser 
compreendidas e todas as respostas podem ser dadas compreensivelmente. 
– A tarefa [grifo do autor] da apologética é responder compreensivelmente 
todas as perguntas que se referem à compreensão da vida cristã, à sua 
certeza existencial, e ao conteúdo e ao fundamento desta certeza. Estas 
perguntas podem surgir do meio ambiente da vida cristã ou de seu próprio 
compêndio. As perguntas que surgem do compêndio da vida cristã são 
regularmente fomentadas por impressões do meio ambiente não-cristão, seja 
lançando a vida cristã em erro e inclareza, ou fomentando de outra forma a 
autoconscientização. Ao contrário, as perguntas que vêm de fora são 
fomentadas por encontros com a vida cristã.12 

 
 
12  HERMS, Eilert: Apologetik: Fundamentaltheologisch. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 623-624. (Tradução nossa). Original: Unvermeidlich ist A. im 
christlichen Leben, weil es sich im Lichte seiner eigenen Daseinsgewissheit in den Gesamtraum 
seiner Wahrheitserfahrung und –kommunikation sowie des dafür wesentlichen Fragens und 
Antwortens gestellt sieht. Weil die christl. Sicht der allgemeinen Konstituitionsbedingungen eine 
spezifische ist, wird das christl. Leben unumgänglich zum Gegenstand von Verwunderung und 
Fragen. Weil sie aber die allgemeinen Konstituitionsbedingungen menschlicher Gewissheit betrifft, 
weiss sich das christl. Leben durch die Besonderheit und Unverfügbarkeit der Herkunft seiner 
Daseinsgewissheit dennoch nicht aus der allg. Sphäre menschlicher Wahrheitserfahrung und –
Kommunikation herausgenommen. Dem christl. Leben ist gewiss, dass alle es und seine 
Daseinsgewissheit betreffenden Fragen und Antworten unter den aus seiner Sicht universal gültigen 
Bedingungen verständlichen Fragens und Antwortens stehen. Unter diesen Bedingungen und in 
ihren Grenzen können alle Fragen verstanden und alle Antworten verständlich gegeben werden. – 
Die Aufgabe der A. ist, alle Fragen verständlich zu beantworten, die sich auf das Verständnis des 
christl. Lebens und seiner Daseinsgewissheit, ihres Gehaltes und ihres Grundes beziehen. Solche 
Fragen können aus der Umwelt des christl. Lebens stammen oder aus seinem eigenen 
Zusammenhang. Letztere sind regelmäßig durch Eindrücke aus der nichtchristl. Umwelt angeregt, 



22 
 
 

Herms propõe uma definição de apologética como lugar vivencial de atrito 

entre cosmovisões não-cristãs e cristãs, e necessariamente este lugar vivencial é 

parte da vida cristã. Na opinião do evangélico alemão, esta apologética precisa se 

referir aos fundamentos mais originários da certeza existencial da fé cristã, e pode se 

expandir para qualquer área da liturgia, doutrina, ou ao cotidiano – afinal, não se pode 

deixar de ser cristão ao sair do templo. 

A posição da redação da presente tese não congrui totalmente com a posição 

de Usarski, nem com a de Herms, mas se vale das descobertas dos dois teóricos. 

Assim, não é possível confinar a apologética ao contexto jurídico, considerando o 

testemunho de três lexicógrafos e um teólogo sistemático em contrário. Tampouco se 

pode admitir que uma defesa de prática ou vivência da igreja em relação a uma pessoa 

fiel – isto é, uma pessoa partícipe da vida cristã, conforme as conceituações do filósofo 

Herms – seja considerada apologética, haja vista que isto tornaria a polêmica um 

conceito congruído e englobado pela apologética. Lüdemann e Usarski não 

aparentam concordar com esta linha de raciocínio. Nem por isto, Herms perde razão 

ao afirmar que questionamentos internos frequentemente têm origem em ações ou 

impressões externas; a apologética pode auxiliar pessoas de dentro da comunidade 

a elaborar defesas para questionamentos que elas recebem, quanto aos quais têm 

convicção acerca da resposta correta, porém lhes falta aparato para fundamentar suas 

assertivas racionalmente (confira o item 3.1.2 para estudar a obra “Demonstração da 

Pregação Apostólica, que nasceu deste intuito). Exemplifique-se o conceito de 

apologética empregado nesta tese com as seguintes situações hipotéticas:  

Se um pastor luterano é criticado por usar talares nas celebrações e ordenar 

que se toquem sinos para chamar o povo ao culto, ao invés de usar roupas fashion 

nas celebrações e redes sociais ou telefonemas ao invés de sinos, e ele responde a 

esta crítica elaborando uma explicação do porquê de suas vestes talares e do badalar 

dos sinos, não é possível constatar se o documento faz parte da apologética ou da 

polêmica. Ao ser descoberto que a pessoa criticante é um intelectual ateu que quer 

ridicularizar a igreja luterana por supostamente ter permanecido na Idade Média, é 

certo que o documento é apologético. Quando se trata de um fiel da comunidade que 

 
 

sei es, dass sie das christl. Leben in Verwirrung und Unklarheiten stürzen, oder auf andere Weise 
zur tieferen Selbstbesinnung anregen. Umgekehrt sind die Fragen von außen durch Begegnungen 
mit dem christl. Leben angeregt.  



23 
 
 

é defensor de inovações litúrgicas ou de um intelectual de outra denominação cristã 

com tradições litúrgicas diferentes, o termo correto é polêmica.  

Se o mesmo pastor for criticado pela sua adesão à doutrina da 

consubstanciação – isto é, que ele crê e confessa o corpo e o sangue de Cristo 

presentes em, com e sob o pão e o vinho na celebração eucarística – e pela 

consequente necessidade de excluir pessoas não-cristãs desta celebração, para que 

não comam e bebam para si a condenação, e este pastor escrever uma 

fundamentação bíblico-teológica de suas práticas, ainda não se pode determinar a 

natureza do documento. Caso o crítico for o mesmo intelectual ateu da situação 

hipotética anterior, desejando imputar superstição à comunidade luterana, certamente 

é uma apologia e de igual modo uma catequese. Quando se trata de um fiel da 

comunidade luterana pouco conhecedor da doutrina desejando convidar seus e suas 

amigas de outras religiões e sem religião para a celebração eucarística, é catequese 

e polêmica, porque trata de assuntos relativos ao evangelho e não envolve pessoas 

de fora da comunidade, se elas não forem endereçadas no escrito ou na fala. A 

mesma definição de catequese e polêmica caberia quando um intelectual de uma 

denominação cristã que tem compreensões diferentes sobre o assunto levantasse a 

crítica.  

Dentre a gama de assuntos que podem servir à pesquisa apologética, a 

compreensão de Deus é o mais importante, porque diferencia o cristianismo de todas 

as outras religiões, dando a ele o caráter que tem; ademais, ela é a mais apta para a 

sucessão da pesquisa iniciada em “Catequese e Leitura Bíblica no Contexto da 

Patrística”, pois se trata de um discurso de defesa sobre assuntos fundantes da 

catequese.  

A pergunta se é possível se falar de apologética quando, até onde os 

documentos conseguem comprovar, substancia-se uma crítica sobre uma religião ou 

filosofia qualquer proveniente de um membro da igreja cristã e não houve abuso de 

poderes jurídicos, difamação ou qualquer outra ameaça por parte da respectiva 

religião ou filosofia criticada pela pessoa cristã, se responde pela autocompreensão 

da igreja. É gente que está a caminho para a salvação, e este caminho é Jesus; e a 

seguir, se mostrará a partir de pesquisas empreendidas na obra anterior que foi 

justamente esta a compreensão de pensadores da era Patrística no período pré-



24 
 
 

niceno acerca de sua própria religião e como esta autocompreensão norteia a defesa 

da compreensão de Deus como necessariamente apologética.  

A pesquisa sobre o conteúdo catequético da obra anônima “Didaquê”, ainda 

do final do século I, revela uma compreensão bicameral da humanidade; há os servos 

e servas de Deus que, por obediência a seu senhor, andam no “Caminho da Vida”.13 

Não existem diversos caminhos da vida, mas a alternativa é o “Caminho da Morte”. 

Segundo o autor anônimo, este se manifesta nas seguintes práticas, consideradas 

malditas: “Homicídios, adultérios, paixões, fornicações, roubos, idolatrias, práticas 

mágicas, feitiçarias, rapinas, falsos testemunhos, hipocrisias, duplicidade de coração, 

fraude, orgulho, maldade, arrogância, avareza, conversa obscena, ciúme, insolência, 

altivez, ostentação e ausência de temor de Deus.”14  

Entretanto, conforme a compreensão cristã, estas religiões se opõem não por 

virtude de alguma ofensa ou violência contra o cristianismo, mas por natureza – a 

vontade de Deus é que toda a humanidade seja salva da morte e do inferno, e para 

tal fim foi instituída por Ele próprio a religião cristã. Assim, criticar os erros destas 

religiões e apresentar a quem as segue a religião cristã é, numa perspectiva cristã, 

apologética – defesa dos interesses institucionais da igreja, revelados no evangelho e 

manifestos em sua liturgia e na vida de fé de seus e suas fiéis.  

O melhor método de apresentar a religião cristã é fazer conhecida a 

compreensão de Deus que a cristandade professa, para que as pessoas interlocutoras 

possam ouvir e crer para sua salvação. A defesa desta compreensão de Deus é, 

portanto, apologética.  

Isto quer dizer que, enquanto diversos outros temas não podem ser 

considerados univocamente apologéticos, por serem passíveis de enquadramento 

tanto na categoria da apologética quanto da polêmica, dependendo da entidade que 

levantar o debate, a defesa da compreensão de Deus não somente é um assunto 

impassível de polêmica – pois uma compreensão de Deus fora dos compêndios 

dogmáticos da igreja necessariamente não é própria de uma pessoa cristã – como 

também pode ser considerada apologética sem necessidade de comprovação de um 

ataque ou acusação anteriores, porque a criação de uma religião sem o aval ou a 

 
 
13  STRELOW, 2020, p. 29-30.  
14  DIDAQUÉ. In: Padres Apostólicos. São Paulo: Paulus, 2020. p. 350. 



25 
 
 

instituição de Deus necessariamente afronta a Deus e, por conseguinte, a igreja de 

Deus, sendo esta afronta o fato gerador da necessidade do discurso de defesa. 

É autoevidente a partir da definição de “discurso”, mas não custa relembrar 

que a definição de apologética encontrada nas fontes pesquisadas não relata a 

execução de atos de violência como método de defesa de fé. Ademais, na ausência 

de ordens deste tipo no evangelho, e em consideração da vida, obra, e ensinamento 

de Jesus revelada no evangelho, não é possível sincretizar atos de violência gratuita 

com uma vivência cristã autêntica. Seja isto suficiente para explicar por que, além de 

não terem sido encontradas referências que testemunhem deste tipo de ato como 

defesa da igreja no escopo da pesquisa, não teriam sido relevantes para a redação 

da tese, caso tivessem sido encontradas. 

Abaixo, para entender melhor o que foi a apologética na Patrística, será 

necessário analisar quatro obras apologéticas significativas redigidas no século II. 

Elas serão apresentadas individualmente e analisadas em relação aos seus métodos 

e temas.  

2.1 A APOLOGIA DE ARISTIDES DE ATENAS: APOLOGÉTICA COMO 

ETNOGRAFIA 

O filósofo ateniense Aristides endereçou uma apologia ao imperador romano 

Adriano – ou, como a versão siríaca aponta, contrariando uma versão armênia e o 

testemunho do historiador Eusébio de Cesareia, Antonino.15 Adriano imperou de 117 

a 138 d. C., sendo sucedido por Antonino, que permaneceu no cargo até 160.16 

Assumindo Adriano como o endereçado, conforme a maior parte das fontes, trata-se 

de uma obra da primeira metade do século II. Leslie Barnard a considera a mais antiga 

apologia cujo texto se manteve, apesar de considerá-la como direcionada a Antonino 

Pio; seu terminus ad quem para a redação da referida obra é o ano de 147.17  

Somente a datação vetusta do documento faz necessário analisá-lo para 

conceituar a apologética cristã. O motivo – uma perseguição localizada contra a 

 
 
15  ARISTIDES de Atenas. Apologia. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres 

Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 34.  
16  ARISTIDES , 2020, p. 34. 
17  BARNARD, 1976, p. 374; 376. 



26 
 
 

cristandade18 – leva Aristides, sobre cuja vida, família e demais obras filosóficas nada 

se sabe, a se dirigir ao monarca do Império Romano em favor de seus correligionários. 

Aristides abre o discurso com uma apresentação de sua filosofia, ou melhor, teologia, 

ao imperador: 

Ó rei! Por providência de Deus, eu vim a este mundo e, tendo contemplado o 
céu, a terra e o mar, o sol, a lua e o restante, fiquei maravilhado com sua 
ordem. Vendo, porém, que o mundo e tudo quanto nele existe se move por 
necessidade, entendi que aquele que o move e o mantém fortemente é Deus, 
porque todo aquele que move é mais forte do que o movido e todo aquele 
que mantém é mais forte do que o mantido. Digo, portanto, que Deus, o 
mesmo que ordenou tudo e o mantém fortemente conservado, é sem princípio 

e eterno, imortal [grifo do autor] e sem necessidades, acima de todas as paixões 
e defeitos, da ira, do esquecimento, da ignorância e de tudo o mais; por ele, 
porém, tudo subsiste. Não necessita de sacrifício, nem de libação, nem de 
nada do que aparece; todos, porém, necessitam dele.19 

A compreensão de Deus de Aristides é chave para entender tudo o que segue 

na sua apologia. Deus é eterno, imortal, perfeito em todos os sentidos, e toda a criação 

depende dele. A partir da compreensão de Deus, que fundamenta a religião de 

Aristides, o filósofo perfaz uma etnografia a partir das compreensões de Deus de três 

gêneros de povos: pagãos, judeus e cristãos.  

Dentre os pagãos, Aristides analisa três etnias: os caldeus, gregos e egípcios. 

A escolha destas etnias se dá porque “foram eles os guias e mestres no culto e 

adoração dos deuses de muitos nomes”.20 Aristides deriva, portanto, o paganismo do 

mundo inteiro destas três fontes.  

Os caldeus são etnografados como adoradores de elementos da natureza e 

de “luminárias” – como a Bíblia chama alguns corpos celestiais criados por Deus no 

início do Gênesis. O filósofo entende que foi o desconhecimento do Deus apresentado 

no início da apologia que levou este povo à idolatria, e que estes elementos não 

podem ser deuses, por serem mutáveis e corruptíveis.21 Desponta aqui a implicação 

de que Deus é imutável e incorruptível. A piedade caldaica é consequência da 

ausência de uma referência imutável e incorruptível, um criador único, de quem tudo 

pode ser derivado.  

 
 
18  ARISTIDES, 2020, p. 34. 
19  ARISTIDES, 2020, p. 39. 
20  ARISTIDES, 2020, p. 40. 
21  ARISTIDES, 2020, p. 41. 



27 
 
 

Os gregos são etnografados como o povo que criou para si deuses com 

características humanas e até mesmo torpes, com crassos defeitos morais. Aristides 

explica a razão de ser da degeneração moral do panteão grego: 

Daí vemos, ó rei, como são ridículas, insensatas e ímpias as palavras que os 
gregos introduziram, dando nome de deuses a esses seres que não são tais. 
Fizeram isso, seguindo seus maus desejos, a fim de que, tendo deuses por 
advogados de sua maldade, pudessem entregar-se ao adultério, ao roubo, 
ao assassínio e a todo tipo de vícios. Com efeito, se os deuses fizeram tudo 
isso, como não o fariam também os homens que lhes prestam culto? Como 
consequência de todas essas obras do erro, os homens sofreram guerras 
contínuas, matanças e amargos cativeiros.22 

Desta vez, não é a ignorância, e sim a malícia que conduziu a nação à 

idolatria. A piedade grega, conforme Aristides, é um subterfúgio no qual se buscam 

precedentes para justificar atitudes que a razão simples condenaria como 

insustentáveis para a vida em sociedade, como a ameaça à família – o adultério, à 

propriedade – o roubo, e até mesmo à vida humana e à ordem social como um todo. 

A ausência de um princípio moral único levou o povo grego a descaminhos que 

afetaram também o resto da humanidade, sempre fundamentados no mito de uma 

divindade que agiu da mesma forma antes. 

Interessa a pergunta se Aristides se considerava grego. À vista do mundo 

conceitual da modernidade, é praticamente indubitável a helenidade de Aristides. O 

nome grego e a origem de Atenas praticamente não dão espaço para outra 

interpretação, considerando a compreensão de etnia como grupo de idioma e/ou 

residência comum. O assunto será retomado quando a etnografia aristídica chegar à 

cristandade. 

A piedade egípcia aparenta ser, na narrativa do filósofo, uma consequência 

da desesperança na divinização da humanidade. Os deuses egípcios antropomórficos 

arrolados por Aristides têm uma moral tão corrompida quanto os deuses da Grécia; e 

além de alguns deuses antropomórficos, a religião egípcia conhecida por Aristides 

praticava a veneração de animais, e até de algumas plantas, como alho.23 A ausência 

de um ser humano moralmente probo em todas as circunstâncias como modelo de 

conduta, unida com a crença em divindades imorais, leva a enaltecer o mundo animal 

 
 
22  ARISTIDES, 2020, p. 43. 
23  ARISTIDES, 2020, p. 48-49. 



28 
 
 

e até botânico, que vive de acordo com seus instintos e predisposições e não possui 

uma malícia elaborada como a do ser humano, que maquina a maldade.  

Aristides conclui a apresentação dos panteões pagãos com uma crítica 

pungente, que merece sua reprodução na íntegra.  

Portanto, os egípcios, os caldeus e os gregos com grande extravio se 
extraviaram, introduzindo tais deuses, fazendo imagens deles e divinizando 
ídolos surdos e insensíveis. Fico admirado porque eles veem seus deuses 
sendo serrados, desbastados com o machado e cortados por artífices, como 
com o tempo se tornam velhos e se dissolvem ou fundem, mas não 
compreendem que tais deuses não existem. Com efeito, se não possuem 
nenhuma força para a sua própria salvação, como poderão prover aos 
homens? Contudo, seus poetas e filósofos (dos caldeus, gregos e egípcios), 
querendo glorificar seus deuses com seus poemas e escritos, apenas 
descobriram mais ainda a vergonha deles e a puseram a nu, à vista de todos. 
De fato, se o corpo do homem, mesmo sendo composto de muitas partes, 
não perde nenhum de seus membros, mas conserva unidade indivisível entre 
todos, mantendo-se em harmonia consigo mesmo, como poderá haver tão 
grande luta e discórdia na natureza de Deus? Com efeito, se a natureza dos 
deuses era única, um deus não deveria perseguir outro deus, nem degolá-lo 
ou prejudicá-lo. Se os deuses se perseguiram uns aos outros, ou se 
degolaram, roubaram ou fulminaram, já não existe uma só natureza, mas 
opiniões divididas, e todos eles maléficos. De modo que nenhum deles é 
Deus. Portanto, ó rei, é claro que toda a teoria sobre a natureza dos deuses 
é puro engano. Como os sábios e eruditos dos gregos não compreenderam 
que, ao estabelecer leis, os seus deuses são condenados por essas mesmas 
leis? Com efeito, se as leis são justas, são absolutamente injustos os seus 
deuses que fizeram coisas contra a lei, como mortes mútuas, feitiçarias, 
adultérios, roubos e uniões contra a natureza; se tudo o que fizeram é bom, 
então as leis é que são injustas, pois colocam-se contra os deuses. Pelo 
contrário, as leis são boas e justas, pois louvam o que é bom e proíbem o que 
é mau, e as obras dos deuses são iníquas. Os deuses deles, portanto, são 
todos iníquos e réus de morte, e são ímpios os que introduzem tais deuses. 
De fato, se as histórias que se contam a respeito deles são míticas, então os 
deuses não passam de palavras; se são físicas, os que fizeram e sofreram 
tais coisas não são deuses; se são alegóricas, são um conto, e nada mais. 
Portanto, ó rei, fica demonstrado que todos esses cultos de muitos deuses 
são obras de engano e perdição. Com efeito, não se deve chamar deuses 
àqueles que são visíveis e não veem. Deve-se adorar como Deus àquele que 
é invisível, que vê tudo e tudo fez.24 

A incompatibilidade das histórias de deuses da religiosidade helênica com os 

bons costumes necessários para a manutenção de uma sociedade justa se cristaliza, 

e é um argumento importante considerando que o endereçado é um imperador, 

interessado em estabilidade no seu governo. Aristides, entre a religião grega e a 

ordem social, se posiciona em favor da vida, da família e da propriedade, em 

detrimento da piedade de seu contexto. A desunião e controvérsia no panteão greco-

 
 
24  ARISTIDES, 2020, p. 49-50.  



29 
 
 

romano não dão testemunho de unidade, como o corpo humano a apresenta, mas sim 

de sua incapacidade de salvar a humanidade. Apenas o criador da humanidade pode 

salvá-la. 

A apologia etnográfica de Aristides passa a analisar os dois povos que 

veneram o Criador. São eles judeus e cristãos. Aristides sucintamente apresenta os 

judeus como portadores de um conhecimento parcial sobre Deus, por não 

compactuarem com o politeísmo e pela história do Antigo Testamento, na qual Deus 

perfez muitas maravilhas no meio daquele povo, mas acusa o judaísmo de ser 

incompleto por causa da rejeição de Cristo.25  

Em contrário a todos os outros povos, a igreja é apresentada ao imperador. A 

genealogia dos cristãos ao contrário da dos judeus, que são fisicamente descendentes 

dos patriarcas da Bíblia, é puramente espiritual, assim como é espiritual o nascimento 

do iniciador desta nação, o próprio Verbo de Deus. 

Os cristãos, porém, descendem do Senhor Jesus Cristo, e este é confessado 
como Filho do Deus Altíssimo no Espírito Santo, descido do céu para a 
salvação dos homens. Gerado de uma virgem santa, sem germe nem 
corrupção, encarnou-se e apareceu aos homens, para afastá-los do erro do 
politeísmo. Tendo realizado sua admirável dispensação, experimentou a 
morte por meio da cruz, de espontânea vontade, conforme uma grande 
economia, e três dias depois ressuscitou e subiu aos céus. Ó rei, podes 
conhecer a glória de sua vinda, se leres aquela que, entre eles, se chama 
santa Escritura evangélica. Jesus teve doze discípulos que, depois de sua 
ascensão aos céus, saíram para as províncias do império e ensinaram a 
grandeza de Cristo, de modo que um deles percorreu nossos mesmos 
lugares, pregando a doutrina da verdade. Daí porque, os que ainda servem à 
justiça da sua pregação são chamados cristãos. Estes são os que, mais do 
que todas as nações da terra, encontraram a verdade, pois conhecem o Deus 
criador e artífice do universo em seu Filho unigênito e no Espírito Santo, e 
não adoram outro Deus, além desse. Eles têm os mandamentos do mesmo 
Senhor Jesus Cristo gravados em seus corações, e os guardam, esperando 
a ressurreição dos mortos e a vida do século futuro.26 

A cristandade é apresentada como uma nação, ou um gênero de nações, à 

parte de todas as outras. Isto implica em que a etnia era intrinsecamente derivada da 

religião no contexto do filósofo. É possível que a helenidade de Aristides ou de 

conhecidos dele tenha sido contestada por autoridades quando ficou notória a 

apostasia do paganismo grego, e evidencia-se que não se podia conceber o conceito 

de cidadania ou nacionalidade fora de compêndios religiosos. O filósofo não deseja 

 
 
25  ARISTIDES, 2020, p. 50-51. 
26  ARISTIDES, 2020, p. 51-52. 



30 
 
 

ser aceito no círculo social do paganismo grego, nem pleiteia para seus 

correligionários tal interesse, mas se contenta com a nacionalidade de “cristão” e pede 

justiça ao líder supremo do gigante multiétnico Império Romano para com o seu povo.  

Aristides segue apresentando a continência sexual, a caridade para com as 

pessoas desfavorecidas, o amor e a busca por reconciliação para com os inimigos e 

inimigas, e outras virtudes cristãs como parte inerente da vida social desta nação ao 

seu imperador. O filósofo insta o monarca a conferir as escrituras do cristianismo para 

averiguar que as informações prestadas na apologia são verdade.27 

Aristides conclui com uma referência a um dos filhos do imperador em 

questão, que aparentemente havia se convertido ao cristianismo, e conclama ao 

monarca e aos “sábios insensatos” dele, que vaticinavam contra Jesus Cristo, a 

adorarem o Criador e tornarem-se herdeiros do céu por meio da fé em Cristo.28  

O método etnográfico de Aristides não se separa do tema da apologia – a 

compreensão reta de Deus. As nações do mundo não conhecem a Deus, e por causa 

de sua separação de Deus, vivem em um regime de ignorância, que os leva a se 

tornarem escravos da malícia própria e alheia e por fim os conduz ao desespero total 

da humanidade. Deus estende seu convite a toda a humanidade; se as nações são 

intolerantes com a cristandade e desreconhecem seguidores e seguidoras de Cristo 

como membros seus, é necessário que pereçam por completo no juízo final. Este não 

é o desejo de Aristides; ele prefere a conversão da humanidade ao cristianismo. Esta 

religião, compreendida como uma nacionalidade nova e, por vezes, indesejada no 

Império Romano, não se deriva de traços de aparência física, descendência ou idioma 

nativo, mas sim unicamente da pertença a Cristo e é manifesta não nestas 

características etnorraciais e linguísticas, mas no seguimento à revelação dada por 

Deus à humanidade. 

Aristides objetiva por sua apologia não a perseguição ou extermínio dos 

perseguidores da cristandade, mas que se tornem partícipes da vida eterna e parem 

de insultar o nome de Cristo e perseguir Sua igreja. O caráter acolhedor e salvador da 

 
 
27  ARISTIDES , 2020, p. 52. 
28  ARISTIDES , 2020, p. 52-53. 



31 
 
 

religião cristã desponta nesta apologia, e sendo a mais antiga sobrevivente, serve de 

modelo para a apologética.  

2.2 O DIÁLOGO DE JUSTINO MÁRTIR COM TRIFÃO: APOLOGÉTICA COMO 

DIÁLOGO 

Trata-se do primeiro diálogo de cunho apologético entre um cristão e não-

cristão que sobreviveu até a presente época. Sobre o autor, tem-se mais 

conhecimento do que sobre Aristides. É de suas obras que se conhece sua origem, a 

cidade de Flávia Neápolis, antiga Siquém e atual Naplusa, e deve ter nascido por volta 

do ano 100.29 Frangiotti admite sua conversão ao cristianismo por volta do ano 132.30 

Após sua conversão, o filósofo fundou uma escola em Roma e trabalhou lá, lecionando 

e redigindo livros, até seu martírio em 165.31 

Sobre o diálogo e o outro participante, Trifão, o teólogo católico Philipp 

Haeuser, baseado em Eusébio de Cesareia, acredita que ocorreu por volta de 135 em 

Éfeso, ao fim da guerra de Bar-Kochba.32 A real identidade de Trifão permanece até 

hoje um mistério. Nem Haeuser nem Frangiotti conseguem afirmar quem foi o Trifão 

em questão, embora ambos apresentem a teoria de que seja a forma helenizada do 

nome do rabino Tarfão.33 Se Trifão e Tarfão forem a mesma pessoa, necessariamente 

o diálogo precisa ter ocorrido antes da morte de Tarfão, em 155.34 Haeuser duvida 

que o texto presente seja o protocolo original do diálogo, por aparecerem longas 

citações escriturísticas,35 e acredita que se trata de uma releitura feita pelo menos 

vinte anos depois da ocorrência do diálogo.36  

 
 
29  FRANGIOTTI, Roque. Justino de Roma: Introdução. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. 

Justino de Roma: I e II Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 9. 
30  FRANGIOTTI, 2021, p. 9. 
31  FRANGIOTTI, 2021, p. 10. 
32  HAEUSER, Philipp. Des Heiligen Philosophen und Märtyers Justinus Dialog mit dem Juden Tryphon. 

In: BARDENHEWER. WEYMAN et al. Bibliothek der Kirchenväter. München: Kösel und Pustet, 
1917. v. 33, p. XI. 

33  HAEUSER, 1917, p. XII; FRANGIOTTI, Roque. Diálogo de Justino, Filósofo e Mártir, com o judeu 
Trifão: Introdução ao diálogo. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: I e II 
Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 107. 

34  FRANGIOTTI, 2021, p. 107. 
35  HAEUSER, 1917, p. XI. 
36  HAEUSER, 1917, p. XII. 



32 
 
 

O fato de existirem longas citações escriturísticas não é uma prova irrefutável 

da ilegitimidade do texto como protocolo. Se bem que rara, a habilidade de memorizar 

textos e conteúdos de grande escala, é conhecida à historiografia. Há transtornos 

como a síndrome de Savant, que impedem a pessoa portadora de esquecer algo já 

lido. Em 2009, faleceu Kim Peek, um portador desta síndrome que memorizou 16 mil 

livros inteiros, entre eles toda a Bíblia. O psicólogo brasileiro Philipe Kling David redigiu 

um artigo rememorando a história deste notório homem, cuja história de vida auxiliou 

a pesquisa neurológica nos Estados Unidos da América, dias após seu óbito.37 

Entretanto, o diagnóstico de portador da síndrome de Savant não é pré-

requisito para a capacidade de memorizar vastos conteúdos. A escritora norte-

americana Kathryn Vercillo nomeia em um de seus artigos várias personalidades que 

manifestaram uma memória notável em assuntos de interesse próprio. Dentre eles, 

além do já mencionado Kim Peek, constam o físico Nikola Tesla, em assuntos de 

engenharia; os músicos europeus Wolfgang Amadeus Mozart, Hans von Bülow e 

Sergey Rachmaninoff, em assuntos musicais; o guru indiano Swami Vivekananda, o 

qual decorou o conteúdo de dez volumes de uma enciclopédia em poucos dias e a 

recitou; e, por fim, o matemático ucraniano Andriy Slyusarchuk, que decorou um 

milhão de dígitos de pi a ponto de citar um livro impresso com a sequência de pi por 

páginas e linhas apenas a partir da memória.38 

A possibilidade de um ser humano decorar um milhão de dígitos de pi 

aparenta menos crível que relembrar perícopes da Bíblia. Pi não encontra correlações 

com o mundo vivencial humano, enquanto vários conceitos da Bíblia são observáveis 

no mundo real, e vários textos bíblicos, como os salmos, são frequentemente base 

para canções e hinos, o que facilita a memorização. Sendo assim, o argumento de 

Haeuser não é suficiente para provar a falsidade do protocolo e somente uma 

investigação dos motivos de Haeuser para abnegar a Justino Mártir a capacidade de 

memorização de textos longos poderá esclarecer a razão da proposição de uma teoria 

sem relação com o universo observável. Infelizmente, não é possível encontrar outras 

 
 
37  DAVID, Philipe Kling. Morreu Kim Peek. Disponível em: https://www.mundogump.com.br/morreu-

kim-peek/. Acesso em 10 de jul. 2024. 
38  VERCILLO, Kathryn. Eidetic Memory: Is it real? Disponível em: 

https://discover.hubpages.com/health/Eidetic-Memory-Is-It-Real. Acesso em 10 jul. 2024.  



33 
 
 

fontes escritas de testemunhas deste diálogo, o que faz da pena de Justino a única 

transmissão sobrevivente do evento histórico em questão.  

Certo é que Justino Mártir cita vastos textos bíblicos sem cortes em outros 

momentos; por exemplo, na sua primeira Apologia, os dois primeiros salmos do 

Saltério são citados integralmente, sem se fazer menção que se trata de dois salmos 

distintos, como se fossem eles uma única obra.39 Provavelmente, caso Justino tivesse 

redigido a apologia munido de um códice ou rolo da Septuaginta, o cuidado de 

diferenciar os dois salmos teria sido tomado.  

Para concluir o problema da datação do documento como se encontra 

atualmente, quem nem tem por imperativo que Justino tenha tido mente tão brilhante 

a ponto de memorizar vastas partes da Escritura, nem a opinião contrária, precisa se 

contentar com o terminus a quo de 135 e o ad quem de 165, a morte do filósofo cristão.  

Em se falando do conteúdo da obra, é possível dividi-lo em quatro grandes 

blocos. Há uma seção introdutória, na qual Justino e Trifão se dão mutuamente a 

conhecer; um debate acerca da ideia de que o Velho Testamento foi sucedido 

efetivamente pelo Novo; outro acerca da divindade de Cristo e de que este Cristo é 

Jesus de Nazaré; por fim, a identificação das nações adoradoras de Cristo como o 

novo povo de Deus.40 Para melhor entender os métodos e temas de cada subseção 

e como cooperam para a totalidade da obra, as seções serão apresentadas abaixo 

individualmente. 

2.2.1 A apresentação dos dois filósofos 

O início da obra se resume a uma apresentação mútua; o filósofo judeu Trifão 

se apresenta em primeira instância como discípulo de Corinto de Argos, e depois, 

como refugiado da guerra “há pouco terminada”, a já citada guerra de Bar-Kochba.41 

Ainda antes de se apresentar, Justino debate com Trifão sobre qual a necessidade da 

filosofia. Justino afirma a importância da filosofia, porém nega que todos os filósofos 

 
 
39  JUSTINO de Roma. I Apologia. In: STORNIOLO, Ivo. BALANCIN, Euclides: Justino de Roma: I e 

II Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 55-56.  
40  FRANGIOTTI, 2021, p. 108. 
41   JUSTINO de Roma. Diálogo de Justino, Filósofo e Mártir, com o judeu Trifão. In: STORNIOLO, Ivo; 

BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: I e II Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 
2021. p. 109. 



34 
 
 

e qualquer empreendimento assim chamado filosófico seja de utilidade. Nas palavras 

de Justino:  

Vou te dizer o que é claro para mim. De fato, a filosofia é o maior e o mais 
precioso bem diante de Deus, para o qual somente ela nos conduz e nos 
associa. Na verdade, santos são aqueles que consagram à filosofia a própria 
inteligência. No entanto, o que seja a filosofia e o motivo pelo qual ela foi 
enviada aos homens muitos o ignoram, pois do contrário não existiriam 
platônicos, nem estóicos, nem teóricos, nem pitagóricos, sendo ela uma única 
ciência. Quero explicar porque ela passou a ter muitas cabeças. A questão é 
que aos primeiros que a ela se dedicaram e se tornaram famosos em sua 
profissão, seguiram outros que não fizeram mais nenhuma investigação 
sobre a verdade. Ao contrário, levados pela admiração da constância, do 
domínio de si e da raridade das doutrinas de seus mestres, só aceitaram 
como verdade o que cada um tinha deles aprendido. Então, transmitindo a 
seus sucessores doutrinas semelhantes às primitivas, cada escola tomou o 
nome daquele que foi o pai da doutrina.42 

A filosofia tem a serventia de investigar a verdade, e não, por exemplo, 

encontrar justificativas para um comportamento imoral a partir da falsa premissa de 

que Deus não cuidasse dos indivíduos em particular.43 Assim, uma filosofia que não 

se ocupa da natureza de Deus é insuficiente e descabida.44 

Justino passa a descrever sua trajetória filosofal, que começou no estoicismo, 

o qual abandonou porque seu mestre não procurava conhecer a natureza de Deus,45 

depois, passou pelo peripatetismo, o qual abandonou pela ganância do seu mestre46 

- para Justino, a filosofia não deve buscar o ganho material como objetivo final. Por 

fim, tentou tornar-se um pitagórico, mas o mestre pitagórico que lecionava no local o 

expulsou porque Justino não era nem músico, nem geômetra, nem astrônomo, 

precondições para a admissão naquela escola.47 Aparentemente, uma filosofia 

requintada demais também não é apropriada, porque a maior parte da população não 

poderá tomar parte dela.  

Por fim, Justino se tornou platônico, e progrediu bastante no estudo do 

platonismo. Após algum tempo de estudo, se retirou a um lugar solitário esperando 

poder contemplar a Deus na solidão.48 Em um momento de meditação, um cristão 

 
 
42  JUSTINO, 2021, p. 111. 
43  JUSTINO, 2021, p. 110. 
44  JUSTINO, 2021, p. 110. 
45  JUSTINO, 2021, p. 111. 
46  JUSTINO, 2021, p. 112. 
47  JUSTINO, 2021, p. 112. 
48  JUSTINO, 2021, p. 112. 



35 
 
 

idoso que estava procurando por parentes no mesmo lugar onde Justino meditava o 

encontra e passam a debater filosofia.49 O idoso recomenda Justino a abandonar a 

contemplação por si própria e partir para atitudes, ao passo que Justino retruca 

afirmando a necessidade da contemplação. 

Que obra maior devemos realizar senão a de mostrar como a ideia dirige 
todas as coisas? Concebida em nós, e deixando-nos conduzir por ela, 
podemos contemplar o engano dos outros e ver que em suas ocupações não 
há nada de são, nem de agradável a Deus. De fato, sem a filosofia e a reta 
razão, não é possível existir prudência. É preciso, portanto, que todos os 
homens se dediquem à filosofia e a considerem a maior e mais honrosa, 
deixando o restante em segundo ou terceiro lugar. Se essas estiverem unidas 
à filosofia, ainda poderão passar por coisas de moderado valor e dignas de 
aceitação. Contudo, se estiverem separadas dela e não a acompanharem, 
serão pesadas e vis para aqueles que as realizam.50 

Aparenta haver um paralelo com o pensamento protestante acerca da fé como 

capitã e precondição de toda obra agradável a Deus. É importante, porém, saber qual 

os conceitos de filosofia e de Deus que tinha Justino ao momento do encontro com o 

cristão idoso. Para Justino, a filosofia é “a ciência do ser e do conhecimento da 

verdade, e felicidade é a recompensa dessa ciência e desse conhecimento”.51 Deus, 

na concepção que tinha então Justino, é “aquele que é sempre encontrado do mesmo 

modo. Ele é invariável e também a causa do ser de todos os outros seres”.52 

O debate do idoso com Justino passa a versar sobre a possibilidade de 

conhecer a Deus. O cristão garante que é impossível à alma conhecer a Deus sem o 

Espírito Santo.53 Justino, no momento do debate com o cristão idoso ainda crente na 

filosofia platônica, por consequência, na transmigração de almas entre humanos e 

outros seres vivos, acredita serem de igual natureza as almas humanas e animais e 

por isto cai em contradições ao querer afirmar que o mundo animal não consiga 

conhecer a Deus, apesar de ter uma alma idêntica ao ser humano.54 Surge também a 

questão sobre a origem da alma e do mundo, derivada destas contradições; são 

incriados ou criados por Deus?55 Após esta controvérsia, o cristão anônimo 

 
 
49  JUSTINO, 2021, p. 113. 
50  JUSTINO, 2021, p. 114. 
51  JUSTINO, 2021, p. 114 
52  JUSTINO, 2021, p. 114. 
53  JUSTINO, 2021, p. 116. 
54  JUSTINO, 2021, p. 117. 
55  JUSTINO, 2021, p. 118-119. 



36 
 
 

manifestou sua discórdia para com as filosofias pitagórica e platônica e afirma o 

seguinte: 

Não me importo com Platão ou Pitágoras ou qualquer outra pessoa que tenha 
sustentado essas opiniões [de que a alma e o mundo são incriados]. De fato, 
a verdade é esta e podes compreendê-la com o seguinte raciocínio: a alma 
ou é vida ou tem vida. Se ela é vida, terá que fazer viver outra coisa e não a 
si mesma, da mesma forma que o movimento move outra coisa mais do que 
a si mesmo. Ninguém poderá contradizer o fato de que a alma viva. Portanto, 
se ela vive, ela não vive por ser vida, mas porque participa da vida. Uma coisa 
é aquilo que participa e outra aquilo do qual participa. Se a alma participa da 
vida é porque Deus quer que ela viva. Portanto, da mesma forma, um dia ela 
deixará de participar, quando Deus quiser que ela não viva. De fato, o viver 
não é próprio dela como o é de Deus. Como o homem não subsiste sempre 
e a alma não está sempre unida ao corpo, mas, quando chega o momento de 
se desfazer essa harmonia, a alma abandona o corpo e o homem deixa de 
existir. De modo semelhante, chegando o momento em que a alma tenha que 
deixar de existir, o espírito vivificante se afasta dela e a alma deixa de existir, 
voltando novamente para o lugar de onde tinha sido tomada.56 

Assim, o cristão dissuadiu Justino do platonismo. Após estas palavras, o idoso 

concluiu seu discurso a Justino instando-o a ler os profetas do Antigo Testamento para 

poder filosofar mais propriamente sobre a natureza de Deus e conhecer a verdade, e 

a rogar a Deus que Ele permita a Justino conhecê-Lo e ao seu filho Jesus Cristo, o 

qual foi anunciado por estes profetas.57 Justino se converteu ao cristianismo após 

estes eventos e se tornou um filósofo cristão.58 Ele conclui sua auto-apresentação 

com esta conversão e insta Trifão a conhecer Jesus Cristo e participar dos 

sacramentos da igreja.59 

Cristo é apresentado neste princípio de conversa como o objetivo de toda a 

filosofia. O seguimento a Cristo é a maior filosofia. Desta forma, está cristalizado o 

conceito mais puro de filosofia segundo Justino: não é outro senão a vida de fé cristã, 

meditação nas Escrituras Sagradas e participação nos sacramentos. Outras filosofias 

são imperfeitas e insuficientes quando comparadas com aquela dada por Cristo à 

humanidade. Esta filosofia divina – que é a vida de fé – deve ser livre das mazelas de 

filosofias humanas. Ela precisa ter centralidade no conhecimento de Deus; deve ser 

universalmente acessível e não ter o pagamento de qualquer tributo ou serviço como 

precondição; deve ser também acessível a pessoas de pouco ou nenhum grau de 

 
 
56  JUSTINO, 2021, p. 120-121. 
57  JUSTINO, 2021, p. 121-122. 
58  JUSTINO, 2021, p. 123. 
59  JUSTINO, 2021, p. 123.  



37 
 
 

instrução; deve conduzir à prática de boas obras; e, por fim, deve compreender a 

origem de todas as coisas em Deus e buscar sua base na Escritura Sagrada.  

Aparenta, até agora, que o texto versa meramente sobre filosofias melhores 

ou piores. O restante da análise mostrará se e como esta apresentação será 

aproveitada nos outros subitens da obra de Justino Mártir a ser analisada aqui. 

2.2.2 Sucessão do Novo Testamento ao Velho Testamento. 

A apresentação de Justino é recebida com rejeição pelos filósofos judeus 

presentes. Embora descrentes da messianidade de Jesus de Nazaré, tampouco 

acreditavam Trifão e seus companheiros nas mentiras espalhadas naquele contexto 

sobre os cristãos, como acusações de antropofagia e imoralidade sexual.60 Importa 

este detalhe porque levará o diálogo no qual Justino perfaz sua apologia do 

cristianismo a um âmbito exclusivamente teológico. O filósofo cristão não necessitará 

defender a probidade da vivência de fé cristã, senão a autenticidade de sua doutrina. 

A objeção de Trifão ao cristianismo será reproduzida no parágrafo seguinte: 

Antes, o que nos deixa sobretudo perplexos é o fato de que vós, que dizeis 
praticar a religião e vos considerais superiores à plebe pagã, em nada sois 
melhores do que eles, nem viveis uma vida diferente dos pagãos. Não 
guardais as festas e sábados, nem praticais a circuncisão. Além disso, 
pondes vossas esperanças num homem crucificado, confiando receber de 
Deus algum bem sem guardar os mandamentos dele. Ou não leste que será 
exterminada da sua descendência toda pessoa que não for circuncidada no 
oitavo dia? E Ele ordenou isso tanto para os estrangeiros como para os 
escravos comprados a preço de dinheiro. Tendo desprezado a própria 
aliança, vós vos descuidais de suas consequências, e ainda procurais 
convencer-nos de que conheceis a Deus, quando não fazeis nada do que 
fazem os que temem a Deus. Portanto, se tens algo a responder a essas 
coisas e nos demonstras de que modo conservais a esperança sem observar 
a Lei, com prazer te escutaremos e juntos examinaremos os outros pontos 
semelhantes.61 

Trifão considera o judaísmo o único caminho para a salvação. Os tementes a 

Deus – pessoas não-judias que seguem o judaísmo até onde os ditames religiosos 

dos judeus permitem – devem guardar o sábado e participar de festas judaicas para 

a esperança na salvação.  

 
 
60  JUSTINO, 2021, p. 125. 
61  JUSTINO, 2021, p. 126. 



38 
 
 

Justino apresenta profecias veterotestamentárias como prova de que haveria 

de vir uma nova lei para suceder a velha lei, que os judeus conservam. Para se 

autoafirmar a intelectuais de fé israelita, o cristianismo precisa se apresentar como 

cumprimento de profecias contidas em escrituras sagradas desta religião, pois de 

modo algum aceitarão outra origem como digna de nota em quesitos de salvação. O 

filósofo grego apresenta Is 51,4-5 e Jr 31,31-32 como prenúncios do advento de uma 

nova aliança.62 Assim, a religião cristã é legitimada por textos sagrados do judaísmo. 

A prova de que a vida, morte e ressurreição de Jesus Cristo é o princípio dessa nova 

religião anunciada pela velha religião se apresenta na vida de fé do povo cristão, que, 

sendo originário das “nações”, abandona o culto aos deuses dessas nações para 

adorar o Deus de Israel. 

Justino prossegue comentando várias passagens de Isaías que considera 

prenunciatórias da conversão das nações idólatras ao Deus de Israel. O discurso 

culmina com o quarto cântico do Servo Sofredor – Is 52,13-53,12 – como prenúncio 

do sacrifício de Cristo pelos pecados de toda a humanidade,63 mas contém diversas 

profecias mais. Justino conclui os comentários às profecias messiânicas de Isaías 

com a seguinte nota: 

Trifão, essas palavras e outras semelhantes pronunciadas pelos profetas se 
referem em parte ao primeiro advento de Cristo, anunciando que ele 
apareceria sem glória nem beleza e sujeito à morte; e parte se refere à 
segunda vinda, quando ele se apresentará com glória acima das nuvens, e o 
vosso povo verá e reconhecerá aquele a quem transpassou, como disseram 
antes Oséias, um dos doze profetas, e Daniel.64 

Desta forma, se explica por que o Messias teve de ser crucificado. Trifão 

também é alertado – novamente por um comentário a Isaías (Is 58,1-11) – que a lei é 

cumprida pela caridade. Isto quer dizer que é necessário fazer uma opção cônscia 

pela caridade com as pessoas desfavorecidas para ser agradável a Deus – Justino 

acredita que esta é uma circuncisão da alma, e esta foi ordenada por Deus no livro de 

Isaías e em outros textos.65 O discurso de Justino conclui com um convite a praticar a 

 
 
62  JUSTINO, 2021, p. 127. 
63  JUSTINO, 2021, p. 129-131. 
64  JUSTINO, 2021, p. 132-133. 
65  JUSTINO, 2021, p. 133-134. 



39 
 
 

caridade – que Justino chama de “verdadeira circuncisão” e de aceitar o batismo pela 

remissão dos pecados.66 

O assunto torna a iguarias alimentícias e sacrifícios. Quanto à liberalidade 

com a qual a comunidade cristã faz uso de grande variedade de alimentos, o filósofo 

grego cita o exemplo de Noé, a quem nenhuma comida foi proibida salvo o sangue,67 

como prova de que estas leis alimentícias são exclusivas do povo hebreu. Sobre os 

sacrifícios de animais, Justino entende que nunca alimentaram Deus, mas serviam 

unicamente de memorial a Deus, para que o povo hebreu abandonasse a idolatria.68 

Por fim, Justino insta a Trifão e a prosélitos do judaísmo a não apregoar a circuncisão, 

nem se circuncidarem: 

Se antes de Abraão não havia necessidade de circuncisão e antes de Moisés 
não havia necessidade do sábado, das festas ou dos sacrifícios, também 
agora ela não existe, depois de Jesus Cristo, Filho de Deus, nascido sem 
pecado de Maria Virgem, da descendência de Abraão. Com efeito, o próprio 
Abraão, ainda incircunciso, foi justificado e abençoado por sua fé em Deus, 
como diz a Escritura; todavia, ele recebeu a circuncisão como sinal, e não 
como justificação, conforme a mesma Escritura e a realidade das coisas nos 
obrigam a confessar. De modo que com razão se disse daquele povo que 
seria exterminada de sua descendência toda vida que não fosse circuncidada 
no oitavo dia. Além disso, o fato de que o sexo feminino não possa receber a 
circuncisão da carne prova que essa circuncisão foi dada como sinal e não 
como obra de justificação. No que diz respeito a todo o tipo de justiça e 
virtude, Deus quis que as mulheres tivessem a mesma capacidade que os 
homens para adquiri-las; em troca, vemos que a configuração da carne é 
diferente no homem e na mulher. Apesar disso, contudo, sabemos que 
nenhum dos sexos é justo ou injusto em si mesmo, mas por piedade e 
justiça.69  

Vários rituais do povo hebreu, ante todos eles o ser circuncidado, não podem 

ser praticados por mulheres. No cristianismo, isto não deve ser assim. Tudo o que 

cabe ao homem – piedade, justiça, caridade – também é responsabilidade da mulher; 

quem impede a mulher de exercer estas formas de culto muitas vezes não é a 

estrutura da congregação da qual é membro, mas sim a configuração da sociedade. 

Entretanto, e isto é o mais importante, todos os bens de Cristo dados aos homens 

podem e devem ser de igual modo distribuídos às mulheres. Assim, não há nem pode 

haver óbice ao batismo de uma criança por causa de seu sexo feminino, ou de uma 

 
 
66  JUSTINO, 2021, p. 137. 
67  JUSTINO, 2021, p. 140. 
68  JUSTINO, 2021, p. 144. 
69  JUSTINO, 2021, p. 145. 



40 
 
 

mulher adulta que professou sua fé em Cristo. Tampouco se pode excluir uma mulher 

da comunhão eucarística sem uma razão evidente, como, por exemplo, a opção por 

outra religião – e a mesma razão que proíbe a mulher vale para excluir um homem 

desta comunhão. A opinião infundada de que um ritual do qual apenas varões possam 

participar seja precondição para a salvação não tem cabimento em uma religião que 

deseja salvar toda a humanidade.  

Trifão apresentava resistência ao discurso de Justino. Apesar da explicação 

que o grego perfez sobre a distinção das duas vindas do Messias, apoiada em 

testemunhos extraídos principalmente de Isaías, Trifão ainda não concebe o Messias 

senão como vitorioso e glorioso, e um Messias crucificado lhe parece implausível.70  

Justino parte para outra metodologia. Ele apresenta erros na compreensão 

escriturística que era vigente na escola de pensamento de Trifão. O salmo 110 é citado 

integralmente e apresentado como profecia de Cristo, em contrário à opinião de que 

era referente ao rei Ezequias, a qual Trifão professava.71 A formulação “tu és 

sacerdote eternamente da ordem de Melquisedeque” (Sl 110,4) não pode se referir a 

Ezequias, do qual a Escritura não relata que tivesse incumbências sacerdotais. 

Da mesma forma, Justino abroga de Salomão a identidade da pessoa 

mencionada no Salmo 72 e atribui-a a Jesus Cristo. Salomão não reinou sobre toda a 

terra, como o rei deste salmo o fizera, e além de outras incongruências, há registros 

de como se tornou idólatra.72 

Por fim, Trifão aceitou a doutrina de que o Cristo há de sofrer conforme as 

Escrituras, porém não estava convicto de que Jesus de Nazaré é este Cristo.73 Justino 

se recusa a convencer Trifão disto na sua réplica imediata, mas acrescenta primeiro 

ao já convicto Trifão mais provas ainda do prenúncio do sofrimento de Cristo. Ainda 

antes de fazer a vontade de Trifão, Justino apresenta a eucaristia como prenunciada 

no Antigo Testamento:  

A oferta de flor de farinha, senhores, que os que se purificavam da lepra 
deviam oferecer, era figura do pão da Eucaristia que nosso Senhor Jesus 
Cristo mandou oferecer em memória da paixão que ele padeceu por todos os 
homens que purificam suas almas de toda maldade, para que juntos demos 

 
 
70  JUSTINO, 2021, p. 156.  
71  JUSTINO, 2021, p. 157-158. 
72  JUSTINO, 2021, p. 160. 
73  JUSTINO, 2021, p. 163; 165; 168. 



41 
 
 

graças a Deus por ter criado o mundo e por todo o amor que há nele pelo 
homem, por nos ter livrado da maldade na qual nascemos e por ter destruído 
completamente os principados e potestades através daquele que, segundo 
seu desígnio, nasceu passível. Portanto, quanto aos sacrifícios que vós antes 
oferecíeis, como já mostrei, diz Deus pela boca de Malaquias, um dos doze 
profetas: “Minha vontade não está convosco — diz o Senhor — e não quero 
receber sacrifícios de vossas mãos. De fato, desde onde o sol nasce até onde 
ele se põe, meu nome é glorificado entre as nações e em todo lugar se 
oferece ao meu nome incenso e sacrifício puro. Grande é o meu nome entre 
as nações — diz o Senhor — e vós o profanais”. Assim, antecipadamente fala 
dos sacrifícios que nós, as nações, lhe oferecemos em todo lugar, isto é, o 
pão da Eucaristia e o cálice da própria Eucaristia e ao mesmo tempo diz que 
nós glorificamos o seu nome e vós o profanais.74  

Assim, não há nada de significativo na religião cristã que não possa ser 

reduzido a testemunhos do Antigo Testamento. O batismo, a eucaristia, as obras de 

caridade – tudo isto foi prenunciado no Antigo Testamento.  

O Antigo Testamento é uma baliza dogmática de um cristianismo anterior aos 

concílios ecumênicos e credos. Longe de ser um documento normativo em sua forma 

literal para a jovem igreja, é necessário à liderança de comunidades cristãs encontrar 

neste testamento os fundamentos para sua vida de fé de forma alegórica. Além de 

abrir as portas para o paganismo e a gnose interpretarem o Novo Testamento fora de 

contexto, a desconsideração do Antigo Testamento seria o equivalente a uma 

desistência de converter o povo judeu à igreja. Também é do Antigo Testamento que 

Justino deseja comprovar a divindade de Jesus, o que será analisado adiante. 

2.2.3 Jesus de Nazaré é o Messias e o Messias é Deus 

Após três pedidos sucessivos de Trifão, Justino inicia – porém não conclui – 

a comprovação da messianidade de Jesus a partir do nascimento virginal de Jesus. 

O filósofo convertido ao cristianismo arrola a profecia de Is 7,10-17 – na qual consta 

o nascimento de um menino, filho de uma virgem – como cumprida em Jesus Cristo, 

apresentando que não se conhece outros casos de nascimento virginal. Justino 

conhece uma tradição judaica que aplicava esta profecia a Ezequias, e a refuta, 

afirmando que o termo deve ser interpretado como “virgem” e não como “mulher”.75 

Ao passo que Justino intercala uma exortação ao batismo, Trifão, o mesmo 

que pediu três vezes sucessivas pela explicação da divindade de Jesus de Nazaré, 

 
 
74  JUSTINO, 2021, p. 170. 
75  JUSTINO, 2021, p. 173. 



42 
 
 

interrompe o discurso de Justino, perguntando quem poderá ser salvo conforme a 

doutrina cristã, e se os judeus que seguem o judaísmo piedosamente poderão ser 

salvos. Justino afirma que em sua própria opinião, isto é possível, mas refere a 

existência de cristãos que discordam dele neste aspecto, recusando-se até a dirigir a 

palavra aos judeu-cristãos.76 Interessa transcrever a opinião do filósofo acerca do 

assunto: 

Se pela fraqueza de sua inteligência continuam ainda observando o que lhes 
é possível da lei de Moisés, o que sabemos ter sido ordenado por causa da 
dureza de coração do povo, e juntamente com isso esperem em Cristo e 
queiram guardar o que eterna e naturalmente é justo e piedoso, e se decidam 
a conviver com os cristãos e fiéis, e não procurem, como já disse, persuadir 
os outros a se circuncidarem como eles, a guardar os sábados e outras 
prescrições da lei, estou de acordo com os que afirmam que se deve recebê-
los e manter completa comunhão com eles, como homens que têm os 
mesmos sentimentos que nós e são irmãos na fé. Em troca, Trifão, aqueles 
de vossa raça que dizem crer em Cristo, mas a todo custo pretendem obrigar 
aqueles de todas as nações que acreditaram nele a viver conforme a lei de 
Moisés, ou que não se decidem a conviver com estes, também eu não aceito 
esses como cristãos. Todavia, aqueles que foram persuadidos por estes a 
viver conforme a lei, suponho que talvez se salvem, contanto que conservem 
a fé no Cristo de Deus. Os que digo que não podem absolutamente se salvar 
são os que, depois de confessar e reconhecer que Jesus é o Cristo, por uma 
causa qualquer passam a observar a lei, negando a Cristo e não se 
arrependem antes de morrer. Da mesma forma, afirmo que não se salvarão, 
por mais que sejam descendência de Abraão, os que vivem segundo a lei, 
mas não creem em Cristo antes de morrer, e principalmente aqueles que nas 
sinagogas anatematizaram e anatematizam os que creem nesse mesmo 
Cristo para alcançar a salvação e livrar-se do castigo do fogo.77 

O assunto aparenta desconexo com o tema geral do diálogo, assim como não 

é possível sempre manter a conversa e dirigi-la aonde se quer. Isto é um argumento 

em favor da autenticidade da obra – caso fosse um livro forjado por Justino sem 

embasamento em um diálogo real, dificilmente estas digressões ocorreriam. Nem por 

ser desconexo, deixa de ter serventia para a pesquisa moderna. Ao contrário do 

período de Justino e aquele posterior, na atualidade, vários cristãos e várias cristãs 

se interessam pelos costumes dos judeus e até incorporam práticas judaizantes em 

suas liturgias e em seu cotidiano. O posicionamento ponderado de Justino de Roma, 

que coloca a fé em Cristo como pedra fundamental da relação entre cristãos judeus e 

judias, judaizantes e não-judaizantes, pode servir de fundamento para diálogos com 

grupos judeófilos da atualidade.  

 
 
76  JUSTINO, 2021, p. 178. 
77  JUSTINO, 2021, p. 178-179. 



43 
 
 

A um questionamento de Trifão acerca da necessidade do advento de Elias 

antes do advento do Cristo, Justino realça que este advento precede a segunda, não 

a primeira vinda dele; o espírito que esteve em Elias, o Espírito Santo, também esteve 

em João Batista, que pode ser considerado sucessor de Elias, da mesma forma que 

Josué foi sucessor de Moisés.78 A profecia contida em Is 40,1-17 também é 

interpretada como prenúncio da função de João Batista como precursor.79 

Trifão pergunta sobre a possibilidade de haver outro Deus além do Criador; 

baseado em referências veterotestamentárias que afirmam a unicidade de Deus e que 

os deuses das nações não passam de ídolos de demônios, ele manifesta sua 

incredulidade na divindade de Cristo.80 Justino recorre ao livro do Gênesis (Gn 18,1-

3; 19,27-28) para afirmar que o Filho, preexistente ao seu nascimento, apareceu a 

Abraão. Enquanto Justino acredita que o Filho é um dos três homens que apareceram 

a Abraão, Trifão acredita que a aparição de Deus ocorreu antes do advento dos três.81  

Vale ressaltar uma passagem como epítome do argumento de Justino, de que 

há outro Deus além do Criador – para isto, ele apresenta excertos dos Salmos 110 e 

45 conforme a Septuaginta. Justino afirma:  

Fora daquele que entendemos ser o Criador de todas as coisas, existe outro, 
chamado Senhor pelo Espírito Santo, e não só por meio de Moisés, mas 
também de Davi. Com efeito, por meio dele também foi dito: “Disse o Senhor 
ao meu Senhor: Senta-te à minha direita, até que eu ponha teus inimigos 
como escabelo de teus pés”, como foi citado antes. E de novo, em outras 
passagens: “O teu, trono, ó Deus, é para os séculos dos séculos. O cetro do 
teu reino é cetro de retidão. Amaste a justiça e odiaste a iniquidade. Por isso, 
ó Deus, o teu Deus te ungiu com óleo de alegria mais do que aos teus 
companheiros”.82 

Não apenas das profecias messiânicas do saltério, mas também de teofanias 

veterotestamentárias, Justino extrai a preexistência do Cristo. Quando Jacó luta com 

o homem desconhecido perto no vale de Jaboque,83 e quando Moisés vê a sarça 

ardente,84 o filósofo grego acredita que Cristo foi aquele que apareceu aos dois, e 

 
 
78  JUSTINO, 2021, p. 181-182. 
79  JUSTINO, 2021, p. 184. 
80  JUSTINO, 2021, p. 190. 
81  JUSTINO, 2021, p. 191-192. 
82  JUSTINO, 2021, p. 194-195. 
83  JUSTINO, 2021, p. 200-201. 
84  JUSTINO, 2021, p. 202. 



44 
 
 

descarta a possibilidade de ser esta uma patrofania, porque não considera cabível 

que o Pai abandone sua morada no céu.85 

O filósofo prossegue em seu discurso, apresentando passagens 

escriturísticas nas quais este Deus é chamado de Sabedoria. Assim Provérbios 8,21-

36 – o Louvor da Sabedoria – é atribuído a Jesus Cristo,86 e os plurais nos discursos 

autorreferenciados de Deus nos primeiros capítulos do Gênesis também são 

atribuídos à existência de outro Deus com quem o Deus falante está em diálogo.87 

Trifão objetou os argumentos de Justino com outra passagem escriturística – 

a de Isaías 42,8. Lá consta “Eu sou o Senhor Deus; este é o meu nome. Não darei a 

minha glória a nenhum outro, nem as minhas virtudes.”88 A resposta de Justino Mártir 

à objeção de Trifão explica a razão de citações tão longas da Escritura serem 

empregadas no diálogo de Justino Mártir com Trifão.  

Trifão, se te calaste com simplicidade e não com malícia, ao citar essas 
palavras sem dizer o que as precede, nem acrescentar o que as segue, 
merecerias desculpa. Todavia, se fizeste isso, pensando em colocar o meu 
raciocínio num beco sem saída e obrigar-me a dizer que as Escrituras se 
contradizem entre si, tu te enganaste. Eu jamais terei a ousadia de pensar ou 
dizer tal coisa. Caso me objetem com alguma Escritura que pareça 
contradizer outra e que pudesse dar azo a pensar isso, convencido como 
estou de que nenhuma pode ser contrária à outra, de minha parte prefiro 
confessar antes que não as entendo. E aos que pensam que elas podem 
contradizer-se entre si, usarei todas as minhas forças para convencê-los a 
pensar do mesmo modo que eu. Com qual intenção propuseste o teu 
problema, Deus sabe. De minha parte, lembro-vos como se disse essa 
palavra e, por meio dela, podereis saber que Deus não dá a sua glória a 
ninguém mais além do seu Cristo. Amigos, tomarei algumas breves palavras 
que formam contexto com as que foram citadas por Trifão, e também outras 
que continuam num mesmo contexto. Não vou citá-las de outra passagem, 
mas de uma só, em seu próprio contexto. Prestai-me atenção. São estas: 
“Assim diz o Senhor, o Deus que fez o céu e o fixou, que firmou a terra e tudo 
o que nela existe, que dá respiração ao povo que nela habita e espírito a 
todos os que pisam. Eu, o Senhor Deus, te chamei na justiça, te tomarei pela 
mão e te fortalecerei. Eu te dei como testamento da descendência, como luz 
das nações, para abrir os olhos aos cegos, para tirar de sua prisão os cativos 
e da casa da guarda os que se sentam nas sombras. Eu sou o Senhor Deus. 
Este é o meu nome. Não darei a minha glória a outro, nem as minhas virtudes 
às figuras esculpidas. Eis que vem aquele que existe desde o princípio. As 
coisas que vos anuncio são novas e, antes de anuncia-las, elas já vos foram 
manifestadas. Entoai a Deus um cântico novo: seu princípio desde os confins 
da terra. Vós que desceis ao mar e navegais; as ilhas e vós que nelas 
habitais. Alegra-te, deserto, as aldeias e seus acampamentos, e os que 
habitam Cedar se alegrarão, e os que habitam o rochedo, desde o extremo 

 
 
85  JUSTINO, 2021, p. 202.  
86  JUSTINO, 2021, p. 204-205. 
87  JUSTINO, 2021, p. 205-206. 
88  JUSTINO, 2021, p. 211.  



45 
 
 

dos montes gritarão. Darão glória a Deus, anunciarão nas ilhas as suas 
virtudes. O Senhor Deus dos exércitos sairá, esmagará a guerra, despertará 
seu ardor e gritará com força entre os inimigos”. Terminada a citação, eu lhes 
disse: Amigos, entendeis como Deus diz que dará sua glória a este, a quem 
o estabeleceu como luz das nações e não a nenhum outro? E não, como 
disse Trifão, que Deus reserva sua glória para si mesmo?89  

Um pressuposto exegético de Justino é que as Escrituras não se contradizem, 

o que pode ser contraditório e errado é a interpretação delas. Afirmar que o livro de 

Isaías contivesse inverdades ao aparentemente contradizer trechos do Saltério e do 

Pentateuco, ou afirmar que o Saltério ou ainda o Pentateuco fossem inverídicos, não 

é possível. Restam, portanto, duas possibilidades – ou Justino e/ou Trifão não 

entendem o livro de Isaías ou o trecho do livro de Isaías está desprovido de contexto, 

abrindo espaço para uma interpretação desbalizada e de êxito questionável.  

Visto que Trifão não obteve sucesso com sua interjeição, ele retorna o foco à 

profecia de Isaías 7, na qual o nascimento virginal do Messias é anunciado e com o 

qual iniciou-se esta parte do diálogo. Trifão defende que se trata de uma jovem, não 

de uma virgem, a partir de originais hebraicos, confrontando a factualidade da 

virgindade de Maria com mitos helênicos de deuses.90  

Justino não responde imediatamente ao questionamento de Trifão, mas 

reitera vários argumentos que expusera anteriormente acerca da necessidade da 

sucessão do Novo Testamento ao Antigo,91 e pergunta se os judeus presentes já 

apostataram ou ainda permanecem crédulos das escrituras a partir das quais se 

anunciou o advento de Deus em carne humana, ao passo que estes confessam sua 

fé nestas escrituras.92  

Quanto aos mitos gregos, Justino acredita que são inspirados pelo diabo, que 

tresleu as Escrituras e converteu profecias autênticas acerca de Cristo em doutrinas 

incapazes de conduzir à salvação.93 O diabo é acusado de ter feito o mesmo entre os 

persas, onde inspirou o culto de Mitra como imitação torpe e insalvífica da igreja 

prenunciada no Antigo Testamento.94 

 
 
89  JUSTINO, 2021, p. 211-212. 
90  JUSTINO, 2021, p. 213-214. 
91  JUSTINO, 2021, p. 215-216. 
92  JUSTINO, 2021, p. 216-217. 
93  JUSTINO, 2021, p. 217-218. 
94  JUSTINO, 2021, p. 221-222. 



46 
 
 

Após diversas digressões e uma lacuna no texto, da qual se acredita que no 

original tenha contido o fim do primeiro dia da discussão e o início do segundo, solicita-

se da parte de Justino que ele retome a comprovação de que Jesus de Nazaré seja o 

Messias, e isto baseado na profecia de Isaías 7 – Trifão sustém ainda que este texto 

seja uma profecia referente ao rei Ezequias.95 Justino afirma que, quando se fala de 

“tomar o despojo do rei dos assírios”, isto se refere aos presentes que os magos 

entregaram a Jesus quando vinham do palácio de Herodes, que recebe este título por 

sua impiedade; é ímpio como se fosse um rei de uma nação que desconhece a Deus.96 

Justino conclui o discurso, no qual apresenta aos judeus uma versão resumida da 

história do Natal, com a profecia de Isaías 29-13,14, na qual se denuncia que o povo 

hebreu reverencia a Deus, mas segue doutrinas de homens.97 

Em seguida, há referências a assuntos que provavelmente estiveram na 

lacuna do diálogo, inclusive a opinião de Justino Mártir de que haverá um milênio de 

reinado de Jesus sobre a terra, durante o qual estarão ressuscitadas todas as pessoas 

piedosas da humanidade e viverão em Jerusalém, e depois disto, virá a ressurreição 

universal e o juízo final.98  

Justino ainda retorna ao Salmo 110 antes de continuar na explicação de Isaías 

7. O filósofo grego refuta a interpretação de que este se refira a Ezequias, porque nem 

Ezequias libertou a Jerusalém a seu tempo – o anjo de Deus que o fizera, conforme 

as Escrituras, matando os assírios inimigos – nem foi sacerdote segundo a ordem de 

Melquisedeque.99 

Quanto ao problema da tradução do termo hebraico para “mulher jovem” e do 

grego para “virgem” em Isaías 7, Justino afirma que necessariamente a Septuaginta 

traduz melhor o sentido, porque não é extraordinário que mulheres jovens concebam 

e deem à luz, exceto caso forem inférteis, enquanto uma virgem dando à luz é um 

sinal extraordinário de fato.100 

Trifão apresenta um questionamento inteligente e sagaz a Justino Mártir, 

acerca da aparente controvérsia entre a preexistência e o nascimento do filho de 

 
 
95  JUSTINO, 2021, p. 230.  
96  JUSTINO, 2021, p. 230-231. 
97  JUSTINO, 2021, p. 233.  
98  JUSTINO, 2021, p. 235-238. 
99  JUSTINO, 2021, p. 240. 
100  JUSTINO, 2021, p. 241. 



47 
 
 

Deus.  Merece atenção este questionamento digno de um filósofo interessado em 

assuntos de exegese cristã:  

Não quero que penses que te faço minhas perguntas com a única intenção 
de atrapalhar o que dizes. Quero antes aprender a respeito dos pontos sobre 
os quais te pergunto. Dize-me, agora: de um lado, Isaías diz: “Sairá um 
rebento da raiz de Jessé e uma flor subirá da raiz de Jessé e sobre ele 
descansará o Espírito de Deus, Espírito de sabedoria e inteligência, Espírito 
de conselho e fortaleza, Espírito de ciência e piedade, e o Espírito a encherá 
do temor de Deus”, por outro lado, tu me confessaste que essa passagem se 
aplica a Cristo e afirmas que ele é Deus preexistente e que, por desígnio do 
Pai, nasceu encarnado da virgem. Como se pode demonstrar que preexiste 
aquele que é enchido de todas as potências do Espírito Santo, que aí a 
palavra enumera por meio de Isaías, como alguém que não as tivesse?101 

Justino Mártir ensina a Trifão que estas potências do Espírito Santo não são 

dadas a Jesus como a alguém que não tivesse acesso a elas antes, mas sim que esta 

dádiva constitui o momento no qual o acesso a elas é exclusivo a Cristo – antes, a 

vários profetas e sábios dos hebreus fora dada uma ou mais potências, e agora todas 

elas repousam em Cristo e Cristo as difunde a quem deseja agraciar com elas. Justino 

fundamenta sua interpretação com o Salmo 68,19 e com o início do terceiro capítulo 

de Joel.102 O filósofo grego afirma que nem o batismo, nem a entrada triunfal de Jesus 

de Nazaré em Jerusalém lhe atribuíram a messianidade; Cristo já era Cristo antes 

destes eventos. O batismo de Jesus era necessário para que fosse conhecido à 

humanidade, não para fazer de Jesus de Nazaré o Cristo.103 

Trifão objeta que a crucificação é um processo vergonhoso e terrível demais, 

em sua opinião, para que o Messias se subjugasse a ele, muito embora reconhece 

como necessário que o Messias seja conduzido como ovelha ao matadouro.104 Justino 

Mártir apresenta como provas de que o Messias haveria de ser crucificado diversos 

sinais manifestos no Antigo Testamento. Assim, o fato de que as mãos de Moisés 

tinham de permanecer estendidas por Hor e Arão durante a batalha de Israel contra 

Amaleque, no livro de Êxodo, é uma prefiguração da cruz de acordo com Justino 

Mártir.105 Da mesma forma, a imagem dos chifres do unicórnio, de acordo com a 

tradição conhecida pelo filósofo grego, são uma imagem da cruz – Moisés usa esta 

 
 
101  JUSTINO, 2021, p. 246.  
102  JUSTINO, 2021, p. 247. 
103  JUSTINO, 2021, p. 248-249.  
104  JUSTINO, 2021, p. 250-251. 
105  JUSTINO, 2021, p. 251. 



48 
 
 

imagem em Dt 33,13-17 ao abençoar os descendentes de José.106 Também a imagem 

da serpente de bronze elevada em uma estaca, usada por Moisés para curar os judeus 

feridos pelas outras serpentes, é uma imagem da crucificação como cura para todas 

as nações.107 Nisto consiste, segundo Justino, a explicação porque o mesmo Deus 

que proibira fazer imagens de forma apodítica ordenou a Moisés fazer a imagem da 

serpente de bronze.108  

Este crucificado, prefigurado de tantas formas no Antigo Testamento, não é 

maldito, antes voluntariamente carregou a maldição da humanidade para salvá-la da 

maldição de não poder cumprir a lei de Deus por causa do pecado.109 Para concluir o 

assunto acerca do crucificado com uma prova veterotestamentária adequada, Justino 

passa a comentar o Salmo 22, o qual entende ser uma profecia da crucificação de 

Jesus Cristo. Será reproduzida aqui a versão deste salmo – uma variante da LXX - à 

qual Justino teve acesso. 

1. “Ó Deus, ó Deus meu, atende-me. Por que me abandonaste? Longe da 
minha salvação estão as palavras dos meus pecados. Ó Deus meu, gritarei 
durante o dia a ti, e tu não me escutarás; gritarei à noite, e não é coisa que 
eu ignore.   
2. Mas tu habitas em teu santuário, ó glória de Israel!   
3. Em ti esperaram os nossos pais; esperaram, e tu os livraste. Clamaram a 
ti e se salvaram; esperaram em ti e não se envergonharam.   
4. Eu, porém, sou um verme, e não um homem, zombaria dos homens e 
desprezo do povo. Todos os que me contemplaram zombaram de mim; 
falaram com seus lábios e moveram a cabeça: ‘Esperou no Senhor, que ele 
o livre e salve, pois lhe quer bem’.  
5. Porque tu és aquele que me tiraste do ventre, a minha esperança desde 
os peitos de minha mãe: sobre ti fui lançado desde o seio dela. Desde o ventre 
da minha mãe, tu és o meu Deus. Não te afastes de mim, porque a tribulação 
está perto, e não há quem me socorra. Rodearam-me muitos novilhos, touros 
fortes me cercaram. Abriram contra mim a sua boca, como leão esperto e 
rugidor. Todos os meus ossos se derramaram e espalharam-se como água. 
O meu coração se tornou como cera, derretendo-se no meio do meu ventre. 
Minha força secou-se como um caco de telha e minha língua pegou-se ao 
meu palato,  
6. e tu me afundaste até o pó da morte. Porque me rodearam muitos cães, 
um bando de ímpios me cercou. Perfuraram minhas mãos e meus pés, e 
contaram todos os meus ossos. Eles me consideraram e contemplaram. 
Dividiram entre si as minhas roupas e sobre a minha túnica lançaram sortes. 
7. Tu, porém, Senhor, não afastes de mim a tua ajuda, atende à minha 
petição. Livra minha alma da espada e a minha unigênita da pata do cão. 
Salva-me das fauces do leão e dos chifres dos unicórnios, a minha 
humilhação.  
8. Narrarei o teu nome entre os meus irmãos e no meio da congregação 

 
 
106  JUSTINO, 2021, p. 252.  
107  JUSTINO, 2021, p. 253. 
108  JUSTINO, 2021, p. 257. 
109  JUSTINO, 2021, p. 258. 



49 
 
 

entoarei hinos a ti. Louvai o Senhor, vós que o temeis; glorificai-o, toda a 
descendência de Jacó. Tema-o toda a descendência de Israel.110  

O início do salmo (das palavras “Ó Deus meu” até “coisa que eu ignore”) se 

refere ao momento da crucificação, na qual ele bradou a Deus usando o conceito de 

abandono. Igualmente, a razão de seu sacrifício não era ignorada a Cristo – desde 

muito antes, ele já sabia a razão pela qual veio ao mundo.111  

Ao parecer de Justino de Roma, o termo “glória de Israel” se aplica a uma 

atividade gloriosa que Cristo perfaria mediante a crucificação, a saber, a aniquilação 

da obra do diabo – a sedução de Eva a pecar – mediante o nascimento virginal de 

Cristo do ventre de sua mãe Maria. Não consta ipsis litteris, mas aparenta que Justino 

considera o santuário em questão o próprio Cristo.112  

Os pais em questão (na expressão “esperaram em ti os nossos pais”) são 

interpretados como os ancestrais da virgem Maria, que confiaram em Deus;113 já a 

parte onde o eu-lírico do salmo se identifica como verme é compreendida como em 

relação a Cristo, que é menosprezado e odiado injustamente por muitos, bem como 

aos seus seguidores e suas seguidoras, que sofrem o mesmo destino.114 

A grande perícope que inicia com “Porque tu és aquele...” e termina com “ao 

meu palato” é denotada como uma anamnese do que ocorreu com o Verbo que, após 

a encarnação, foi perseguido pelos fariseus e escribas, representados pelos touros, e 

pelo rei Herodes, não o mesmo que ordenou a morte dos meninos quando Jesus era 

bebê, mas semelhante a ele em ações, representado pelo leão rugidor.115 O 

derretimento de coração é profecia da angústia de Jesus no Monte das Oliveiras,116 e 

o grudar da língua ao palato do silêncio de Jesus durante os interrogatórios dos 

romanos.117  

A perícope que inicia com o “pó da morte” e termina com o lançar de sortes 

sobre a túnica é evidentemente, uma profecia sobre o modo como os torturadores de 

 
 
110  JUSTINO, 2021, p. 261-262. [divisão de versos da redação da tese a partir do comentário de 

Justino]. 
111  JUSTINO, 2021, p. 262-263. 
112  JUSTINO, 2021, p. 263-265. 
113  JUSTINO, 2021, p. 265. 
114  JUSTINO, 2021, p. 266. 
115  JUSTINO, 2021, p. 269. 
116  JUSTINO, 2021, p. 270. 
117  JUSTINO, 2021, p. 271. 



50 
 
 

Cristo – chamados figuradamente de cães – procederam para com o Deus 

encarnado.118 

Em se falando da subdivisão que inicia com “Tu porém, Senhor” e conclui com 

“a minha humilhação”, Justino de Roma ressalta três aspectos. Ao chamar sua própria 

alma de “unigênita”, o eu-lírico do salmo alude ao fato de que Jesus Cristo é o filho 

unigênito de Deus-Pai; ao se mencionar os chifres do unicórnio, é prefigurada a cruz; 

por fim, ao pedir a Deus para que a alma não esteja debaixo do poder do cão, Justino 

entende que Jesus ensina ao seu povo e à humanidade em geral a suplicar a Deus 

que não permita, assim como acontecera até mesmo a um homem da envergadura 

de Samuel, cuja alma esteve sob o poder da pitonisa que o invocou dos mortos, que 

suas almas possam ser dominadas pelo poder obscuro de Satanás.119 

A conclusão do salmo se refere ao hino de louvor que o Cristo entoou no 

contexto da Última Ceia a Deus. Os nomes de Jacó e Israel remetem ao fato da 

preexistência de Cristo, e de que foi Ele quem renomeou Jacó a Israel.120 Por fim, 

Justino alerta aos filósofos judeus presentes no diálogo que o sinal apresentado no 

livro de Jonas – a história na qual Jonas foi engolido e vomitado por um gigantesco 

peixe – era um ato profético que prenunciou a morte e ressurreição de Jesus, e 

conclama estes filósofos, assim como todos os judeus e judias, à penitência e 

conversão ao cristianismo.121 

Esta parte do diálogo de Justino Mártir com o filósofo e rabino Trifão e seus 

amigos detém a cristologia mais apurada do filósofo grego. Cheia de digressões, das 

quais várias foram aqui omitidas, a mensagem permanece clara. A religião cristã é 

necessariamente a sucessora do judaísmo não apenas porque assim foi profetizado 

nas escrituras sagradas do judaísmo, mas porque o iniciador da nova religião, o 

Messias, se encontra nestas escrituras, foi anunciado e Jesus de Nazaré é este 

messias. O Messias é divino e humano e também isto é derivável das escrituras 

sagradas dos judeus e judias. 

As duas digressões que a redação da tese escolheu manter – acerca da 

salvação de cristãos e cristãs judaizantes e acerca do milênio em Jerusalém – não 

 
 
118  JUSTINO, 2021, p. 271. 
119  JUSTINO, 2021, p. 272. 
120  JUSTINO, 2021, p. 273. 
121  JUSTINO, 2021, p. 275. 



51 
 
 

foram escolhidas ao acaso. Importa mostrar quanto o cristianismo da época de Justino 

ainda dependia da esfera cultural judia. Havia cristãos de origem judaica e até mesmo 

prosélitos de judeus convertidos ao cristianismo que desejavam balancear tradição 

judia e seguimento a Cristo. Longe de normatizar, Justino apresenta a condição para 

a salvação – a fé no Salvador da humanidade – como base de diálogo.  

A digressão sobre o milênio apresenta como a inconformidade com a 

destruição do templo e de Jerusalém havia abalado não apenas a comunidade 

judaica, mas também a jovem cristandade. Em Jerusalém inicia-se a igreja cristã e é 

lá que muitos cristãos, Justino sendo um deles, acreditam que será restaurado este 

mundo. Antes da Jerusalém celeste descer dos céus, a terrena tem de cumprir a 

função que diversos primeiros cristãos e cristãs atribuem a ela – ser morada e sede 

do governo do Príncipe da Paz.  

As divergências interpretativas em se falando de Antigo Testamento 

distinguem o judaísmo do cristianismo – uma realidade que não estava clara para 

muitos observadores pagãos da época de Justino. Uma leitura fidedigna dos 

evangelhos mostra que estas diferenças não precisam e não devem resultar em 

inimizade. A cristandade não foi conclamada a exercer ódio e violência contra 

ninguém, e assim não o faz Justino, quando usa de civilidade com os filósofos judeus 

presentes. A cristandade foi conclamada a convidar o mundo à salvação, à penitência 

de seus erros e pecados, e à vida eterna sob a misericórdia de Seu salvador.  

Este é o espírito da fala de Justino, quando ele conclama os filósofos à 

penitência e os convida a se deixarem batizar. Não são ares de superioridade, pelo 

contrário, é o desejo de fazer estes filósofos compartilharem das benesses das quais 

Justino já pode fruir. Sobre este novo povo do qual Justino faz parte e deseja incluir 

os judeus presentes no diálogo, será discorrido no próximo subitem. 

2.2.4 A igreja é o povo de Deus 

O filósofo grego abre este último bloco do diálogo com Trifão se valendo de 

uma citação de Miqueias 4,1-7 – uma profecia da conversão de outros povos a Deus, 

na qual consta que estas nações marchariam a Sião, largariam de guerrear entre si e 

prestariam culto ao Deus da Bíblia. Justino ora alegoriza, ora interpreta o texto 

literalmente. Será reproduzida aqui a interpretação deste texto em relação à igreja. 



52 
 
 

Senhores, sei muito bem que vossos mestres reconhecem que todas as 
palavras dessa passagem se referem a Cristo. Contudo, sei também, por 
suas afirmações, que o Cristo ainda não veio e, caso tivesse vindo, ninguém 
sabe quem ele é. Quando se apresentar de modo claro e glorioso, então se 
reconhecerá quem ele é, dizem eles. E então, acrescentam, cumprir-se-á o 
que se diz nessa passagem da profecia, como se agora suas palavras não 
tivessem nenhum cumprimento. Os insensatos não compreendem o que 
todos os meus raciocínios demonstraram, isto é, que estão anunciadas duas 
vindas de Cristo: uma, em que se predisse que apareceria passível, sem 
glória, sem honra, e seria crucificado; outra, em que viria dos céus com glória, 
quando o homem da apostasia, aquele que profere insolências contra o 
Altíssimo, se atrever a cometer iniquidades contra nós, cristãos, contra nós 
que, conhecendo a religião através da lei e da palavra que saiu de Jerusalém 
pela obra dos apóstolos de Jesus, nos refugiamos no Deus de Jacó e no Deus 
de Israel. Nós estávamos antes cheios de guerra, de mortes mútuas e de toda 
maldade, mas renunciamos em toda a terra aos instrumentos guerreiros e 
transformamos as espadas em arados e as lanças em instrumentos para 
cultivar a terra, e cultivamos a piedade, a justiça, a caridade, a fé e a 
esperança, que nos vêm de Deus Pai por meio do seu Filho crucificado. Cada 
um de nós senta-se debaixo da sua parreira, isto é, cada um usa apenas de 
sua legítima mulher. Com efeito, vós sabeis que a palavra profética diz: “E 
sua mulher como vinha fértil”. É claro que ninguém é capaz de nos intimidar 
ou nos submeter à servidão, nós que, em toda a terra, cremos em Jesus. 
Decapitam-nos, pregam-nos em cruzes, atiram-nos às feras, à prisão, ao 
fogo, e nos submetem a todo tipo de torturas. Todavia, está à vista de todos 
que não apostatamos de nossa fé. Ao contrário, quanto maiores são os 
nossos sofrimentos, mais ainda se multiplicam os que abraçam a fé e a 
piedade pelo nome de Jesus. Da mesma forma que se faz com a vinha, à 
qual se podam os galhos que já deram fruto, para que brotem outros fortes e 
férteis, o mesmo acontece conosco. Com efeito, a vinha plantada por Deus e 
pelo Cristo Salvador é o seu povo. O resto da profecia, de fato, cumprir-se-á 
em sua segunda vinda.122 

Aqui Justino apresenta algumas notae ecclesiae que podem ajudar a discernir 

um movimento monoteísta jovem de tantas outras religiosidades do Império Romano. 

Trata-se de um povo pacificador; casto; piedoso para com Deus; caridoso; detentor 

de uma fé imaculada; e esperançoso na segunda vinda do Messias. Onde falta uma 

dessas características, uma heresia precede ou governa o estado da arte; e cada uma 

delas só é possível pelo exemplo e espírito do Redentor deste povo, o qual é infundido 

por Ele mesmo em cada membro do povo. Esta esperança deu força aos integrantes 

desta religião de guardar a fé imaculada ainda no contexto de perseguição mortífera.  

Como outra comprovação veterotestamentária do prenúncio deste povo, o 

filósofo convertido ao cristianismo apresenta a história do cordeiro pascal, cujo sangue 

deveria ser pintado nos umbrais das portas das casas de famílias hebreias do Egito, 

para que o anjo da morte não aniquilasse o primogênito da respectiva casa. Justino 

explica que assim, a salvação da humanidade está no sangue de Jesus derramado 

 
 
122  JUSTINO, 2021, p. 277-278. 



53 
 
 

na cruz.123 O sinal da fita vermelha dependurada sob o comando de Josué da janela 

da moradia de Raabe, na cidade de Jericó, aponta também para o derramamento de 

sangue do único inocente, a partir do qual as nações podem ser libertas das amarras 

morais e espirituais de onde não têm forças próprias para sair.124 

A refeição sagrada que identifica este povo santo também foi profetizada no 

Antigo Testamento – Justino identifica esta profecia em Malaquias. 

Deus, portanto, testemunha que lhe são agradáveis todos os sacrifícios que 
lhe são oferecidos em nome de Jesus Cristo, os sacrifícios que este nos 
mandou oferecer, isto é, os da Eucaristia do pão e do vinho, que os cristãos 
celebram em todo lugar da terra. Por outro lado, Deus rejeita os sacrifícios 
que vós lhe ofereceis por meio de vossos sacerdotes, pois diz: “Não receberei 
de vossas mãos os vossos sacrifícios, porque desde o nascer do sol até o 
seu ocaso, o meu nome é glorificado nas nações e vós o profanais”. Ainda 
hoje continuais dizendo teimosamente que Deus afirma que não receberia os 
sacrifícios que lhe eram oferecidos em Jerusalém pelos israelitas que naquele 
tempo a habitavam; mas que aceitava as orações que lhe faziam os homens 
daquele povo que se encontravam na dispersão. E essas orações é que são 
chamadas de sacrifícios. Concordo que as orações e ações de graças feitas 
por homens dignos são os únicos sacrifícios perfeitos e agradáveis a Deus. 
São justamente apenas esses que os cristãos aprenderam a oferecer na 
comemoração do pão e do vinho, na qual se recorda a paixão que o Filho de 
Deus sofreu por eles.125  

O termo “eucaristia” excede o conceito de uma refeição sagrada. Contempla 

a ideia de gratidão a Deus pela remissão dos pecados oferecida gratuitamente à 

humanidade e sucede aos métodos reconciliatórios da antiga aliança. Justino dá 

testemunho de que, ao tempo deste diálogo, nações além dos limites do Império 

Romano dispunham de discípulos e discípulas de Cristo, sendo que até mesmo entre 

povos nômades se celebrava a eucaristia.126 O filósofo enfatiza que isto é 

manifestação da providência divina, e não testemunho de uma sabedoria e 

inteligência superior que as nações tivessem em relação aos judeus.127 Até mesmo a 

capacidade de ler cristologicamente o Antigo Testamento é dádiva de Deus, 

dependente exclusivamente de Sua vontade benfazeja.128 A expansão da igreja como 

novo povo santo é dádiva misericordiosa de Deus, e cumprimento de promessa feita 

 
 
123  JUSTINO, 2021, p. 279. 
124  JUSTINO, 2021, p. 280. 
125  JUSTINO, 2021, p. 287-288. 
126  JUSTINO, 2021, p. 289. 
127  JUSTINO, 2021, p. 289. 
128  JUSTINO, 2021, p. 290. 



54 
 
 

a Abraão.129 A Virgem Maria é a matriarca espiritual deste novo povo, e por causa 

dela, além de Abraão, Isaque e Jacó juntamente com todos os ascendentes dela.130 

Estas profecias, na opinião de Justino, não podem se referir aos prosélitos do 

judaísmo, porque estes fazem parte da aliança antiga como os judeus e as judias – 

além disso, caso valessem para a comunidade prosélita, deveriam valer muito mais 

para o povo hebreu.131 Pelo contrário, estão abertas a toda a humanidade, judeus e 

prosélitos de judeus incluídos, as portas da salvação. O Salmo 82 é arrolado como 

prova de que Deus condena toda a humanidade pela impiedade, exortando toda a 

humanidade a viver como filhos e filhas de Deus, quebrando laços injustos e libertando 

pessoas pela justiça e caridade.132 E não é outro o interesse de Justino Mártir quando 

filosofa com intelectuais judeus acerca destes assuntos, como se manifesta em sua 

exclamação: “Oxalá alcanceis da parte de Deus e de seu Cristo total misericórdia, e 

vos salveis!”133 De fato, os casamentos de Jacó com Lea e Raquel e o serviço que 

Jacó prestara a Labão para obtê-las representam o sofrimento de Cristo pela sinagoga 

e pela igreja. Lea representa a sinagoga com os seus olhos doentes, porque não 

reconhecera o Cristo, e Raquel, a igreja, por causa dos ídolos que furtara de seu pai 

– os gentios abandonam a idolatria quando são feitos partícipes da igreja.134 Justino 

dá a entender que nem mesmo as maldições sobre Canaã configuram óbice para 

descendentes de cananeus participarem da igreja, e isto também é prefigurado em 

Jacó. Este trecho, talvez um dos mais filantrópicos do diálogo, será transcrito abaixo 

para melhor compreensão. 

Portanto, tendo sido abençoados dois povos, os descendentes de Sem e de 
Jafé, e decretado que primeiro os de Sem iriam possuir as moradas de Canaã 
e que depois os de Jafé sucederiam os de Sem nas mesmas propriedades, 
tendo sido entregue um só povo, o de Canaã, à servidão dos outros dois, 
Cristo veio, conforme a virtude que lhe foi dada pelo Pai onipotente, para 
chamar à amizade, penitência e convivência todos os santos na mesma terra, 
cuja posse lhes promete, conforme foi antes demonstrado. Portanto, os 
homens de todas as origens, seja livres, seja escravos, se crerem em Cristo 
e reconhecerem a verdade de suas palavras e as dos profetas, têm a 
segurança de que viverão junto com ele naquela terra e herdarão os bens 
eternos e incorruptíveis. Daí que Jacó, como já falei, sendo figura de Cristo, 
uniu-se às escravas de suas duas mulheres livres e gerou filhos com elas, 

 
 
129  JUSTINO, 2021, p. 291. 
130  JUSTINO, 2021, p. 292.  
131  JUSTINO, 2021, p. 297. 
132  JUSTINO, 2021, p. 300. 
133  JUSTINO, 2021, p. 312. 
134  JUSTINO, 2021, p. 314. 



55 
 
 

para anunciar antecipadamente que Cristo também receberia tanto os livres 
como os cananeus que eram escravos entre os povos de Jafé, e tornaria a 
todos eles filhos herdeiros.135 

A escravidão de qualquer ser humano se desnuda como injustificável e fruto 

de apostasia quando confrontada com a graça libertadora de Jesus Cristo. 

Fundamentações pagãs para a redução da humanidade à escravidão existiam 

ubiquamente aos tempos de Justino Mártir, e até hoje resistem ideologias e filosofias 

que, privadas ou rejeitadoras do fundamento em Cristo, têm um conceito de 

humanidade insuficiente para garantir a liberdade a todas as pessoas que vivem 

sujeitas aos seus sistemas. Em 135, e antes, à época da conclusão dos evangelhos, 

a igreja já possuía fundamentos escriturísticos suficientes para apresentar o horror da 

escravidão por aquilo que ele é e substituí-lo pela liberdade do Cristo de Deus. 

O diálogo chegava ao fim, porque Justino necessitava continuar sua viagem, 

e os filósofos judeus fizeram votos de saúde e boa viagem ao filósofo grego que lhes 

apresentara a religião cristã por dois dias a fio. Justino, porém, se despede com os 

melhores votos que conhecia, desejando que os seus colegas de conversação 

filosófica façam penitência e venham a conhecer Jesus Cristo.136 

Nesta última parte do diálogo, a igreja de Cristo é apresentada. Suas notas 

não são, em primeira instância, confissões dogmáticas, e sim um estilo de vida 

derivado da revelação de Deus em Jesus Cristo. Como o início do diálogo já 

apresentara, o fazer e viver teológico da igreja já foi anunciado antes de existir pelos 

profetas e sábios do Antigo Testamento, e aqui se manifestam propósitos desta 

instituição.  

O povo de Deus quer viver do perdão de Deus conquistado pelo sacrifício de 

seu Cristo, e espalhar este perdão e esta salvação eterna para todos os confins da 

terra, de forma que em todo lugar, cessem as guerras, as idolatrias, a violência em 

todos os aspectos, a imoralidade sexual, e sejam substituídas pela caridade, 

mansidão, domínio próprio e antes de tudo pela piedade de Deus, que fundamenta 

todas estas coisas. Os fundamentos falsos que levaram a humanidade ao estado de 

desgraça na qual se encontrava aos tempos de Justino, e em grande parte ainda se 

encontra atualmente, devem ser refutados não pela violência, mas pela suavidade e 

 
 
135  JUSTINO, 2021, p. 320-321. 
136  JUSTINO, 2021, p. 324. 



56 
 
 

infinitude do amor de Deus, que conclama as nações à penitência e à vida digna de 

filhos e filhas de Deus. 

2.2.5 Conclusão sobre o diálogo de Justino Mártir com Trifão 

A apologética da religião cristã não pode andar dissoluta da apologética da 

compreensão de Deus. Exceto o cristianismo, nenhuma religião considera Jesus de 

Nazaré como Deus, e considera este Deus parte da Santíssima Trindade. São 

conceitos endêmicos à religião cristã e ela deve fundamentar tais conceitos apoiada 

nas Escrituras e de um modo conveniente ao contexto – no Império Romano, a 

linguagem filosófica era o veículo a ser empregado para relatar as idiossincrasias do 

texto bíblico.  

A natureza desta religião – baseada exclusivamente em revelação divina, 

universalmente acessível a todos os sexos, classes sociais, graus de instrução e 

quaisquer outras balizas que demarquem as sociedades de sua inserção – não só a 

destaca perante diversas doutrinas humanas, porém conclama toda a humanidade a 

se valer das benfeitorias dela e a participar dos encargos dela.  

É esta universalidade que só o Deus do universo pode criar o fundamento 

para o reiterado convite de Justino aos interlocutores de participarem da religião cristã. 

Ao interlocutor judeu, nada fora da Lei de Deus lhe parece digno de nota para fins 

religiosos, por isto o convite é fundamentado na interpretação cristã da própria Lei e 

de demais partes do Antigo Testamento; a vivência de fé cristã é a melhor filosofia 

que os o povo grego pode obter e é a vivência autêntica daquilo que o Antigo 

Testamento profetizou. 

Após estas referências, o filósofo grego anuncia finalmente a compreensão 

de Deus da cristandade, três pedidos sucessivos de Trifão precedendo o anúncio. O 

Cristo é Deus, e Jesus é o Cristo. Complexas provas de que a vida de Cristo deveria 

ter sido como foi e que não há nada em Jesus que pareça estranho ao conceito 

veterotestamentário de messias – especialmente o nascimento virginal e a 

crucificação são obras típicas do Messias – tampouco algo que impeça a 

compreensão de que o Messias seja Deus. 

A obra do Messias, a criação de um novo povo, é explicitada. As pessoas 

prosélitas do judaísmo não podem ser consideradas este povo, pois sequer é a 



57 
 
 

intenção delas se constituir como tal, porém judaizar-se. Este novo povo não admite 

escravidão e quer viver da libertação ulterior de seu Deus e Senhor, e compartilhar 

destes bens que, sendo multiplicados, não diminuem, com toda a humanidade. 

O texto é um itinerário. Ao itinerário intelectual de Justino se segue o itinerário 

espiritual do povo de Deus, passando desde os longínquos tempos de Abraão até a 

atualidade de Justino. Ao mesmo tempo, não é um monólogo. Justino precisa retornar, 

retirar e permanecer em partes com os companheiros de viagem que se recusam a 

seguir. Quando se finda a pausa no itinerário de navegação de Justino que deu origem 

ao diálogo em Éfeso – cuja origem e destino final é impossível recobrar –, finda-se a 

possibilidade de dialogar, considerando os meios da época.  

A defesa da fé não deve ter o interesse de repelir e enxotar quem traça outro 

caminho, mas de encontrar novos companheiros de viagem no caminho da salvação 

– somente a convicção e não a imposição pode obter este resultado. Àqueles que 

ficaram para trás, presos em um estágio anterior de revelação e incapazes de 

compreender o cumprimento de profecias anunciadas a eles, deve-se estender-lhes 

a mão e oferecer-se a conduzi-los, mostrando os sinais que confirmam a certeza do 

caminho doutrinal escolhido. Jesus é o único caminho para o Pai, sobre ele com 

exclusividade repousam as dádivas do Espírito Santo. É necessário trilhar este 

caminho, que inicia com o batismo e se conclui na glória eterna, para ter parte nelas. 

E é dentro desta lógica itinerária que se compreende o método. Não se pode 

falar de uma deliberada atividade de Justino de iniciar assuntos com a filosofia e partir 

para a evangelização. Aparenta que a conversação digressou como que naturalmente 

para este tema. E é na apologética da compreensão de Deus, não no diálogo como 

um todo, que desponta a metodologia de exegese cristológica e cristocêntrica do 

Antigo Testamento. O tema superficial – a filosofia – se torna às fontes escriturísticas 

do Povo de Deus, e à reta compreensão destas fontes, para não mais regressar a 

observações da filosofia grega. 

É um livro abarrotado de conteúdo exegético-teológico que permanece atual 

e útil após quase dezenove séculos, porque as questões abordadas ainda estão em 

voga nas comunidades cristãs, como a judeofilia, a teoria do milênio e a forma de ler 

o Antigo Testamento. Mas é a ausência de método único e a incerteza de sucesso – 

natural de um diálogo no qual nenhuma das partes domina a conversa ou a narrativa 

– que caracteriza o Diálogo com Trifão como obra. Mais do que apontar para a 



58 
 
 

autenticidade do documento, estas características apresentam à igreja do século XXI 

parâmetros para o diálogo interno com grupos judaizantes e para a missão entre 

judeus e judias.  

2.3 SOBRE A RESSURREIÇÃO DE ATENÁGORAS DE ATENAS: APOLOGÉTICA 

COMO ANTROPOLOGIA 

O terceiro documento a ser analisado é “Sobre a Ressurreição”, de 

Atenágoras de Atenas. Antes do documento propriamente dito ser abordado, faz-se 

proveitoso coletar informações sobre o autor – uma tarefa difícil. Ele não aparece na 

História Eclesiástica de Eusébio de Cesareia, uma obra primordial sobre a história da 

igreja do período pré-niceno. Um conhecedor de suas obras é o pouco citado Metódio 

de Olimpo, que viveu no fim do século III e no início do IV.137 

Este filósofo chamado Atenágoras, que viveu em algum período do século II 

– data de nascimento, currículo, legado, falecimento e quaisquer outros dados 

biográficos são desconhecidos – deve ter tido alguma ligação com a Escola 

Catequética de Alexandria (confira o item 4). A teoria de que ele tenha fundado a 

escola alexandrina,138 sustentada pelo testemunho de Felipe de Side, não encontra 

respaldo interno nos documentos de teóricos como Clemente e Orígenes, e mais 

razões a desacreditar a teoria de que um filósofo do século II tenha fundado uma 

escola catequética em um período tão posterior ao estabelecimento da comunidade 

cristã naquela cidade constam no capítulo 4. 

Não se tem ideia de quantas obras foram redigidas pelo filósofo ateniense. 

Duas são legadas pela tradição – a sua “Petição em Favor dos Cristãos” e o tema do 

presente subitem, o livro “Sobre a Ressurreição dos Mortos”.139 Aparenta que o ápice 

da atuação do teórico foi a segunda metade do século II, pois esta “Petição”, a partir 

das referências internas, pôde ser datada por volta do ano 177.140 Considerando ainda 

a Petição, na qual Atenágoras se compromete a redigir um tratado sobre a 

 
 
137  FRANGIOTTI, Roque. Atenágoras de Atenas. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). 

Padres Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 113. 
138  BARNARD, 1978, p. 378. 
139  FRANGIOTTI, 2020, p. 114. 
140  FRANGIOTTI, 2020, p. 115. 



59 
 
 

ressurreição, tudo leva a crer que “Sobre a Ressurreição” foi compilado em algum 

momento após a edição da mesma.  

Alguns pesquisadores recentes consideram a obra “Sobre a Ressurreição” 

não como obra de Atenágoras, mas sim de um autor discípulo de Orígenes, que 

deveria ter atuado por volta do ano 310. O patrólogo Roque Frangiotti, por sua vez, 

não menciona nenhum documento do primeiro milênio da era cristã que fundamente 

esta teoria, e conhece um códice de 914 no qual a obra é atribuída explicitamente ao 

filósofo, o que dá pouca credibilidade à tese da redação tardia do documento.141 O 

fato de que pesquisadores encontram paralelas com Orígenes no escrito reforça a 

pertença do filósofo ao contexto da escola alexandrina. Questionamentos acerca da 

vida e obra de Atenágoras de Atenas que não podem ser respondidos por suas obras 

somente poderão ser satisfeitos se a arqueologia suceder em descobertas novas 

acerca deles. 

O interesse da pesquisa em uma obra de um autor tão pouco conhecido 

deriva-se do fato de que se trata de uma obra apologética empregadora de 

antropologia,142 e até onde se pôde apurar, o primeiro uso conhecido desta ciência 

para tal fim.  

A obra se apresenta bipartite. A primeira parte retrata a possibilidade da 

ressurreição, a segunda versa acerca de sua conveniência e necessidade. Esta 

bipartição governará a presente análise.  

2.3.1 A possibilidade da ressurreição 

Na obra de Atenágoras, não é necessária uma análise longa e criteriosa para 

descobrir a metodologia empregada – isto já se obtém de início. Atenágoras inicia sua 

obra apresentando o que deseja fazer, muito semelhante a intelectuais da 

modernidade. A partir do tipo de interlocutor, Atenágoras estrutura sua apologia da 

ressurreição.  

Assim, existem alguns que, completamente e de uma vez para sempre, 
renunciam a encontrar a verdade sobre esses assuntos; outros a distorcem 
em vista de suas próprias opiniões; outros, por fim, fazem profissão de dúvida 

 
 
141  FRANGIOTTI, 2020, p. 117-118. 
142  BARNARD, 1978, p. 386. 



60 
 
 

até sobre o evidente. Na minha opinião, aqueles que se preocupam com isso 
necessitam de duplos raciocínios: uns para defender a verdade, outros a 
respeito da verdade. Os raciocínios para defender a verdade se dirigem aos 
que não creem ou duvidam; os raciocínios a respeito da verdade para os que 
têm sentimentos nobres e recebem com benevolência a verdade. Portanto, é 
preciso que aqueles que desejam examinar estas questões considerem o que 
lhes seja útil em cada caso e, de acordo com o caso, meçam seus raciocínios 
e ajustem convenientemente à sua ordem, e não descuidem do conveniente 
e do lugar que corresponde a cada coisa, acreditando que se deva conservar 
sempre o mesmo princípio. Com efeito, se se olha para a força demonstrativa 
e para a ordem natural, os raciocínios a respeito da verdade têm a primazia 
sobre os raciocínios em defesa da verdade; ao contrário, se olhamos, porém, 
a utilidade, os raciocínios em defesa da verdade são anteriores aos 
raciocínios a respeito da verdade.143 

A noção de que a apologética não é programa, e sim reação, já estava bem 

fundamentada na obra de Atenágoras. É a partir do público-alvo que se estrutura a 

defesa do argumento, não a partir do argumento em si. O inverso ocorre ao avaliar o 

ponto de partida da pessoa interlocutora – a atitude dela em relação ao argumento 

não pode ser avaliada em si mesma, mas a partir das consequências que tem para o 

seu posicionamento em relação ao argumento.  

Deste modo, o mesmo Atenágoras que não poupa verbetes ao criticar os 

descrentes e duvidosos da ressureição não condena a incredulidade por si mesma – 

assim, a incredulidade derivada de razão ou ausência de provas não é alvo de crítica 

ou menosprezo, pelo contrário, de louvor.144 É aquela incredulidade que parte do 

ateísmo como dogma filosófico que este estudioso deseja abolir e combater.145 Esta 

incredulidade impede o diálogo acerca de algo que somente Deus consegue 

promover, como a ressurreição. Baseado na crença em um Deus onipotente, 

onisciente e criador, o ateniense prossegue seu discurso.  

Não é possível que Deus desconheça, em cada parte e membro, a natureza 
dos corpos que ressuscitarão, nem que ignore o paradeiro de cada parte 
desfeita, nem qual parte de elemento recebeu o desfeito e dissolvido em seus 
afins, por mais difícil que pareça aos homens discernir aquilo que identificou 
novamente de modo natural com o todo. De fato, quem, antes da própria 
constituição de cada um, não desconhecia a natureza dos elementos que 
deveriam existir e dos que deveriam formar os corpos dos homens, nem as 
partes daqueles que lhe pareceu melhor tomar para a constituição do corpo, 
é evidente que, depois de completamente dissolvido, também não 
desconhecerá onde foi parar cada uma das partes que tomou para completar 
o todo. Segundo a ordem dominante das coisas entre nós e o julgamento de 
cada caso, certamente é superior conhecer antecipadamente o que não é; no 

 
 
143  ATENÁGORAS de Atenas. Sobre a Ressurreição. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. 

(Orgs.). Padres Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 167-168. 
144  ATENÁGORAS, 2020, p. 169. 
145  ATENÁGORAS, 2020, p. 169. 



61 
 
 

entanto, para a dignidade e sabedoria de Deus, ambas as coisas são naturais 
e igualmente fáceis: conhecer antecipadamente o que não é e reconhecer o 
que se desfez.146 

Assim como Deus tem poder de criar do nada, assim ele também tem poder 

de coletar o que foi dissolvido. Mas, refutado este argumento, vem outro mais 

contumaz. Atenágoras se opõe à opinião de alguns contemporâneos dele, que 

quiseram negar a possibilidade da ressurreição a partir da antropofagia, isto é, a 

alimentação de cadáveres humanos, seja esta antropofagia obra animal ou humana. 

Havia intelectuais que apresentaram a Atenágoras o problema de que carne de um 

ser humano ingerida por outro ser humano ou um animal (quando se quer admitir a 

hipótese de que animais ressuscitem) se integraria logo no corpo do ser humano ou 

do animal antropófago e impossibilitaria a ressurreição simultânea do antropófago e 

do ingerido.147 

Atenágoras passa a analisar o trato gastrointestinal com o conhecimento e 

verbetes de seu tempo, e explica que alimentos impróprios nem devem possuir este 

nome, pelo contrário, fazem mal ao corpo e não podem ser absorvidos corretamente 

ou sem causar dano. Isto é o que provoca, conforme o filósofo, a ingestão de carne 

humana no metabolismo humano – não se integra ao corpo da pessoa antropófaga, 

mas causa danos neste corpo e/ou é expelida.148 Assim, conclui-se que a matéria do 

corpo ingerido e a matéria do corpo ingestor permanecem sem confusão, sendo que 

um não se mistura ao outro. Atenágoras procede a uma rejeição categórica e racional 

da antropofagia, e espera-se que os seus leitores e leitoras tenham abandonado este 

costume imoral.  

Para que falar dos corpos que não são destinados a ser alimento de nenhum 
animal e aos quais resta apenas a sepultura na terra [isto é, os corpos 
humanos], para honra da natureza, se o Criador não destinou nenhum animal 
como alimento dos de sua própria espécie, embora possam transformar-se 
em alimento natural para outros de espécie diferente? Ora, se se pode 
demonstrar que as carnes humanas estão destinadas a servir de alimento 
para os homens, nada se oporá a que a antropofagia esteja de acordo com a 
natureza, como qualquer outra das coisas que a natureza permite, e os que 
se atrevem a dizer tais atrocidades poderão saciar-se com os corpos de seus 
mais queridos, como mais apropriados para si, ou dar seus banquetes com 
estes para seus melhores amigos. Todavia, se apenas falar isso é uma 

 
 
146  ATENÁGORAS, 2020, p. 170. 
147  ATENÁGORAS, 2020, p. 172-173. O fato de argumentos destes existirem no contexto de 

Atenágoras dão testemunha da barbaridade no meio da qual vivia a primeira cristandade, 
convivendo com costumes muito aquém do mínimo necessário para uma vida digna.  

148  ATENÁGORAS, 2020, p. 174-175. 



62 
 
 

impiedade e os homens comerem os homens é coisa horrorosa e abominável, 
e não há comida ou ação contra a lei e a natureza mais sacrílega do que esta; 
e como o que é contra a natureza não pode se transformar em alimento para 
as partes que dele necessitam, e se não se transforma em alimento também 
não pode se assimilar ao que naturalmente não pode alimentar, segue-se de 
tudo isso que os corpos dos homens jamais podem assimilar corpos de sua 
mesma espécie, por ser alimento contra a natureza, embora passasse muitas 
vezes por seu ventre para uma amarga desgraça; ao contrário, separados da 
força nutritiva e espalhados entre aqueles elementos, dos quais receberam 
sua primeira composição, identificam-se com estes pelo tempo que tocar a 
cada um. Depois, daí separados novamente por sabedoria e poder de quem 
compôs toda a natureza do animal, com suas próprias potências, cada um se 
une naturalmente com cada um, embora tivesse sido queimado pelo fogo, ou 
apodrecido na água, ou devorado pelas feras ou por quaisquer animais, ou 
ainda cortado do conjunto do corpo, tenha-se dissolvido de suas outras 
partes. Membros e membros, unidos novamente, ocuparão o mesmo lugar, 
para a harmonia e constituição do mesmo corpo e para a ressurreição e vida 
do que fora antes morto ou totalmente dissolvido. Não me parece oportuno 
demorar mais sobre este assunto, pois ao menos para aqueles que não sejam 
meio feras, a decisão é manifesta.149 

Não somente a opinião negadora da ressurreição baseada no argumento 

antropofágico é insustentável a partir da medicina praticada no Império Romano do 

século II, como também a antropofagia é algo indigno de um ser humano, ou até 

mesmo de um animal doméstico, e quem consente com isto perde a semelhança da 

humanidade e se torna feral e selvagem. Todo ser humano, e isto inclui e não se reduz 

ao seu corpo, tem um valor insubstituível, e ainda que não se possa fazê-lo voltar à 

vida, é necessário tratar seus restos mortais com dignidade pelo simples fato de se 

tratar de um humano.  

Para a ressurreição ocorrer, há apenas dois requisitos: ela precisa ser 

possível a Deus e desejada por Deus, e Atenágoras afirma que Deus não só pode, 

mas também quer ressuscitar a humanidade.150 Partindo do pressuposto de que Deus 

é justo e nada pode querer senão justiça, Atenágoras apresenta provas de que a 

ressurreição não é injusta para com os ressurretos e as ressurretas. Não ocorre 

injustiça à alma na ressurreição, tampouco ao corpo.151 Não há mérito humano na 

morte eterna de nenhum dos dois que Deus anulasse com a ressurreição, a morte é 

simplesmente o fim da vida normalmente involuntário e necessário, e o permanecer 

morto não traz nenhum benefício automerecido às pessoas finadas. 

 
 
149  ATENÁGORAS, 2020, p. 176-177. 
150 ATENÁGORAS, 2020, p. 178. 
151  ATENÁGORAS, 2020, p. 179. 



63 
 
 

A vida, o morrer, o permanecer morto, a ressureição, a salvação, a 

condenação, e tudo o mais que diz respeito à humanidade, são propriedade de Deus 

e devem ocorrer de acordo com o Seu desígnio, não havendo possibilidade humana 

de intervir com eficácia contra a vontade de Deus; tampouco é racional permanecer 

em práticas contrárias à vontade divina, como, por exemplo, a antropofagia, e maior 

loucura ainda acreditar que a rebelião cônscia, impenitente e perseverante contra o 

Senhor do Universo possa vencê-Lo e impedir que Sua vontade se cumpra. Este 

discurso serviu aos incrédulos e duvidosos; em seguida, apresentar-se-ão 

argumentos destinados ao segundo público-alvo. 

2.3.2 A conveniência e necessidade da ressurreição 

Atenágoras inicia a pergunta sobre a conveniência e necessidade da 

ressurreição a partir da pergunta pela conveniência e necessidade existencial do ser 

humano. Ele alega que nenhuma criação de Deus pode ser vã, afinal, Deus é sábio e 

na sabedoria não cabe vaidade, e que não necessitando de coisa alguma, Deus não 

criou a humanidade por necessidade própria.152 A necessidade da criação do ser 

humano reside exclusivamente na bondade e sabedoria divina, e é a semelhança do 

ser humano a Deus, principalmente enquanto ser racional, que leva à necessidade de 

admitir a eternidade do ser humano, assim como Deus é eterno.153 É necessário que 

se salve não apenas a alma, mas também o corpo, pois ambos são parte do ser 

humano, e a ressurreição é a última transformação do corpo humano.154 Não haveria 

sentido criar um ser semelhante a Deus, se não devesse ser eterno como Deus.155 

Outra razão essencial para a ressurreição de corpo e alma é a necessidade 

de premiar ou castigar cada ser humano pela sua vida. Esta necessidade deriva da 

justiça de Deus; contudo, mesmo crianças pequenas, que nada de condenável 

fizeram, devem ressuscitar simplesmente por serem humanas, portanto, semelhantes 

a Deus.156 E não existe nenhum benefício na moralidade fora da esperança na 

ressureição, conforme Atenágoras. 

 
 
152  ATENÁGORAS, 2020, p. 182. 
153  ATENÁGORAS, 2020, p. 183. 
154  ATENÁGORAS, 2020, p. 184. 
155  ATENÁGORAS, 2020, p. 184-185. 
156  ATENÁGORAS, 2020, p. 186-187. 



64 
 
 

Além disso, se foram dadas aos homens inteligência e razão para discernir o 
inteligível, e não só as substâncias, mas também a bondade, sabedoria e 
justiça do Doador, permanecendo aquilo pelo qual lhe foi dado o juízo 
racional, necessariamente deve também permanecer o juízo que foi dado 
para o seu discernimento. E não é possível que este permaneça se não 
permanecer a natureza que o recebe e na qual ele está. Ora, quem recebe a 
inteligência e a razão é o homem e não a alma por si só; logo, o homem, que 
consta de alma e corpo, deve permanecer para sempre. É impossível, porém, 
que ele permaneça se não ressuscita. De fato, se a ressurreição não se 
verifica, a natureza dos homens como homens não pode permanecer e, se a 
natureza dos homens não permanece, a alma se ajustou em vão às 
necessidades e sofrimentos do corpo, em vão foram postas peias ao corpo, 
impedindo-o de satisfazer seus instintos, sendo obediente às rédeas e ao 
freio da alma; são vãos a inteligência, o pensamento, a observância da 
justiça, a prática de qualquer virtude, a promulgação e ordenação das leis, 
em uma palavra, é vão tudo o que há de belo nos homens e para os homens; 
ainda mais: a própria criação e a natureza dos homens são vãs. Se, porém, 
ser vão está excluído de todas as obras de Deus e seus dons em todas as 
partes, é absolutamente necessário que, juntamente com a alma 
imorredoura, a permanência do corpo perdure eternamente conforme a sua 
própria natureza.157 

Seguindo os raciocínios de Atenágoras, é impossível admitir monoteísmo – 

quando o Deus adorado é onisciente e onipotente – e não derivar disto a necessidade 

da ressurreição. É pela ressurreição que os corpos poderão se tornar incorruptíveis, 

de acordo com a natureza de Deus; pois é necessário que um ser semelhante a Deus 

também seja incorruptível, assim como Deus o é, e não se percebe incorruptibilidade 

na humanidade terrena.158 E é da natureza de Deus, que em sua onisciência e justiça, 

não pode deixar de governar e providenciar para toda a sua criação, que se encontra 

a necessidade da ressurreição como lugar vivencial da premiação e castigo da 

humanidade justa e pecadora.159 Atenágoras adverte da necessidade de que esta 

ressurreição seja de corpo e alma por causa da premiação e punição. 

Ao contrário, é o homem, composto de alma e corpo, que recebe o julgamento 
de cada uma das obras por ele feitas; a razão, porém, não vê que isso se 
realize na vida presente, onde não se dá a cada um o que merece, pois vemos 
que muitos ateus e pessoas entregues a toda iniquidade e maldade, chegam 
ao fim de sua vida sem experimentar nenhum mal e, por outro lado, outros 
que levam uma vida exercitada em toda virtude vivem entre dores, injúrias, 
calúnias, tormentos e todo tipo de calamidades; depois da morte isso 
acontece, uma vez que não existe mais o composto humano, pois a alma está 
separada do corpo e este disperso novamente naqueles elementos de que 
foi composto, sem conservar mais nada do seu primeiro tamanho e forma, e 
muito menos memória de suas obras. Portanto, permanece apenas 
evidentemente o que diz o Apóstolo: é preciso que este corpo corruptível e 
disperso se revista de incorruptibilidade, para que, vivificados pela 
ressurreição, seus membros mortos e novamente unidos os que se haviam 

 
 
157  ATENÁGORAS, 2020, p. 188-189. 
158  ATENÁGORAS, 2020, p. 184. 
159  ATENÁGORAS, 2020, p. 192. 



65 
 
 

separado e até totalmente dissolvido, cada um receba justamente o que 
realizou por meio do seu corpo, bem ou mal.160 

A necessidade de um lugar de castigo além deste mundo se deriva da 

coexistência da justiça de Deus com criminosos cujo pecado é impossível de ser 

abatido com penitência ou punição deste mundo. Assim, um ladrão ou agente político 

responsável pela morte de milhares de pessoas, ou um homem que blasfema contra 

Deus constantemente, ou um estuprador repetente de mulheres e/ou crianças, assim 

como destruidores de cidades e povos não conseguem ser punidos a contento neste 

mundo.161 Caso Deus não pudesse ou não quisesse levar a juízo estas atrocidades, 

é necessário admitir limitações a Sua natureza e redundar em ateísmo.162 E se a alma 

de um tal criminoso ressuscitasse fora do corpo, não poderia se falar de justiça, afinal 

foram a alma e o corpo juntos que cometeram tudo isto.163 

A doutrina da ressurreição reforça a incompatibilidade do cristianismo com 

homicídios, estupros, genocídios e todo tipo de iniquidade, seja cometida a um único 

ser humano, seja a uma coletividade. E também as ações compatíveis com e 

derivadas da fé cristã, isto é, caridade, virtudes morais e a disposição de sofrer 

retaliações pela verdade, não seriam completamente premiadas se o corpo não 

ressuscitasse; pois foi o corpo que foi sujeito a trabalhos por causa delas.164 Quando 

a alma sucumbe às tentações do corpo, mas não de plena vontade, este pecado 

também precisa ser castigado no corpo.165 

A alma sequer é capaz de cumprir ou violar certos mandamentos de Deus fora 

do corpo, conforme o filósofo grego. Assim, a alma não consegue honrar ou desonrar 

pai e mãe. Pai e mãe apenas são corporais, a alma não tem ascendência. A alma não 

consegue fornicar, porque não é macho nem fêmea, e tampouco consegue casar ou 

ser dada em matrimônio; não consegue desejar ilicitamente por coisas materiais, nem 

trabalhar justamente por estas, afinal não é material. Isto cria a necessidade da 

ressurreição da carne.166 

 
 
160  ATENÁGORAS, 2020, p. 193. 
161  ATENÁGORAS, 2020, p. 194-195. 
162  ATENÁGORAS, 2020, p. 195. 
163  ATENÁGORAS, 2020, p. 196. 
164  ATENÁGORAS, 2020, p. 196. 
165  ATENÁGORAS, 2020, p. 196-197. 
166  ATENÁGORAS, 2020, p. 199. 



66 
 
 

A principal razão da necessidade da ressurreição, e esta de corpo e alma, é 

o fim ulterior da humanidade de acordo com o desígnio de Deus, que é a felicidade. 

O ser irracional não consegue ser feliz, mas o racional é capaz de felicidade, conforme 

o filósofo, e necessariamente deve ser feliz, por isto os animais não ressuscitarão, 

mas a humanidade sim.167 A conclusão da obra versa sobre isto e merece ser 

reproduzida aqui. 

De outro lado, também não pode ser fim do homem a felicidade da alma 
separada do corpo, pois não se deve considerar a vida ou o fim de um dos 
elementos de que o homem se compõe, mas a vida e o fim do composto dos 
dois. Com efeito, assim é todo homem ao qual cabe como sorte a presente 
existência, e a vida deste é a que deve ter algum fim peculiar. Ora, se o fim 
deve ser o composto, não é possível encontrar esse fim nem enquanto os 
homens vivem, pelas causas muitas vezes alegadas, nem a alma separada 
do corpo, uma vez que tal homem não pode sequer subsistir, pois logo o 
corpo se desfaz e se dispersa totalmente, embora a alma permaneça por si 
mesma. Portanto, é absolutamente necessário que o fim do homem apareça 
em outra constituição do composto e do próprio animal. E se isso acontece 
necessariamente, é absolutamente necessário que se dê a ressurreição dos 
corpos mortos e até totalmente dissolvidos e que novamente se reconstituam 
os mesmos homens, porque a lei da natureza não estabelece simplesmente 
o fim de quaisquer homens, mas dos mesmos homens que viveram a vida 
anterior. Mas não é possível reconstituir os mesmos homens, se não se 
devolvem os mesmos corpos às mesmas almas, e não é possível que as 
mesmas almas recebam de outro modo os mesmos corpos, a não ser pela 
ressurreição. De fato, depois que esta se houver realizado, segue-se também 
o fim conveniente à natureza humana; e não erraria o fim da vida inteligente 
e do juízo racional, quem o pusesse em conviver eternamente com aquilo a 
que a razão natural se adapta primariamente e acima de tudo: a 
contemplação do Doador e a glória e júbilo daquilo que foi por ele decretado, 
por mais que a maior parte dos homens, aderidos com mais paixão e 
veemência às coisas daqui de baixo, passem a vida sem alcançar essa meta. 
Com efeito, o destino comum não se invalida por causa da multidão dos que 
não conseguem o seu próprio fim, pois o exame dessas questões é peculiar 
a cada um, e a cada um é medido o prêmio ou o castigo por sua vida boa ou 
má.168 

Atenágoras aparenta desconhecer ou omitir a salvação por graça, mediante a 

fé, mas não é possível esquecer-se do contexto. Seja este texto escrito para um 

público ateniense ou alexandrino, ou qualquer outro do Império Romano, Atenágoras 

não dialoga com uma maioria cristã. Fora da fé em Cristo, para qualquer pessoa de 

qualquer época, não há mais do que esperar senão a condenação eterna, e qualquer 

outra consequência seria mais uma prova da misericórdia infundada e ilimitada de 

Deus, que já conquistou a salvação para toda a humanidade ao morrer na cruz e abriu 

 
 
167  ATENÁGORAS, 2020, p. 200.  
168  ATENÁGORAS, 2020, p. 201-202. 



67 
 
 

caminho para a vida com Ele na sua ressurreição. Uma vida de fé cristã autêntica 

exige a penitência e abandono de pecados de acordo com as limitações humanas. 

Isto só é possível quando o foco está na salvação e não em coisas terrenas. 

2.3.3 Conclusão acerca da obra “Sobre a Ressurreição” 

A antropologia de Atenágoras aparenta mais uma antropologia dicotômica 

entre corpo e alma de mais um filósofo grego pagão qualquer a um leitor rápido e 

desatento. A atenção ao detalhe pode refutar esta falsa percepção e trazer à baila as 

idiossincrasias que não permitem situar a sua redação fora do mundo cristão. 

Atenágoras não concebe a divisão de corpo e alma fora do período no qual se está 

morto; antes e depois da morte, na vida primeira e na ressurreta, o corpo precisa estar 

unido a alma. Apenas o permanecer morto, estranho à vontade de Deus, apresenta 

esta anomalia de corpos sem alma.  

O contexto de desrespeito à vida humana, implicado na antropofagia e 

presente em outros desregramentos omitidos por Atenágoras como a escravidão 

vitalícia e hereditária praticada pelo Império Romano, não é capaz de fornecer uma 

antropologia suficiente para a apologética da compreensão de Deus. É descabido 

imaginar um Deus tolerante com abusos tão severos contra a Sua criação. É a 

compreensão de Deus cristã que perfaz a apologética da dignidade humana 

universalmente inata, inabdicável, vitalícia e póstuma – e conforme a vontade original 

de Deus, eterna.  

Porque Deus é sábio e bom, no mais original sentido destas palavras, é sábio 

e bom que foi criado o ser humano, como alvo de Sua bondade e misericórdia. Porque 

o ser humano foi criado à imagem e semelhança deste Deus, é necessário que sua 

dignidade seja respeitada por todas as partes envolvidas em todo e qualquer contexto 

e que sua vida seja justiça e caridade. E porque muitos seres humanos perseveram 

em optar por desvios tresloucados que multiplicam a iniquidade de forma que não é 

possível fazer penitência dela em uma vida, é necessária uma nova instituição, o 

inferno. A morte e o inferno são lugares vivenciais – melhor seria, “mortanciais”169 – 

da apostasia de Deus.  

 
 
169  Em alemão, “Sitz im Tode” ao invés de “Sitz im Leben”. 



68 
 
 

Atenágoras omite a solução para este grande problema existencial da 

maldade humana inata, e provavelmente deixou diversos de seus leitores originários 

aos soluços. No subitem 4.1, a tendência de autores da escola alexandrina de não 

iniciar o discurso com a solução claramente apresentada se repete. É possível, 

portanto, que obras perdidas do filósofo conlevassem a comunidade interlocutora a 

ingressarem na comunidade cristã, ou que Atenágoras tenha vindo a falecer antes de 

lhe ser facultado concluir sua obra.  

Com Justino, há pouco método, porque não é um discurso autocrático, e sim 

um diálogo democrático. Com Atenágoras, o método é minucioso, mas sem qualquer 

aparente fundamento na vida e obra de Jesus Cristo. A partir de exegese, Justino não 

cessa de convidar seus colegas de diálogo a participarem da igreja. Não é possível 

esperar de um interlocutor que não adotou o Antigo Testamento como escritura 

sagrada que ele entenda a magnitude do ministério de Jesus, portanto, sem 

fundamentos tão ricos como os de Justino, Atenágoras não convida ninguém a nada 

a não ser à probidade e ao abandono da antropofagia e é difícil elaborar um sermão 

melhor que este sem o amplo fundamento bíblico indispensável para uma catequese.  

Aparenta este tratado atenagórico uma pedra fundamental para enraizar na 

comunidade interlocutora uma antropologia universal e eterna, sem a qual os 

evangelhos pouco sentido fazem. Este é o tema que pode ser percebido na obra –

uma reta compreensão do ser humano. 

Antropologias insuficientes, por vezes redigidas deliberadamente com 

objetivos perversos, causaram e ainda causam muito sofrimento no mundo. Uma 

antropologia doente pode ser um sinal de uma teologia herege, que ou não deriva 

toda a humanidade de Deus, ou tem uma compreensão de Deus falsa que redunda 

em tal antropologia, ou ainda se recusa a obedecer à vontade de Deus por algum 

objetivo menor que o Reino dos Céus. Que Deus tenha piedade de quem é impedido 

de amar o próximo por uma doutrina com um conceito restrito de dignidade humana! 

A antropologia, para não ser a justificativa mais barata e próxima para crimes 

hediondos, precisa se derivar da reta compreensão do Criador da humanidade e 

acompanhar a humanidade até o seu derradeiro fim.  



69 
 
 

2.4 FRAGMENTOS DE HEGÉSIPO: APOLOGÉTICA COMO HISTORIOGRAFIA 

O quarto e último testemunho de apologética na Patrística pré-nicena são os 

fragmentos da perdida obra de Hegésipo que Eusébio de Cesareia traz à tona na 

História Eclesiástica. Antes de partir aos fragmentos e prosseguir à sua interpretação, 

será intentado, até onde as poucas fontes permitem, delinear o que se sabe deste 

autor. 

O próprio Eusébio de Cesareia afirma que Hegésipo pertence à primeira 

geração pós-apostólica;170 na edição dos “Ante-Nicene Fathers” de Philipp Schaff, 

aparece a data 170 d. C.171 O estudioso de Igreja Antiga Benjamin Plummer Pratten, 

em outro local, coloca o período dos imperadores Antonino Pio e Marco Aurélio como 

a época de produção do historiador Hegésipo.172 Isto permite um amplo espaço de 

situação das obras das quais Eusébio extrai seus fragmentos – desde 138, o início do 

reino de Antonino Pio, até o ano 180, quando faleceu Marco Aurélio. Quando se leva 

a sério a premissa de Eusébio, isto é, que se trata de um homem da primeira geração 

pós-apostólica, ainda a data de 170 parece tardia demais para um terminus ad quem 

de sua obra.  

Trata-se de um historiador, até onde se tem conhecimento, do primeiro 

historiador da igreja a existir. Seu opus Magnum, as “Memórias”, apenas se 

apresentam em fragmentos dentro de outra história eclesiástica, aquela da pena de 

Eusébio de Cesareia, e é só a partir destas citações que se pode fazer a análise. 

Quatro fragmentos de Hegésipo constam na obra de Eusébio. A análise de métodos 

e temas não pode ser feita de toda a obra se não for verificada primeiro uma coesão 

entre os fragmentos que sobrevivem. 

2.4.1 Concernindo o Martírio de Tiago, Irmão do Senhor. 

O primeiro deles refere ao fim de Tiago, irmão do Senhor, que constantemente 

fazia intercessões pelo povo em Jerusalém junto ao templo. Hegésipo relata que este 

santo foi muito respeitado pelo povo judeu por sua atitude de intercessor, que 

 
 
170  EUSÉBIO DE CESARÉIA: História Eclesiástica. São Paulo: Fonte editorial, 2019. p. 70. 
171  PRATTEN, Benjamin Plummer. Hegesippus. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the 

writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762. 
172 PRATTEN, 1994, p. 762. 



70 
 
 

comprometeu inclusive sua saúde física, pois por tanto ajoelhar-se, seus joelhos se 

tornaram desfigurados como patas de camelos.173  

Não aparenta ter tido muita atividade missionária no sentido de exortar a 

população e convencê-la a seguir a Cristo, mas ao ser perguntado por grupos 

sectários do judaísmo acerca destas coisas, confessou a eles a doutrina de que Jesus 

Cristo é o Salvador.174  

Mais tarde, foi interpelado por escribas solicitando que dissuadisse o povo de 

seguir Jesus Cristo, porque boa parte dos judeus e judias havia acreditado em Seu 

nome. Então, de um pináculo do templo, Tiago professou a uma multidão congregada 

em sua volta que Jesus Cristo está sentado à destra de Deus nos céus e voltará sobre 

as nuvens. Este brevíssimo sermão, aparentemente tudo o que se sabe que pregou 

publicamente, lhe custou a vida: os mestres dos judeus o lançaram para baixo e o 

apedrejaram, enquanto Tiago ainda suplicava a Deus pelo povo de Jerusalém e aos 

protestos de recabitas – uma família de sacerdotes que é mencionada no livro de 

Jeremias – e outros judeus, foi apedrejado, e sepultado no mesmo lugar aonde veio a 

óbito, e pouco depois a cidade foi tomada por Vespasiano.175 

Este fragmento apresenta um testemunho arcano, ainda antes do ano 70, de 

confissão de fé em favor do Cristo como ressurreto e ascenso aos céus. É também 

um testemunho da misericórdia de Deus, que não permitiu a destruição de Jerusalém 

antes que lideranças teológicas hierosolimitas promovessem a execução pública de 

seu maior intercessor perante Deus. 

Pode-se usar apenas esta pequena parte da obra de Hegésipo não apenas 

para afirmar a validade dos credos que afirmam que Cristo se assenta à destra de 

Deus, como também apresentar a natureza de Deus revelada na Bíblia – a de um 

Deus assaz benigno e misericordioso – a partir do fato que o Deus que foi rejeitado e 

morto a mando da liderança teológica de Jerusalém não só permitiu que esta morte 

ultrajante pudesse tornar-se salvação eterna de qualquer um que nEle crê, mas 

permitiu que Seu próprio irmão de sangue remanecesse em Jerusalém intercedendo 

 
 
173  HEGESIPPUS. Fragments from his five books of commentaries on the Acts of the church. In: 

SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325 Peabody: 
Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762. 

174  HEGESIPPUS, 1994, p. 763. 
175  HEGESIPPUS, 1994, p. 763. 



71 
 
 

pela humanidade, e não antes permitiu a destruição da cidade que este ato público e 

notório de rejeição foi manifesto.  

Auxilia também, a entender, o que se diz de Jerusalém no livro do Apocalipse 

– Ap 11,8 – a “grande cidade que espiritualmente se chama Sodoma e Egito”. Em 

Sodoma, Ló tentara dissuadir os seus convives de violentar os anjos de Deus, e foi 

ameaçado de sofrer o mesmo ato, e no Egito, Faraó empedernira o seu coração 

sucessivamente contra Deus, e sua perseverança cônscia e impenitente contra a 

vontade de Deus levou o país à ruína.  

Numa concepção cristã, pode-se atribuir estas duas cognatas facilmente a 

uma cidade guiada por lideranças político-teológicas perseverantes na execução de 

servos de Deus, mesmo se for necessário abdicar das vantagens que estes servos 

oferecem. O próprio Deus se fez humano e servo da humanidade e antes de ser 

crucificado, andou por aldeias e cidades de Israel buscando curar os males do povo, 

e ainda por cima deixou seu irmão de sangue como intercessor após sua rejeição pela 

liderança religiosa daquela região.  

O tema do fragmento aqui analisado são os já comentados eventos relativos 

à igreja hierosolimita poucos anos antes da destruição do templo. Quanto ao método, 

interessa aprofundar-se nos fragmentos a seguir, para perceber se existe alguma 

consequencialidade. 

2.4.2 Concernindo os parentes de Jesus Cristo 

Hegésipo ainda conhece mais relatos da família de Jesus Cristo, o que reforça 

a historicidade do Messias. Jesus tinha um irmão de nome Judas, e dois netos deles 

foram levados ante o imperador Domiciano para serem interrogados sobre quanta 

posse tinham e confessarem sua fé. Estes sobrinhos-netos de Jesus, cujo nome não 

é revelado no fragmento sobrevivente – provavelmente havia mais informações sobre 

o Jesus histórico que se perderam naqueles livros – confessaram possuir um campo 

no valor de nove mil denários, no qual trabalhavam como agricultores.176 Quanto à 

sua fé, alegaram que o Reino de Cristo “não é deste mundo, nem da terra, mas 

pertencente à esfera celestial e angélica, e se revelaria no fim dos tempos, quando 

 
 
176  HEGESIPPUS, 1994, p. 763. 



72 
 
 

Ele retornará em glória, e julgará os vivos e os mortos, e retribuirá a cada um de 

acordo com o curso de sua vida.”177  

Estes dois sobrinhos-netos de Jesus, considerados ignóbeis demais por 

Domiciano para representarem um perigo ao seu poder, foram as últimas vítimas da 

perseguição de Domiciano à igreja – após estes fatos, ele cessou de persegui-la, e as 

duas testemunhas de Cristo foram elevadas ao cargo de bispos, porém o fragmento 

omite as dioceses onde vieram a trabalhar.178 

Trata-se de uma narrativa de fatos ocorridos ainda no século I, que reforçam 

a historicidade de Jesus – um figmento de imaginação coletiva dos apóstolos não teria 

irmãos, muito menos sobrinhos-netos reais – e reforçam a antiguidade da tradição do 

Juízo Final e da segunda vinda de Cristo como um “proto-credo” de judeus-cristãos 

do século I.  

Pode-se dizer, portanto, que a historiografia de Hegésipo é profundamente 

apologética. A confissão de desinteresse político-governamental dos sobrinhos-netos 

de Jesus – legítimos descendentes de Davi e possíveis sucessores de seu trono real, 

contentavam-se com um campo pequeno e a esperança de um reino celestial – pode 

ser um modelo para a atividade da igreja, que não deve esperar locupletamento 

financeiro em primeira instância, e sim o Reino de Deus e a Sua justiça, e servir como 

precedente histórico para justificar atitudes pouco lucrativas de um ponto de vista 

econômico e político. Tivessem estes nobres davídidas do século I feito uso militar de 

sua legitimidade de sucessão ao trono, teriam criado mais guerra e mais inópia para 

o povo judeu, e certamente não é difícil imaginar uma revolta política com apoio amplo 

contra o regime ditatorial que arrasara o templo do povo judeu.  

Menos na esfera individual que na política, este texto pode apresentar um 

precedente para uma apologética da não-violência nas relações internacionais, 

mesmo em contexto de injustiça sofrida, em favor da manutenção da vida humana em 

face de um governo que, por não estar baseado em escrituras sagradas do 

cristianismo ou em outra forma de compreensão de toda a humanidade como sagrada 

 
 
177  HEGESIPPUS, 1994, p. 763. (Tradução nossa). Original: not of this world, nor of the earth, but 

belonging to the sphere of heaven and angels, and would make its appearance at the end of time, 
when He shall come in glory, and judge living and dead, and render to every one according to the 
course of his life. 

178  HEGESIPPUS, 1994, p. 763-764. 



73 
 
 

e de dignidade inviolável, não a considera o bem maior e está disposto às maiores 

truculências para garantir os seus interesses políticos. 

Para a constituição do Império Romano, centenas de milhares de pessoas, 

romanas e de nações invadidas, tiveram de morrer, e mesmo assim ele deixou de 

existir. Para o Reino de Cristo se concretizar, o Rei não exige a morte de ninguém – 

Ele mesmo se sacrificou para a vida eterna de toda a humanidade, e estes dois 

fidalgos, dignos do epíteto de descendentes de Jesus, preferiram a vida em pobreza 

e privações a exigir seus direitos à custa de mais sacrifício humano. 

Novamente, a temática do fragmento são personagens de destaque da igreja 

nos entornos de Jerusalém do século I. Persevera a característica de que estes são 

davídidas e parentes próximos de Jesus. Para a cristalização ou não de um método 

nestas características, será necessária a análise de mais fragmentos. 

2.4.3 Concernindo o martírio de Simeão, o filho de Clopas, bispo de Jerusalém 

Aparenta que Hegésipo tenha se empenhado em retraçar o estado da família 

davídida após a ascensão de Jesus ao céu, pois mais um davídida é tema de um 

fragmento preservado na História Eclesiástica de Eusébio. É um bispo da cidade que 

Hegésipo insiste em chamar de Jerusalém, conforme o costume judeu, mas que, à 

época dos acontecimentos, portava o nome oficial de Élia Capitolina. Este homem, 

Simeão, filho de Clopas, trabalhava como bispo na cidade, e era um davídida. Hereges 

denunciaram sua descendência aos funcionários do imperador Trajano e ele foi 

martirizado por causa de sua origem, sem que alguma vez tivesse causado problemas 

ao governo romano por causa disso, que sequer sabia da ascendência de Simeão 

antes da denúncia dos hereges.179 

Mais este testemunho sobre o clã de Jesus, os davídidas, mostra uma 

nobreza mais ainda de ação que de estirpe, que desistiu do poder material para que 

o povo tivesse chance de sobreviver o Império Romano. Hegésipo relata sobre o irmão 

do Senhor, que até a morte violenta intercedeu pelo povo cuja liderança queria sua 

morte por causa de sua fé; de dois fidalgos judeus que preferiram o campesinato e a 

pobreza para si que a guerra e a morte para o povo; e ainda deste bispo de Jerusalém, 

 
 
179  HEGESIPPUS, 1994, p. 764. 



74 
 
 

que desistiu de carreira política e militar – que certamente teria sido ansiosamente 

desejada pelo povo assim como queriam que Jesus os libertasse do domínio romano 

– ocultando a sua nobreza em favor da vida de fé.  

O último trecho deste fragmento, mais do que uma elegia à nobreza desta 

família judia, expande a temática para a questão dogmática. Será reproduzido este 

trecho em seguida, para que se compreenda como a gnose se infiltrou nas 

comunidades judaico-cristãs: 

Até aquele período, a Igreja tinha permanecido pura e incorrupta como uma 
virgem: pois, se houvesse algumas pessoas que estivessem dispostas a 
alterar a regra integral da pregação de salvação, eles ainda espreitavam em 
um ou outro lugar escuro de abscondidade qualquer. Mas, quando o sagrado 
bando de apóstolos concluiu suas vidas de formas variadas, e aquela geração 
de homens a quem foi concedido ouvir à Sabedoria Divina [isto é, Jesus 
Cristo?] com seus próprios ouvidos partiu, então a confederação do erro 
ímpio cresceu através da traição de falsos mestres, os quais, vendo que 
nenhum dos apóstolos mais vivia, tentaram diuturnamente de cabeças 
descobertas e altivas se opor à pregação da verdade ao pregar a “ciência 
falsamente assim chamada”.180 

Isto é tanto um importante testemunho histórico quanto uma apologética da 

doutrina da salvação mediada por Cristo contra os conceitos de salvação das religiões 

gnósticas. Sejam os hereges que levaram Simeão à morte gnósticos ou de outra seita, 

estas heresias começaram a se multiplicar apenas depois do falecimento das 

testemunhas oculares de Jesus, das quais a maioria permanecera nos arredores de 

Israel. Depois, estes mestres de “cabeças descobertas”, ou seja, não-judeus, 

trouxeram doutrina gnóstica porta adentro das comunidades judaico-cristãs, e um 

membro do clã de Jesus em uma posição de destaque não cabia em seus planos, 

porque certamente tinha autoridade para desmentir suas doutrinas (Confira o item 

3.1.1.4).181 

 
 
180  HEGESIPPUS, 1964, p. 764. (Tradução nossa). Original: Up to that period the Church had remained 

like a virgin pure and uncorrupted: for, if there were any persons who were disposed to tamper with 
the wholesome rule of the preaching of salvation, they still lurked in some dark place of concealment 
or other. But, when the sacred band of apostles had in various ways closed their lives, and that 
generation of men to whom it had been vouchsafed to listen to the Godlike Wisdom with their own 
ears had passed away, then did the confederacy of godless error take its rise through the treachery 
of false teachers, who, seeing that none of the apostles any longer survived, at length attempted with 
bare and uplifted head to oppose the preaching of the truth by preaching “knowledge falsely so 
called.” 

181  No item 3.1.1.4, analisa-se a escola gnóstica de pensamento de Simão, o Mago. As pesquisas lá 
empregadas fortalecem a opinião de que a gnose foi um fenômeno da época pós-apostólica nas 
comunidades judaico-cristãs. Simão, apesar de viver na Samaria, emigrou a Roma e constituiu lá o 
seu discipulado, onde também operaram vários discípulos. Caso fosse fácil a missão gnóstica em 



75 
 
 

O tema da história do clã de Jesus se cristaliza mais e mais, e aparenta que 

a metodologia envolve a defesa da fé e de instituições. Só mais um fragmento resta, 

e, na ausência das obras completas, ao menos tentar-se-á concluir sobre método e 

tema destes pequenos fragmentos das Memórias de Hegésipo. 

2.4.4 Concernindo sua viagem a Roma e as seitas. 

Este fragmento, o último a ser analisado nesta tese – e o último existente até 

onde a redação da tese tem conhecimento – faz menção a assuntos dos outros três, 

e por isto será reproduzido na íntegra.  

E a igreja dos coríntios permaneceu na fé ortodoxa até o tempo no qual Primo 
foi bispo em Corinto. Eu tive alguma conversação com estes irmãos em minha 
viagem a Roma, quando passei alguns dias com os coríntios, e nós nos 
revigorávamos mutuamente com a fé ortodoxa. Na minha chegada a Roma, 
eu escrevi uma lista de sucessão de bispos até Aniceto, cujo diácono era 
Eleutério. Aniceto foi sucedido por Sotero, depois dele veio Eleutério. Mas, 
no caso de toda sucessão, e em toda cidade, o estado de coisas está de 
acordo com o ensinamento da Lei e dos Profetas e do Senhor [interrupção no 
texto original]   
E após Tiago, o Justo, ter sofrido o martírio, assim como o próprio Senhor e 
pela mesma razão, novamente Simeão o filho de Clopas, que descendia do 
tio do Senhor [Jesus], foi feito bispo, sua eleição promovida por todos como 
um parente do Senhor. Por isto, a Igreja era chamada uma virgem, pois ela 
ainda não estava corrompida com ensinamentos vãos como agora. Foi 
Tébulis quem, chateado por não ter sido feito bispo, começou a corrompe-la 
primeiro com furtividade. Ele também estava conectado com as sete seitas 
que existiam no meio do povo, como Simão [o Mago?], de quem se originam 
os simonianos, Cleóbio, de quem se originam os cleobianos, e Doriteu, de 
quem se originam os doritianos, e Gorteu, de quem se originam os gorteanos; 
Masboteu, de quem se originam os masboteanos. Destes homens se 
originam também os menandrianistas, e os marcionitas, e os carpocratianos, 
e os valentinianos, e os basilidianos, e os saturnilianos [Discípulos de 
Saturnino ou de um Saturnílio desconhecido?]. Cada um destes líderes, 
através de sua própria capacidade, induziu sua própria opinião particular. 
Destes se originaram pseudocristos, pseudoprofetas, pseudapóstolos – 
homens que dividiram a una Igreja em partes através de suas doutrinas 
corruptoras, exclamadas em disparate a Deus e seu Cristo [interrupção no 
texto original]   
Havia ainda, além disto, várias opiniões na questão da circuncisão dentre os 
filhos de Israel, mantidas por aqueles que eram opostos a tribo de Judá e ao 
Cristo: assim como os essênios, os galileus, os hemerobatistas, os 
masboteanos, os samaritanos, os saduceus, os fariseus.182 

 
 

Israel, Simão teria tentado sua sorte por lá, afinal a distância era muito menor. Porém foi em Roma, 
não em Israel que Cerdão, e mais tarde, Marcião, dentro da sucessão doutrinal deste mestre 
gnóstico, operaram e alteraram a compreensão de Deus do cristianismo para as suas escolas. 

182  HEGESIPPUS, 1994, p. 764-765. (Tradução nossa). Original: And the church of the Corinthians 
continued in the orthodox faith up to the time when Primus was bishop in Corinth. I had some 
intercourse with these brethren on my voyage to Rome, when I spent several days with the 



76 
 
 

Em suma, aqui se tem muitas das informações dos fragmentos anteriores 

sintetizadas cronologicamente e muitas mais, de diversos grupos hereges e da 

representação da ortodoxia cristã em Israel – o clã de Jesus – e em Roma – uma 

sucessão apostólica garantidora da permanência na doutrina apostólica. A ideia 

central é que a sucessão de bispos garanta em cada diocese o ensinamento da Lei, 

dos Profetas, e do Senhor – ou seja, o Antigo e Novo Testamentos.  

Fora destas sucessões clânica e apostólica, há diversos grupos de oposição, 

seja contra a tribo de Judá, seja contra a igreja, em todo caso, contra o Cristo. Eles 

têm interpretações particulares sobre tradições universais, e isto é o que os distingue 

do Corpo de Cristo e do judaísmo ortodoxo. O cristianismo se baseia nos 

ensinamentos do Senhor e dos Apóstolos, as doutrinas hereges das nações podem 

ser reduzidas, cada uma delas, ao nome de um homem diferente excomungado da 

igreja ou nunca integrado a ela. 

A descrição destes grupos pode servir como apologética da compreensão de 

Deus defendida pela igreja pelo fato de que é primeira a ser pregada em seu meio e 

protegida por mecanismos internos. Deste modo, a historiografia pode ser 

apologética, e não apenas de assuntos históricos, mas também de dogmáticos, como 

a própria apologética da compreensão de Deus.  

 
 

Corinthians, during which we were mutually refreshed by the orthodox faith. On my arrival at Rome, 
I drew up a list of the succession of bishops down to Anicetus, whose deacon was Eleutherus. To 
Anicetus succeeded Soter, and after him came Eleutherus. But in the case of every succession, and 
in every city, the state of affairs is in accordance with the teaching of the Law and of the Prophets 
and of the Lord .… And after James the Just had suffered martyrdom, as had the Lord also and on 
the same account, again Symeon the son of Clopas, descended from the Lord’s uncle, is made 
bishop, his election being promoted by all as being a kinsman of the Lord. Therefore was the Church 
called a virgin, for she was not as yet corrupted by worthless teaching. Thebulis it was who, 
displeased because he was not made bishop, first began to corrupt her by stealth. He too was 
connected with the seven sects which existed among the people, like Simon, from whom come the 
Simoniani; and Cleobius, from whom come the Cleobiani; and Doritheus, from whom come the 
Dorithiani; and Gorthæus, from whom come the Gortheani; Masbothæus, from whom come the 
Masbothæi. From these men also come the Menandrianists, and the Marcionists, and the 
Carpocratians, and the Valentinians, and the Basilidians, and the Saturnilians. Each of these leaders 
in his own private and distinct capacity brought in his own private opinion. From these have come 
false Christs, false prophets, false apostles—men who have split up the one Church into parts 
through their corrupting doctrines, uttered in disparagement of God and of His Christ .… There were, 
moreover, various opinions in the matter of circumcision among the children of Israel, held by those 
who were opposed to the tribe of Judah and to Christ: such as the Essenes, the Galileans, the 
Hemerobaptists, the Masbothæi, the Samaritans, the Sadducees, the Pharisees. 



77 
 
 

2.4.5 Conclusão sobre os fragmentos das “Memórias” de Hegésipo 

Hegésipo é um historiador que versa sobre uma igreja baseada em uma 

tradição diferente daquela da maioria das denominações da atualidade. É um cristão 

conhecedor dos pormenores do cristianismo judaico do primeiro século da era cristã, 

e o estado deploravelmente fragmentário de sua obra “Memórias” reflete o estado das 

memórias da igreja sobre seu passado judaico.  

Três fragmentos tratam da família de Jesus. O quarto expande o horizonte 

para a cristandade gentílica, um lugar no qual as pessoas judias de fé cristã podem 

revigorar e ser revigoradas pelos seus irmãos e irmãs não-judeus. Nem em Israel, 

nem fora de Israel, a igreja está livre de ataques contra a estrutura e contra a doutrina, 

e estruturas como a pertença ao clã davídico ou a sucessão de bispos se erguem 

como baluartes da defesa da fé.  

O clã davídico é retratado como nobre em atitude, oferecendo grandes 

sacrifícios e renúncias pelo bem de seus súditos de direito, e este tópico perpassa a 

maior parte dos fragmentos que restam das Memórias. Não é possível garantir que 

isto seja uma característica de toda a obra, mas ao menos nos fragmentos presentes, 

manifesta-se uma apologia da estrutura responsável pela defesa da fé e uma 

genealogia da heresia. A razão da infestação de heresias dentro da igreja é a morte 

orquestrada de um dignatário responsável por esta defesa da fé. A alteração de 

ortodoxia para heresia é equiparada por Hegésipo à alteração de estilo de vida de 

uma mulher: é como uma virgem prometida a um homem, a qual passa a fornicar com 

diversos homens. O casamento está em perigo de ser cancelado pelo noivo sob essas 

condições, ou a mulher sequer ainda se interessa por ele, preferindo seus novos 

amantes, e recusa o seu convite. 

Considerando a estrutura clânica da sociedade do Oriente Médio de seu 

tempo, a figura faz sentido e se encaixa na resposta da pergunta pela metodologia, 

ainda que não a responda completamente e se possa compreender o sentido sem ela. 

Assim como, naquele contexto, uma atitude tal de uma mulher poderia comprometer 

a sua própria qualidade de vida e todas as relações interpessoais à sua volta, assim 

a igreja pode perder a salvação se não perseverar na reta doutrina e se deixar desviar 

por compreensões de Deus insuficientes para a salvação. 



78 
 
 

A metodologia da apologia historiográfica de Hegésipo perpassa, se os 

fragmentos analisados têm representatividade para os cinco livros das Memórias, pela 

apresentação das instituições eclesiais que se destacaram na defesa da fé cristã ante 

inimigos do judaísmo não-convertido, da gnose e heresias afins e do paganismo. As 

genealogias de heresias e o recrudescimento da instituição responsável pela 

ortodoxia doutrinal em Jerusalém – o clã davídida – são apresentadas 

cronologicamente. Deste modo, a apologética das instituições vem a se tornar uma 

apologética da compreensão de Deus.  

2.5 CONCLUSÃO SOBRE A DEFINIÇÃO DE APOLOGÉTICA  

Fez-se uma conceituação de apologética, em conjunto com um apanhado de 

apologias eminentes do século II, cada uma delas, pioneira em alguma vertente. A 

análise teórica do conceito de apologética desembocou na necessidade de expandir 

o lugar vivencial de apologética, e de restringir seu público-alvo, se é que o estado da 

arte deve ser levado em conta.  

O lugar vivencial privilegiado da apologética permanece na dogmática, na 

compreensão de Deus por excelência, mas não pode ser restrito a esta esfera ou a 

qualquer outra da vivência cristã. Em um mundo onde praticamente nenhuma faceta 

da vivência cristã permanece ilesa de críticas, um conceito restrito de apologética 

desemboca em uma percepção restrita da realidade dos fatos ou em categorias 

múltiplas que escondem um problema único sob nomes confusos e diversos.  

A restrição do público-alvo, a ponto da incerteza do gênero textual se este 

público não está discriminado, é necessária consequência da compreensão da igreja 

como corpo de Cristo. Se a apologética é a defesa de um argumento em relação a um 

crítico de fora, não se aplica a uma pessoa cristã perseverante em uma postura 

diferente, mas não tão diferente a ponto de ser excluída do corpo de Cristo. Um 

chavão do gênero “o protestantismo do século XIX foi apologético contra o catolicismo 

romano” não tem cabimento à luz da conceituação dos teóricos analisados. 

Fez-se menção ao lugar de excelência, mas não de exclusividade da 

dogmática e, consequentemente, da compreensão de Deus na apologética. É verdade 

que congregações cristãs com práticas enraizadas no seu cânone bíblico e 

dogmático-confessional terão facilidade maior em reduzir a sua apologética à 



79 
 
 

apologética da compreensão de Deus, enquanto grupos nos quais a vivência de fé é 

guiada por parâmetros alheios ou alienados destas máximas necessitam de 

apologetas versados também em outras ciências além da exegese e da teologia 

sistemática. Assim, diversas práticas de várias denominações do cristianismo da 

atualidade não se derivam de exegese nem de teologia sistemática, mas de processos 

históricos. 

A cristandade do século II ainda estava mais próxima do período de redação 

do Novo Testamento, e sua interação com a sociedade era guiada principalmente por 

ideias fundantes destes escritos. Uma etnografia, um diálogo e uma antropologia de 

três filósofos cristãos, e o que restou de uma historiografia, foram analisados a fim de 

compreender temas e métodos que guiaram a prática apologética do século II. A 

dificuldade de encontrar contextos para estes textos e a ciência de que muito de 

produção cristã se perdeu ao longo dos séculos sequer dá a certeza de que estas 

obras são as primeiras de sua estirpe, são apenas as primeiras que a ciência conhece 

até agora. Descobertas arqueológicas de obras patrísticas esquecidas e ignoradas, 

ansiosamente esperadas pela comunidade acadêmica, poderão derrubar ou confirmar 

hipóteses lançadas aqui neste compêndio sobre estes escritos.  

Pode-se afirmar sobre os quatro textos analisados aquilo que se pode extrair 

deles com segurança; e é a partir disto que se busca contextualizar a prática 

apologética do século II. A etnografia de Aristides define o conceito de povo cristão e 

defende o seu direito existencial e seu dever missionário; o diálogo de Justino Mártir 

com o judeu Trifão apresenta parâmetros para defesa da fé cristã em relação ao 

judaísmo; a antropologia de Atenágoras defende o conceito de humanidade que a 

cristandade propugna; e a obra historiográfica de Hegésipo caracteriza 

cronologicamente as instituições cristãs e de oposição ao cristianismo judeu e gentio, 

fazendo assim apologética da religião organizada do cristianismo. 

Na apologia de Aristides, é a revelação de Deus em Jesus Cristo que gera 

uma nova nação, diferente de todas as outras em religião e costumes, odiada e 

rejeitada por várias outras e amante e acolhedora de todas. Não cai por terra, até 

agora, o argumento de que uma igreja fundamentada na Bíblia prescinde de muito 

mais que a compreensão de Deus para defender sua vivência de fé.  

O diálogo de Justino Mártir, aparentemente um tratado sobre filosofias de 

melhor ou pior serventia nas primeiras páginas, se desnuda como uma prova por 



80 
 
 

excelência da afirmação de que a compreensão de Deus é suficiente para a defesa 

da vivência de fé de uma igreja bíblica. O assunto torna para exegese 

veterotestamentária após pouco tempo, e permanece lá por dois dias de diálogo entre 

um cristão e diversos judeus; busca-se provar batismo, eucaristia, messianidade de 

Jesus de Nazaré, divindade do Messias, sucessão da igreja ao povo de Israel 

enquanto povo de Deus, e diversos temas mais de importância teológica sine qua non 

para a cristandade em geral a partir de profecias veterotestamentárias. 

Um desafio maior é concatenar o tratado “Sobre a Ressurreição” do filósofo 

Atenágoras com esta afirmação, considerando que a obra não faz menção a Cristo 

em momento algum. Se existe alguma pobreza literária nesta obra, é esta lacuna, que 

pode levar leitores e leitoras desatentas para um enquadramento na filosofia 

grecorromana pagã. É o argumento de Atenágoras que trai seu enraizamento na 

cristandade, derivando a sua concepção de humanidade da sua concepção de Deus, 

e conclamando ao respeito apodítico à dignidade humana. Mesmo sem ancoração 

aparente na Escritura, é a compreensão de Deus que defende o ponto de vista deste 

cristão de tempos vetustos, e esta se obtém em primeira instância nas Escrituras. 

O quarto elemento, os fragmentos das perdidas “Memórias” de Hegésipo, 

retrata uma cristandade quase que completamente esquecida pela pesquisa da 

atualidade – a judia. Dentro da estrutura clânica do Oriente Médio, os parentes de 

Jesus mantiveram-se firmes como servos da igreja, e provaram a sua disposição a 

morrer pela sua confissão de que Jesus retornaria dos céus para julgar a humanidade 

e que era necessário fazer penitência. Na visão de Hegésipo, os cristãos gentios, com 

uma estrutura organizacional muito diferente da igreja judia, são irmãos de fé.  

O historiador tampouco conhece favoritismo ou desfavoritismo étnico, quando 

facções judias e gentias derivadas de novas e particulares compreensões dos escritos 

bíblicos mostram o mesmo ódio que os primeiros inimigos do evangelho lançaram à 

face do Senhor para com Seus parentes, e desabona a consequência deste ódio, a 

saber, que a matança dos parentes de Jesus facilita a entrada dos “falsos mestres de 

cabeças descobertas” na igreja judia e gera cismas baseados em heresia.  

É verdade que, em primeira instância, os fragmentos aparentam registrar uma 

apologia das instituições de liderança da defesa da fé cristã e uma condenação dos 

movimentos hereges. As confissões dos piedosos do clã davídico e os termos 

empregados nos relatos de sua viagem a Corinto e Roma, referentes ao retorno de 



81 
 
 

Jesus dos céus, à revigoração mútua na fé ortodoxa, à perseverança na pregação da 

salvação, e outros mais, dão testemunho de que uma estrutura eclesial sadia, como 

quer que seja organizada, deve fundamentar sua atividade na reta compreensão dos 

testemunhos bíblicos. Abandonada esta reta compreensão, que gera um bispo 

intercessor, dois herdeiros de um trono real que preferem a miséria pelo bem do povo 

à reivindicação de seus direitos à custa deste bem, gregos que praticam hospitalidade 

para com judeus em Corinto, e tantos mais exemplos de justiça e caridade, pode se 

descender às práticas nefandas que levaram ao homicídio dos parentes de Jesus e 

de tanta gente mais. Assim, aparecendo estas camadas de sentido nestes escassos 

fragmentos, reluz novamente a compreensão de Deus como fundamento das 

qualidades que distinguem ortodoxos de hereges. 

Conclui-se, portanto, que toda e qualquer defesa de práticas relacionadas à 

vida de fé da igreja é uma prática apologética e deve ser classificada como tal, quando 

a entidade acusadora é exterior à comunhão cristã. Todavia, a mais importante das 

temáticas da defesa da fé deve ser a apologética da compreensão de Deus, porque 

nela se distingue a religião cristã de todas as demais, e é dela e de suas fontes que 

se deriva a maior parte, senão toda a vivência de fé desta religião, salvo preceitos 

históricos. E também estes preceitos históricos não devem e não podem ter o poder 

de refutar ou barganhar com a compreensão de Deus cristã.  

O Deus da cristandade é justo e assaz benigno, infinitamente misericordioso 

e mui longânime, descendo dos céus e se privando de Sua glória com o intuito de 

salvar a humanidade irremediavelmente perdida no pecado. Pela humanidade inteira, 

o Senhor, embora sem pecado, entregou sua vida aos algozes, padeceu, morreu na 

cruz em lugar da humanidade pecadora, ressuscitou no terceiro dia e ascendeu aos 

céus. Ele voltará em glória dos céus para julgar toda a humanidade, os vivos e os 

mortos, e enquanto isto não ocorre, os seus remidos precisam anunciar a penitência 

e a conversão ao mundo, para que seja feita a Sua vontade e a humanidade possa 

ser salva e melhorada e viver com Ele eternamente nos céus. 

Se este trabalho puder servir a elucidar como a apologética da compreensão 

de Deus pode servir no contexto da apologética de diversas práticas e doutrinas 

derivadas dela, os capítulos a seguir terão cumprido seu papel. Aqui no capítulo inicial, 

se discorreu sobre apologética da compreensão de Deus em geral, e não é possível 

departamentalizar figuras tão pouco conhecidas quanto estes quatro teóricos. De 



82 
 
 

Aristides e Hegésipo não se sabe praticamente nada a não ser o nome; o mesmo 

pode se dizer de Atenágoras, com a ressalva de que muito indica sua ligação com a 

escola alexandrina. Justino Mártir fundou uma escola de filosofia em Roma, que não 

teve muita sobrevida ao seu martírio.  

Os dois teóricos a serem analisados nos próximos dois capítulos, 

respectivamente, Ireneu de Lião e Clemente de Alexandria, podem ser classificados 

de acordo com suas escolas de pensamento. Por isto, e pela posição de destaque 

que ocuparam nestas escolas, selecionam-se de cada um deles três obras para que 

se verifique como a apologética da compreensão de Deus foi promulgada de acordo 

com estas escolas. 

  

  



83 
 
 

3 APOLOGÉTICA DA COMPREENSÂO DE DEUS CONFORME A 

ESCOLA ESMIRNIOTA 

O tema do presente capítulo é a apologética da compreensão de Deus 

conforme a escola esmirniota. Pouco se sabe sobre o funcionamento e sobre os 

discípulos desta escola. Entretanto, membros dela evangelizaram a região de Lião, 

como o bispo Potino, predecessor de Ireneu naquela cidade.183 O fundador da escola 

é Policarpo de Esmirna, de cujos escritos quase nada se preservou. Da atividade 

docente de Policarpo de Esmirna, há pouquíssimas fontes. Apenas em escritos de 

Ireneu de Lião aparecem referências ao seu mestre. Seu ministério de docência 

ocorrera principalmente na primeira metade do século II, em Esmirna. Foi martirizado 

em 156.184  

À parte dos escritos teológicos de Ireneu, Eusébio de Cesareia transmite um 

fragmento de uma carta na qual Ireneu critica um condiscípulo, Florino, por ter 

apregoado inovações doutrinárias que Policarpo teria abominado.185 Exceto Ireneu, 

Potino e Florino, não é possível encontrar nomes que possam ser atribuídos com 

certeza à escola. 

Policarpo foi discípulo do apóstolo João,186 e esta é uma das razões por 

estudar a escola esmirniota. A outra é o papel que Ireneu exerce dentro da teologia, 

sendo considerado por Ernst Klebba o pai da dogmática católica.187 Estas duas razões 

justificam o aprofundamento do presente capítulo ao tema, e a situação das fontes 

não permite o acesso a outros livros que não os redigidos por Ireneu. Assim, serão 

analisados os livros “Contra as Heresias”, I e II, e toda a Demonstração da Pregação 

Apostólica, da autoria de Ireneu de Lião.188 

 
 
183  STRELOW, 2020, p. 39-40. 
184  BUSCHMANN, Gerd. Martyrium des Polykarp: übersetzt und erklärt. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht, 1998. p. 40. 
185  EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 180-181. 
186  IRENEU de Lião. Contra as heresias: Denúncia e refutação da falsa gnose. 2. ed. São Paulo: 

Paulus, 1995. p. 14. 
187  KLEBBA, Ernst. Des Heiligen Irenäus fünf Bücher gegen die Häresien. In: BARDENHEWER, 

WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer Werke in 
deutscher Übersetzung. München: Kösel, 1912. v. 3, p. VI. 

188  Uma biografia de Ireneu de Lião se encontra no item 2.2.2. da obra “Catequese e Leitura Bíblica no 
Contexto da Patrística”. Confira STRELOW, 2020, p. 38-43.  



84 
 
 

Em “Contra as Heresias”, I e II, verificar-se-á o material que Ireneu de Lião 

apresenta sobre a gnose quanto à sua autenticidade e seu conteúdo, e como se dá a 

refutação das diversas e controversas compreensões de divindade destes sistemas. 

Cristalizam-se afirmações que norteiam a compreensão de Deus do teólogo 

esmirniota, e as conexões delas com as afirmações dos intelectuais gnósticos e as 

suas fundamentações serão apreendidas.  

Quanto à “Demonstração da Pregação Apostólica”, analisar-se-á a estrutura 

do documento, a qual retrata a compreensão de Deus do seu escritor. O conteúdo 

será apresentado e as fundamentações das afirmações sobre a natureza de Deus 

serão analisadas.  

Nas abordagens dos dois compêndios, será necessário o ocasional recurso a 

outras obras do mesmo autor para que temas de sua teologia sejam mais claramente 

elucidados. Igualmente, o recurso a teóricos de épocas posteriores da história da 

igreja e da atualidade, que versem sobre algum dos assuntos abordados, será 

necessário para a investigação de vários temas, nominalmente da interpretação 

bíblica. 

As consequências da compreensão de Deus da escola de pensamento 

esmirniota para a igreja da atualidade serão pesquisadas e apresentadas na 

conclusão do capítulo, assim como a apologética da mesma serão sumarizadas e 

suas consequências apresentadas.   

3.1 CONTRA AS HERESIAS I E II 

No livro “Contra as Heresias II” há a refutação de vários sistemas de 

pensamento gnósticos a partir da fundamentação teológica da compreensão de Deus 

de Ireneu de Lião. No livro anterior, “Contra as Heresias I”, Ireneu expôs vários 

sistemas gnósticos, nominalmente, os professados pelos doutrinadores Valentim,189 

 
 
189  IRENEU, 1995, p. 64. Vale ressaltar que esta tradução do nome latino Valentinus não goza de 

unanimidade. Assim, enquanto na tradução da Coleção Patrística, empregada aqui, aparece 
Valentim, em outras obras referenciais, como nas Escrituras Gnósticas editadas pelo coptólogo e 
especialista em Igreja Antiga americano Bentley Layton (LAYTON, Bentley. As Escrituras 
Gnósticas. São Paulo: Loyola, 2002. p. 259.), o nome do teólogo é Valentino. Trata-se da mesma 
pessoa. 



85 
 
 

Secundo,190 Ptolomeu,191 Marcos o Mago,192 Simão, o Mago,193 e alguns dos 

discípulos deste Simão, a saber, Menandro, Saturnino, Basílides,194 Cerdão e 

Marcião,195 e outros gnósticos, como Carpócrates196 e Cerinto,197 e seitas mais ou 

menos próximas da gnose, como ebionitas, nicolaítas,198 ofitas, setianos,199 e os 

assim chamados cainitas.200 

Ao contrário dos três seguintes livros da série “Contra as Heresias”, que tratam 

cada um de um tema específico, os livros I e II são conectados de tal forma que não 

é possível compreender o segundo sem ter lido o primeiro, porque o segundo se refere 

às afirmações expostas no primeiro. Para o tema da apologética da compreensão de 

Deus, não poderá ser diferente. Serão estudadas as compreensões de divindade 

consideradas falsas por Ireneu, conforme as suas escolas e seitas, para depois 

verificar como Ireneu respondeu a essas afirmações.  

3.1.1 Os sistemas gnósticos e suas compreensões de divindade conforme 

Ireneu de Lião 

Neste subitem, serão analisadas as seitas e escolas gnósticas apresentadas 

por Ireneu de Lião em Contra as Heresias I. Apurar-se-á a origem de cada 

pensamento de acordo com as possibilidades que Contra as Heresias I oferece. 

Analisar-se-ão outras fontes para averiguar possíveis informações adicionais sobre 

cada sistema. Há um assim denominado sistema fundamental gnóstico, com 

variações propostas por alguns professores desta religião, que será observado em 

primeiro momento e, a seguir, doutrinas de outros professores e outras seitas. 

 
 
190  IRENEU, 1995, p. 65. 
191  IRENEU, 1995, p. 68. 
192  IRENEU, 1995, p. 70. 
193  IRENEU, 1995, p. 99. 
194  IRENEU, 1995, p. 101. 
195  IRENEU, 1995, p. 109. 
196  IRENEU, 1995, p. 104. 
197  IRENEU, 1995, p. 107. 
198  IRENEU, 1995, p. 108. 
199  IRENEU, 1995, p. 114. 
200  IRENEU, 1995, p. 122. 



86 
 
 

3.1.1.1 O sistema fundamental gnóstico conforme Ireneu de Lião 

Segundo Ireneu, o sistema gnóstico fundamental afirma que tudo se origina 

de uma entidade, ou “Éon perfeito, anterior a tudo, chamado Protoprincípio, Protopai 

e Abismo. Incompreensível e invisível, eterno e ingênito”.201 Este Abismo teve junto 

consigo uma companheira cujo nome era “Enóia, Graça e Silêncio”.202 Abismo teve 

relações com Enóia e o casal gerou um filho chamado Nous, que também é conhecido 

por “Unigênito, Pai e Princípio de Todas as coisas”.203 Abismo e Enóia tiveram, 

também, uma filha chamada Verdade.204 Estes quatro seres formam, conforme os 

gnósticos, a “Tétrada pitagórica que chamam também Raiz de todas as coisas”.205 

Adiante, quando os nomes dos éões reaparecerem, usar-se-á sempre o primeiro 

nome aqui aferido, para facilitar a compreensão das variantes do sistema.  

Nous teve por descendência Logos e Zoé, e estes, por sua vez, geraram o 

Homem e a Igreja.206 Estes dois casais tiveram, respectivamente, doze filhos cada. 

Nas palavras de Ireneu, 

O Logos e Zoé geraram, depois do Homem e da Igreja, outros dez Éões, 
cujos nomes dizem ser estes: Abissal e Confusão, Aguératos e União, 
Autoproduto e Satisfação, Imóvel e Mistura, Unigênito [o Neto?] e Felicidade. 
Estes são os dez Éões que dizem derivar do Logos e da Zoé. Por sua vez, 
também o homem com a Igreja produziu doze Éões, aos quais atribuem estes 
nomes: Consolador e Fé, Paterno e Esperança, Materno e Caridade, Eterno 
e Compreensão, Eclesiástico e Bem-Aventurança, Desejado e Sofia.207 

A matéria, conforme estes gnósticos, se originou da paixão de Sofia, que 

concebeu virginalmente um aborto, sem participação do Desejado, ao sentir desejo 

por conhecer o Protopai.208 Este Abismo, ou Protopai, não permitia a ninguém, exceto 

a Nous, conhecê-lo, e Abismo e Nous se uniram e geraram o Limite, um poder que 

separa os outros éões do Abismo.209 Sofia foi purificada espiritualmente após ter sido 

crucificada no Limite e reintegrada à comunhão dos demais éões.210 Isto não 

 
 
201  IRENEU, 1995, p. 31. 
202  IRENEU, 1995, p. 31. 
203  IRENEU, 1995, p. 32. 
204  IRENEU, 1995, p. 32. 
205  IRENEU, 1995, p. 32. 
206  IRENEU, 1995, p. 32.  
207  IRENEU, 1995, p. 34. 
208  IRENEU, 1995, p. 34. 
209  IRENEU, 1995, p. 34-35. 
210  IRENEU, 1995, p. 35. 



87 
 
 

aconteceu com sua descendência – o aborto – que eles chamam de Entímese; 

Entímese ficou afastada dos éões e dela proveio toda a substância material, ou seja, 

“a ignorância, a tristeza, o medo e o assombro”.211 

O Nous, ou Unigênito, gerou um novo casal de filhos após isto ter acontecido, 

a saber, Cristo e o Espírito Santo.212 O Cristo dos gnósticos doutrinou os éões acerca 

do conhecimento do Abismo.213 O Espírito Santo dos gnósticos os ensinou a dar 

graças ao Abismo. Os éões cantaram um louvor a ele. Este louvor se tornou “Jesus, 

que também se chama Salvador, Cristo e Logos”.214 Junto com este Jesus, também 

foram emitidos os anjos.215 

Entímese, por sua vez, também conhecida como Acamot, esteve fora da 

comunhão dos éões, chamada também de Pleroma, e sofreu diversas paixões. O 

Cristo filho de Nous teve piedade dela e deu-lhe forma e sabedoria, para depois 

esvaziá-la, a fim de que sentisse desejo pelas coisas superiores.216 Após ser barrada 

pelo Limite na sua tentativa de conhecer o Abismo, ela sentiu desejo também de estar 

com Cristo, o filho de Nous.217 As emoções de Entímese geraram a matéria da qual o 

presente universo é constituído, e o desejo pelo Cristo filho de Nous gerou as almas, 

conforme os gnósticos.218 Mais tarde, o Cristo, filho de Nous, se reuniu com 

Entímese.219 Desta reunião foram gerados os seres humanos pneumáticos.  

Sobre a dimensão do Pleroma, as pesquisas da egiptóloga inglesa Violet 

MacDermot levam à conclusão que o conceito “Pleroma” era considerado o oposto ao 

conceito de “deficiência”.220 Enquanto Pleroma é a criação perfeita de um Deus 

supremo, a criação visível é obra da rebelião de uma entidade inferior.221 

Há três criações, a saber, uma material, a qual é chefiada pelo Demiurgo, uma 

psíquica – as almas geradas pela conversão de Acamot a este Cristo – e os seres 

 
 
211  IRENEU, 1995, p. 35. 
212  IRENEU, 1995, p. 35. 
213  IRENEU, 1995, p. 35. 
214  IRENEU, 1995, p. 36. 
215  IRENEU, 1995, p. 36. 
216  IRENEU, 1995, p. 40. 
217  IRENEU, 1995, p. 41. 
218  IRENEU, 1995, p. 41. 
219  IRENEU, 1995, p. 42-43. 
220  MACDERMOT, Violet. The concept of Pleroma in Gnosticism. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis 

and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: 
Brill, 1981. p. 76. 

221  MACDERMOT, 1981, p. 78. 



88 
 
 

pneumáticos, que foram concebidos pela relação de Acamot com este Cristo.222 Os 

gnósticos com os quais Ireneu teve contato identificaram o Deus dos judeus e cristãos 

com esse Demiurgo e não lhe atribuem nenhuma característica notavelmente 

positiva.223  

Como são três as criações, são três as predestinações. Os homens que foram 

criados pelo Demiurgo haverão de perecer por serem matéria apenas e não terem 

alma, conforme os ensinamentos da gnose. As almas que foram geradas pela 

conversão de Acamot a Cristo, filho de Nous, poderão ser salvas apenas se praticarem 

boas obras – seus corpos são materiais e não serão salvos. Os homens pneumáticos, 

que são identificados como os membros da comunidade gnóstica que “foram iniciados 

nos mistérios de Acamot”, salvam-se pela sua natureza, sendo indiferente como vivem 

e quanto bem ou mal fazem para esta perspectiva.224 A salvação dos pneumáticos se 

dará quando todas as pessoas que estão predestinadas para virem a ser gnósticas se 

converterem - isto fará com que Acamot tenha um novo esposo, a saber, o Jesus que 

foi gerado por todos os éões. A conversão de todas as pessoas predestinadas à gnose 

também fará o Demiurgo ascender a um lugar chamado Intermediário, para onde irão 

também as almas (psiquês) dos seres humanos que fizeram o bem – a comunidade 

cristã era considerada psíquica. Os gnósticos, que são apenas espírito, sem alma, 

ascenderão ao Pleroma, onde serão casados com anjos. Fogo consumirá a matéria e 

ela deixará de existir, e com ela, os homens materiais e as almas que praticaram o 

mal.225 

O teólogo reformado húngaro Andor Szabó interpreta a partir de outros 

escritos gnósticos que originalmente Acamot engravidou não de Cristo, como Ireneu 

apresentou, mas de todos os anjos que com ele estavam, e cada anjo, portanto, tem 

em um único fiel gnóstico seu respectivo filho e marido, e vice-versa.226 Isto significaria 

que não há três criações, mas sim duas criações de dois grandes grupos (homens 

materiais e psíquicos) e miríades de criações, cada uma para cada homem gnóstico 

do planeta, e reforça ainda mais a diversidade das origens do mundo. Talvez Ireneu 

 
 
222  IRENEU, 1995, p. 43-44. 
223  IRENEU, 1995, p. 45-46. 
224  IRENEU, 1995, p. 47. 
225  IRENEU, 1995, p. 49. 
226  SZABÓ, Andor. Die Engelvorstellungen vom AT bis zur Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). 

Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 149. 



89 
 
 

considerou a ideia de um homem desposar seu próprio pai como marido grotesca 

demais para ser reproduzida ou sequer realista como confissão de fé e alterou o texto 

desta forma. 

Este longo apanhado teve o fim de apresentar o ponto de partida de Ireneu 

ao defender a compreensão de Deus dos cristãos perante as críticas da gnose. Antes, 

porém, de pesquisar as seitas e doutrinadores com sistemas divergentes a este 

apresentados por Ireneu, é necessário perguntar se o testemunho de Ireneu tem 

crédito – isto é, se houve de fato uma religião chamada gnose naquele tempo cuja 

doutrina era semelhante à apresentada por ele. 

O recurso mais apropriado para este fim é aquele a pesquisadores da 

Antiguidade que estudam religiões daquele período. Por muito tempo, a mais 

fidedigna fonte disponível à academia sobre o assunto eram os Pais da Igreja, em 

especial aqueles, como Ireneu, que se ocuparam com a refutação de heresias. Já hoje 

em dia, com os avanços da arqueologia, há outras fontes disponíveis. Um teólogo e 

cientista religioso da história recente, o evangélico alemão Karl-Wolfgang Tröger, que 

analisou fragmentos da biblioteca de Nag Hammadi e pesquisou o tema da origem do 

mundo conforme os gnósticos, emite o seguinte veredito sobre fontes de Pais da 

Igreja: 

Ainda que o grau de confiabilidade é diferente entre uns e outros 
heresiólogos, é possível registrar um grande lucro. Pois das suas 
apresentações recai luz sobre as fontes e o inverso também se aplica. Algum 
dado aqui ou acolá serve como chave para a compreensão de uma área 
coberta em trevas até então. Com ajuda das apresentações dos Pais da 
Igreja foi possível completar lacunas textuais, colocar partes de textos na 
ordem correta e o conhecimento sobre sistemas gnósticos pode ser 
ampliado.227 

Tröger apresenta uma imagem favorável de todos os heresiólogos, de forma 

que os escritos deles ajudaram a comunidade científica até mesmo a completar 

lacunas que a arqueologia não conseguia encontrar. Outros pesquisadores 

 
 
227  TRÖGER, Karl-Wolfgang. Einführung: Zum gegenwärtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-

Forschung. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue 
Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 30. (Tradução nossa). 
Original: Wenn auch der Grad der Zuverlässigkeit bei den einzelnen Häresiologen verschieden ist, 
darf man doch insgesamt einen groβen Gewinn verbuchen. Denn von den Referaten fällt Licht auf 
die Quellen und umgekehrt. Manche Angabe hier oder dort erweist sich als Schlüssel für das 
Verständnis einer dunklen Stelle. Mit Hilfe der Kirchenväter-Referate konnten mitunter Textlücken 
ergänzt, Textteile eingeordnet und die Kenntnis über gnostische Systeme erweitert werden. 



90 
 
 

interessados em sistemas gnósticos, como o historiador e coptólogo alemão Peter 

Nagel, chegam até mesmo a recorrer a Contra as Heresias I como fonte para sua 

pesquisa, citando o livro literalmente.228  

Isto é consequência da confiabilidade dos registros de Ireneu, porque alguns 

dos textos de Nag Hammadi, conforme o teólogo reformado escocês especialista em 

gnosticismo Robert McLachlan Wilson, são perfeitamente compatíveis com as 

referências de Ireneu.229 O semitólogo alemão especialista em gnose e mandeísmo 

Kurt Rudolph também atesta que Ireneu usou de fato alguns documentos originais 

gnósticos em seu livro, apesar de que não tinha um conhecimento completo sobre 

todas as seitas da gnose.230 

O já citado Peter Nagel, que buscava compreender diferenças entre escolas 

gnósticas quanto à sua interpretação da história da criação no livro de Gênesis, 

descobriu seis tendências interpretativas diferentes a partir dos fragmentos que lhe 

chegaram até as mãos. Ele adverte que os chamados “gnósticos libertinistas”231 – o 

nome que Nagel atribui ao grupo que Ireneu conhecia como professores do sistema 

fundamental aqui exposto – tinham como pressuposto exegético a aproximação 

eclética de textos isolados de seu contexto maior do Antigo Testamento para 

fundamentar doutrinas e práticas, ao passo que outros grupos tinham posições 

diferentes em relação ao Antigo Testamento, desde a total desconsideração até, por 

exemplo, a redação corretiva.232  

Karl-Wolfgang Tröger afirma que a gnose hauria suas doutrinas de grande 

variedade de fontes – desde o judaísmo, passando por outras religiões orientais, a 

filosofia e até mesmo o cristianismo, o que explica facilmente a grande quantidade de 

 
 
228  NAGEL, Peter. Die Auslegung der Paradieserzählung in der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. 

Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 59.  

229  WILSON, Robert McLachlan. Gnosis and the New Testament. Oxford: Basil Blackwell, 1968. p. 
29. 

230  RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. San Francisco: Harper & Row, 
1977. p. 13. 

231  NAGEL, 1980, p. 51. (Tradução nossa). Original: Libertinistische Gnostiker.  
232  NAGEL, 1980, p. 51. 



91 
 
 

posicionamentos em relação a um texto que é sagrado para duas religiões diferentes, 

como é o caso do livro do Gênesis.233  

Quanto à pergunta se este sistema fundamental gnóstico de fato gerou 

variantes, o teólogo católico-romano austríaco Josef Frickel conclui sobre o 

valentinianismo que este é fundamentado em uma gnose anterior234 – possivelmente 

o sistema aqui apresentado. Considerando esta premissa, não admira que outras 

escolas surgissem deste movimento. 

A pesquisa acima apresentada acarreta a necessidade de admitir dois 

padrões no porvir deste capítulo: O primeiro deles, que o registro apresentado por 

Ireneu deve ser suficiente para admitir que havia, em Lião e/ou arredores, uma 

comunidade gnóstica com a doutrina caracterizada neste subitem e talvez outras, ou 

fiéis dentro dela, que seguiam as doutrinas de demais filósofos e seitas que serão 

apresentadas mais tarde neste capítulo.  

Ainda é possível considerar que Ireneu ouviu falar de comunidades gnósticas 

de outros lugares do Império Romano que tinham doutrinas reproduzidas em Contra 

as Heresias I. Entretanto, a pesquisa de Ireneu não pode ser considerada um 

panorama de todas as doutrinas autoproclamadas gnósticas que havia no mundo a 

seu tempo. Imagina-se que houve outras tradições que se identificavam com o nome 

de gnose, que são desconhecidas até mesmo à comunidade científica da atualidade, 

e tampouco eram conhecidas a Ireneu ou foram registradas por ele.  

Esta opinião é reforçada pelas pesquisas do teólogo evangélico alemão 

Walther Eltester. Especialista em assuntos de cristandade primitiva, ele explica que o 

sistema gnóstico apresentado pelo heresiólogo é uma tentativa de reconciliação entre 

gnose e cristianismo, que não é representativa para toda a gnose, pelo contrário, 

desponta por causa desta sua característica.235 

Em segundo lugar, que por isto não é possível se valer de fontes bibliográficas 

que não se relacionem aos registros de Contra as Heresias I e II para estudar a 

 
 
233  TRÖGER, Karl-Wolfgang. Gnosis und Judentum. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament – 

Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 
1980. p. 161. 

234  FRICKEL, Josef. Naassener oder Valentinianer? In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and 
Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 
1981. p. 118. 

235  ELTESTER, Walther. Christentum und Gnosis. Berlin: Töpelmann, 1969. p. 88. 



92 
 
 

apologética da compreensão de Deus de Ireneu em relação à gnose. Uma vez que 

“Contra as Heresias” não pode servir de panorama para a totalidade das vertentes 

gnósticas, não é plausível aplicar a apologética de Ireneu de Lião a uma vertente 

gnóstica qualquer, e sim apenas àquelas que ele enumera no seu livro, de acordo com 

as características que ele atribui a estas vertentes. 

3.1.1.2 Variantes deste sistema 

Entre os doutrinadores que divergiam do que Ireneu apresentou como 

“sistema fundamental gnóstico”, destacam-se alguns que não inovaram na doutrina 

da criação quanto ao conteúdo, mas sim quanto à nomenclatura. Assim, Valentim e 

Secundo, e alguns mestres cujo nome Ireneu ignorava, professavam quase a mesma 

doutrina sobre a origem do mundo, usando, porém, nomes diferentes para éões e 

grupos de éões. 

Valentim, a título de exemplo, doutrinava que Abismo e Enóia se chamavam 

juntos “Díada Inefável”.236 A principal variante em relação ao sistema fundamental em 

Valentim é a genealogia de algumas das entidades apresentadas no sistema 

fundamental.237 Secundo também apresenta variações neste sentido, alterando 

nomenclaturas e genealogias.238  

Havia mestres de nomes desconhecidos a Ireneu – possivelmente vieram até 

ele escritos não assinados com tais doutrinas – que professavam o Abismo como 

descendente de oito éões anteriores a ele. Seja lembrado aqui que o assim chamado 

sistema fundamental apresentado por Ireneu denota o Abismo e sua companheira 

Enóia como origem de todas as coisas.239  

Ptolomeu e sua escola já ensinavam que o Abismo tinha duas companheiras, 

chamadas Pensamento e Vontade, e que elas concebem simultaneamente o Nous e 

a Verdade, sendo que cada uma é mãe dos dois ao mesmo tempo.240 Também havia 

divergências em questões de genealogia dos éões nesta escola.241 Conforme Hans-

 
 
236  IRENEU, 1995, p. 65. 
237  IRENEU, 1995, p. 65. 
238  IRENEU, 1995, p. 65. 
239  IRENEU, 1995, p. 67. 
240  IRENEU, 1995, p. 68. 
241  IRENEU, 1995, p. 69. 



93 
 
 

Gebhard Bethge, teólogo evangélico alemão que se destacou em pesquisas da 

biblioteca gnóstica de Nag Hammadi, os discípulos de Ptolomeu criam que Caim, Abel 

e Sete fossem cada um, respectivamente, um representante das criações carnal, 

psíquica e pneumática.242 

Carpócrates ensinava que este mundo não era a criação do Demiurgo, e sim 

de vários anjos, os assim chamados arcontes.243 Cerinto, por sua vez, concebia a 

criação do mundo como obra de uma “potência” que sequer conhecia o Deus 

supremo, tão distante que estava deste éon.244  

Carpócrates e Cerinto concordam entre si na doutrina de que Jesus Cristo – 

aquele retratado nos evangelhos do Novo Testamento, não as várias entidades 

gnósticas com nomes semelhantes – teve uma origem meramente humana.245 

Carpócrates ensinava que a alma de Jesus tinha o poder de desprezar os criadores 

do mundo e este desprezo teve como consequência o empoderamento por parte do 

Abismo para ascender aos céus.246 Cerinto ensinava que o Cristo desceu como 

pomba sobre Jesus durante o seu batismo e saiu dele antes da crucificação, voltando 

para as regiões superiores, e Jesus – sem Cristo – morreu e ressuscitou.247 

A leitura de Contra as Heresias I mostra que questões doutrinárias nunca 

estiveram livres de discórdia nesta religiosidade. As convicções sobre número, 

atributos, nomenclatura, genealogia e obras de entidades veneradas nestas escolas 

da gnose apresentadas por Ireneu eram as mais diversas tanto dentre quanto dentro 

das próprias escolas.  

Emblemática para apresentar este estado de coisas é a afirmação que o 

heresiólogo faz sobre as diferentes cristologias de não uma escola, e sim de um e o 

mesmo professor, Valentim. “Quanto a Jesus, ele [Valentim] o faz derivar ora do éon 

que se separou da Mãe e se reuniu com os outros, isto é, Desejado; ora daquele que 

voltou ao Pleroma, isto é, Cristo; ora do Homem e da Igreja.”248 Se um e o mesmo 

 
 
242  BETHGE, Hans-Gebhard. Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis. 

In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis 
und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 162. 

243  IRENEU, 1995, p. 105. 
244  IRENEU, 1995, p. 107-108. 
245  IRENEU, 1995, p. 104-105; p. 107-108. 
246  IRENEU, 1995, p. 105. 
247  IRENEU, 1995, p. 108. 
248  IRENEU, 1995, p. 65. 



94 
 
 

doutrinador apresenta três genealogias diferentes e incompatíveis entre si para uma 

e a mesma entidade, não é difícil compreender o porquê de divergências doutrinárias 

serem uma marca tão evidente do movimento.  

Poucas referências sobre o desfecho das escolas gnósticas aqui 

apresentadas são encontradas na historiografia. Peter Nagel explica que a 

diversidade de cristologias chegou a causar um cisma no gnosticismo valentiniano.249 

O teólogo evangélico e historiador Klaus Koschorke explica que esta doutrina teve sua 

maior expansão no final do século II e no início do III, diminuindo em importância a 

ponto de toda referência a eles deixar de existir após o século VIII.250 O próprio 

Koschorke explica que as referências à gnose após o ano 210 são extremamente 

esporádicas,251 e esta é a razão pela qual as escolas acima descritas carecem de 

relatos amplos na historiografia.  

Antes de sua extinção, membros e comunidades da gnose valentiniana 

experimentaram vários destinos diferentes, como o isolamento, a admissão na igreja 

cristã, o sincretismo com formas diferentes de gnose, o retorno a cultos pagãos e até 

mesmo a conversão ao maniqueísmo.252 Não seria estranho, considerando a 

variedade de caminhos que esta religião traçou, que as outras escolas gnósticas que 

adaptaram o que Ireneu chama de sistema fundamental a seus propósitos mais tarde 

passassem a se identificar ou a serem identificadas com Valentim – isto explicaria o 

desaparecimento dos outros nomes de escolas gnósticas do registro da história. 

3.1.1.3 Demais escolas e seitas 

Há também outras escolas gnósticas mencionadas por Ireneu, e religiões que 

não necessariamente são gnósticas, cuja compreensão de Deus é refutada e por isto 

merecem menção.  

Uma delas é a gnose barbelonita, que tem uma genealogia de éões muito 

diversa das estudadas até então. Aparenta que não era somente muito diversa do 

 
 
249  NAGEL, 1980, p. 60. 
250  KOSCHORKE, Klaus. Zur Spätgeschichte der valentinianischen Gnosis. In: KRAUSE, Martin (Org.): 

Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. 
Leiden: Brill, 1981. p. 126. 

251  KOSCHORKE, 1981, p. 126. 
252  KOSCHORKE, 1981, p. 121. 



95 
 
 

sistema fundamental de Ireneu, mas também dentro desta escola não havia certeza 

sobre qual a sequência correta das gerações. O pesquisador holandês de história 

religiosa helenística Roelof van den Broek analisou textos sagrados desta religião, 

nominalmente o assim chamado Apócrifo de João, e os comparou com a menção de 

Ireneu sobre a gnose, apresentando várias divergências.253 É possível que havia uma 

congregação barbelonita conhecida por Ireneu que tinha uma doutrina divergente 

daquelas que empregavam em seus rituais os textos estudados por van den Broek. 

Considerando o que foi apresentado acima, para a presente pesquisa, 

interessa apenas sua doutrina de criação do mundo – aqui, Sofia (Acamot), que não 

tem esposo como nas outras gnoses e é chamada também de Espírito Santo, usando 

de simplicidade e bondade, gerou os éões de Ignorância e Presunção, de cujo 

casamento – os dois juntos são denominados também Protoarconte – saíram os filhos 

Iniquidade, Ciúme, Homicídio, Vingança e Paixão. Ignorância criou o mundo em que 

vive a humanidade antes de se casar com Presunção e gerar estes filhos.254 

Um grupo que o comentarista à tradução aqui empregada da obra Contra as 

Heresias I, o missiólogo católico-romano brasileiro Hélcion Ribeiro, identificou como 

ofitas e setianos, mas não é chamado pelo nome no texto de Ireneu, tem ainda outra 

genealogia do mundo. Segundo estes, o Abismo – que também é o princípio de tudo 

conforme o sistema fundamental – tinha consigo uma luz que é chamada de Primeiro 

Homem. O Primeiro Homem teve por filho o Segundo Homem, ou Filho do Homem. O 

Pai e o Filho se uniram ambos ao Espírito Santo, que é a Primeira Mulher, e geraram 

o Cristo. Ireneu não explica de onde o Espírito Santo se origina neste sistema.255 O 

Espírito Santo não suportou ter relações com o Pai e emitiu uma Potência do seu lado 

esquerdo; esta potência se chama “Esquerda, Prunico, Sofia, Macho-Fêmea”.256  

Esquerda descendeu a abismos com água e recebeu um corpo, que a prendia 

nas águas. Esquerda, porém, tinha um assim chamado orvalho de luz em si, o qual 

lhe deu poder de abandonar o seu corpo, com cuja matéria fez o céu que conhecemos. 

 
 
253  VAN DEN BROEK, Roelof. Autogenes and Adamas. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and 

Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 
1981. p. 19. 

254  IRENEU, 1995, p. 112-113. 
255  IRENEU, 1995, p. 114. 
256  IRENEU, 1995, p. 115. 



96 
 
 

Esquerda teve um filho, aparentemente sem esposo, e este teve mais um filho sem 

esposa e assim sucessivamente, sendo ao todo sete descendentes.257  

Nesta ordem, os nomes deles são Jaldabaoth, Iao, Sabaoth, Adonai, Elohim, 

Horeu e Astafeu. Jaldabaoth se gabava de ser o único Deus, ao passo que a mãe dele 

lhe respondia que havia ainda “o Pai de Todas as Coisas, o Primeiro Homem, e o 

Homem, Filho do Homem.”258 Para distrair seus descendentes da voz de sua mãe, 

Jaldabaoth criou o ser humano com a ajuda deles. Jaldabaoth se irou contra sua 

criação porque Esquerda interferia constantemente no convívio entre os dois, 

conferindo poderes espirituais ao ser humano e lhe ensinando a desobedecer ao seu 

criador.259  

A história da queda da humanidade em Gênesis é interpretada de forma 

positiva, diferente da tradição cristã, sendo que Esquerda induziu a serpente a fazer 

Adão e Eva desobedecer a Deus, comendo do fruto proibido. Este alimento fê-los 

conhecer as potências superiores e desprezar os sete descendentes de Esquerda.260  

Jaldabaoth tentou destruir a humanidade novamente pelo dilúvio, mas 

Esquerda salvou Noé e os seus. Jaldabaoth fez uma aliança com Abraão e formou 

dos descendentes dele o povo hebreu, tirando-os do Egito por meio de Moisés.261 

A religião aqui apresentada tem uma compreensão divergente acerca dos 

profetas do Antigo Testamento àquela do judaísmo e cristianismo. Se judeus e 

cristãos acreditam que todos os profetas deste corpo textual falaram em nome do 

mesmo Deus, não é assim conforme o sistema gnóstico que Ribeiro identificou como 

ofítico e setiano. 

Eis como distribuem os profetas: de Jaldabaoth eram Moisés, Jesus, filho de 
Nave [o nome grego de Josué], Amós e Habacuc; de Iao, Samuel, Natã, 
Jonas e Miquéias; de Sabaoth: Elias, Joel e Zacarias; de Adonai: Isaías, 
Ezequiel, Jeremias e Daniel; de Eloim: Tobias e Ageu; de Hor: Miquéias e 
Naum; de Astafeu: Esdras e Sofonias. Cada um deles glorifica o seu Pai e 
Deus.262 

 
 
257  IRENEU, 1995, p. 115. 
258  IRENEU, 1995, p. 116. 
259  IRENEU, 1995, p. 117. 
260  IRENEU, 1995, p. 117. 
261  IRENEU, 1995, p. 119. 
262  IRENEU, 1995, p. 119. 



97 
 
 

Esquerda gerou duas emissões de homens em Isabel e Maria. Maria deu à 

luz Jesus, e por intermédio do Primeiro Homem, o Cristo desceu em Jesus durante o 

batismo oficiado por João Batista, filho de Isabel; o Cristo em Jesus ensinou o Pai 

desconhecido, o que enfureceu Jaldabaoth, o qual, por sua vez orquestrou a 

crucificação de Jesus.263 Cristo saiu de Jesus, voltando às áreas superiores, e 

ressuscitou Jesus em um corpo diferente, “psíquico e pneumático”.264 

Fica a pergunta qual a principal diferença entre estes dois grupos identificados 

aqui por Hélcion Ribeiro no texto de Ireneu. Peter Nagel explica que setianos rejeitam 

categoricamente as figuras do Antigo Testamento, enquanto ofitas tinham a tradição 

de interpretar o texto no sentido oposto ao original, trocando papéis e funções. Ele 

adiciona que estas duas formas de interpretação se sobrepunham em alguns 

contextos, de modo que não é possível isolar os dois métodos um do outro em 

casos.265  

Dito isto, Nagel identifica o grupo mencionado por Ireneu como ofitas.266 É 

possível que a respectiva comunidade ou subgrupo dentro de uma comunidade 

analisada por Ireneu nem sequer se apresentava como professora de uma 

determinada escola de pensamento gnóstica – isto explicaria porque ele não nomeou 

a filosofia deste grupo, como o fez em outros casos.  

3.1.1.4 Simão, o Mago e seus discípulos 

Simão, que é conhecido das pessoas cristãs a partir do livro de Atos dos 

Apóstolos, é apresentado por Ireneu como doutrinador gnóstico. Ele é abordado aqui 

separadamente de outros doutrinadores por causa da opinião que ele professava 

sobre si mesmo. Conforme Ireneu, ele doutrinava que Pai, Filho e Espírito Santo eram 

manifestações dele próprio, usados em diferentes contextos quando ele promovia 

uma revelação para um determinado povo. Ele professava, porém, que era o éon mais 

alto da gnose, descrito no sistema fundamental como Abismo.267 Simão havia 

comprado uma escrava de prostituição na Fenícia, cujo nome era Helena, e da qual 

 
 
263  IRENEU, 1995, p. 120-121. 
264  IRENEU, 1995, p. 121. 
265  NAGEL, 1980, p. 51. 
266  NAGEL, 1980, p. 53. 
267  IRENEU, 1995, p. 99. 



98 
 
 

ele ensinava que era o éon Enóia. Helena/Enóia estava com Abismo/Simão desde o 

princípio e havia criado os anjos e as potestades do mundo, que a mantiveram cativa 

e lhe causaram muito sofrimento.268 Passando por muitas reencarnações, Helena por 

fim desceu em um prostíbulo e foi comprada lá por Simão.  

O ato de Simão comprar esta escrava para si próprio é compreendido dentro 

da gnose simoniana como o início da salvação do mundo. Ele e Helena deveriam 

doutrinar os seus seguidores para que pudessem rejeitar os anjos criados por ela, que 

são os criadores do mundo.269 O professor japonês de teologia e especialista em 

gnosticismo Sasagu Arai apresenta a história posterior do simonianismo, na qual esta 

Helena ganhou o papel de salvadora, e não mais apenas de salva, porém, confirma o 

testemunho de Ireneu sobre Helena/Enóia como as primícias da salvação, pelo menos 

no que se refere à época de Ireneu e anterior.270 

Erik Peterson mostra que a ideia de que muitos anjos governam o mundo 

pode ter sido adaptada, mas não foi inventada por Simão. Havia a compreensão no 

judaísmo que o povo judeu era povo de Deus, enquanto outros povos também eram 

criação de Deus, mas sujeitos a um anjo nacional.271 É possível que Simão rebaixou 

o Deus de Israel a um mero anjo nacional de Israel em sua doutrina para fundamentar 

sua própria superioridade ao criador deste mundo. 

Seu discípulo Menandro, apesar de ter uma cosmogonia parecida com Simão, 

inventou um tipo de batismo em seu próprio nome – não em nome de Simão! – para 

a salvação dos discípulos de sua escola.272 As doutrinas de Simão e Menandro foram 

adaptadas por Saturnino e Basílides. Saturnino ensinava que Cristo quis destruir o 

Deus dos judeus, que é um dos anjos criadores do mundo.273 Basílides explicava que 

há 365 céus, sendo que o Abismo fica no 365º e a terra abaixo do primeiro.274 Em 

 
 
268  IRENEU, 1995, p. 99. 
269  IRENEU, 1995, p. 100. 
270  ARAI, Sasagu. Zum “Simonianischen” in AuthLog und Bronté. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis 

and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: 
Brill, 1981. p. 6-7. 

271  PETERSON, Erik. Frühkirche, Judentum und Gnosis: Studien und Untersuchungen. Wien: 
Herder, 1959. p. 54-55. 

272  IRENEU, 1995, p. 101. 
273  IRENEU, 1995, p. 102. 
274  IRENEU, 1995, p. 102. 



99 
 
 

cada céu há diferentes anjos e os membros desta escola se esforçavam em 

memorizar os vários nomes dos céus e dos anjos que habitam cada céu.275 

Para Basílides, Jesus não foi crucificado, porém fez um ritual mágico no qual 

colocou Simão de Cirene na cruz e apareceu sob forma de Simão de Cirene, causando 

que Simão morresse em seu lugar. Jesus é o Nous, filho do Abismo. Quem confessa 

Cristo crucificado ainda é escravo dos anjos que criaram este mundo. É necessário 

renegar a Cristo crucificado para conhecer o Abismo.276  

O coptólogo alemão Martin Krause apresenta um Basílides egípcio, que 

alegou ter recebido suas doutrinas de um tradutor do apóstolo Pedro e do apóstolo 

Matias (aquele que substituiu Judas).277 Se este e o Basílides de Ireneu são a mesma 

pessoa, premissa que não pode ser nem verificada nem falsificada, percebe-se que 

não havia objeções morais dentro da escola de Simão em falsificar a origem das suas 

doutrinas.  

Por fim, um homem chamado Cerdão se estabeleceu em Roma – ele adaptou 

as doutrinas de Simão, o Mago na época do patriarca romano Higino e criou um 

sistema gnóstico com dois deuses, um do Antigo e outro do Novo Testamento. O 

historiador da igreja católico-romano alemão Franz Xaver Seppelt delimita este 

período como por volta do ano 135.278 O Deus do Novo Testamento é o Pai de Jesus 

Cristo, o do Antigo Testamento não. “O primeiro é conhecido, o segundo é 

incognoscível; um justo, o outro bom.”279 

Marcião, discípulo deste Cerdão, alterou a doutrina dele, atribuindo maldade 

e vários outros defeitos ao primeiro Deus; Jesus aboliu, conforme Marcião, o poder 

deste Deus. Marcião redatou o Evangelho de Lucas e cartas de Paulo, para adaptá-

los à sua doutrina, e oferecia este corpo como cânone de sua religião.280 Marcião 

explicava que apenas a sua doutrina tem poder de salvar e que Abel, Enoque e Noé, 

 
 
275  IRENEU, 1995, p. 104. 
276  IRENEU, 1995, p. 102. 
277  KRAUSE, Martin. Christlich-gnostische Texte. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and Gnosticism: 

Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 54. 
278  SEPPELT, Franz Xaver. Geschichte der Päpste: von den Anfängen bis zur Mitte des 20. 

Jahrhunderts. München: Kösel, 1954. p. 20-21. 
279  IRENEU, 1995, p. 109. 
280  IRENEU, 1995, p. 109. 



100 
 
 

ao contrário de Caim e seus semelhantes, não foram salvos pelo sacrifício de Jesus, 

por serem adoradores do Deus do Antigo Testamento.281 

O teólogo evangélico e cientista religioso alemão Hans-Friedrich Weiss atesta 

que a sucessão doutrinal de Simão a Marcião via Cerdão apresentada em Ireneu e 

outros heresiólogos é autêntica, porque a ideia da total antítese entre a Lei – Torá – 

criada por um Deus e a graça – salvação – emitida por outro Deus, apresentada por 

Cerdão, é hiperbolicamente aproveitada por Marcião, a ponto de que Marcião teve de 

redatar os textos de Paulo para sustentar sua doutrina.282 

3.1.1.5 Marcos, o Mago 

Este Marcos, por fim, está separado de outros doutrinadores, porque ele tem 

uma doutrina sobre si próprio semelhante a Simão, o Mago, mas Ireneu não o 

apresenta na sucessão doutrinal do mesmo. Conforme Ireneu de Lião, “este Marcos, 

portanto, dizendo que só ele, por ser Unigênito, é o seio e o receptáculo do Silêncio 

de Colabarso”.283 

Conferindo este título com o sistema fundamental gnóstico aqui apresentado, 

é possível supor que ele se entendia como uma encarnação do éon Nous. Não é 

garantido, porém, que se trata de Nous, porque há outro éon, neto de Nous, que se 

chama igualmente Unigênito no sistema fundamental.  

Marcos considerava o alfabeto grego um alfabeto sagrado, e os números que 

eram escritos com letras naquele sistema também representavam conceitos sagrados 

em sua opinião. Assim, ele somava os valores numéricos de letras que compunham 

determinada palavra, e considerava o número como sagrado, e praticava grandes 

jogos de numerologia para fundamentar as suas doutrinas deste modo. Ele garantia 

que recebeu estas doutrinas do éon Silêncio. Possivelmente este é Enóia.284 

Segundo Ireneu, Marcos também alegava ter recebido uma revelação de 

quatro éões chamados de Tétrada Superior. A Tétrada Superior se chama “Inefável e 

 
 
281  IRENEU, 1995, p. 110. 
282  WEISS, Hans-Friedrich. Das Gesetz in der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes 

Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 76. 

283  IRENEU, 1995, p. 74. 
284 IRENEU, 1995, p. 74-75. 



101 
 
 

Silêncio, Pai e Verdade” no sistema de Marcos. Se esta Tétrada Superior for 

equivalente àquela que no item “O sistema fundamental gnóstico conforme Ireneu de 

Lião” se chama de Tétrada Pitagórica, isto é, Abismo, Enóia, Nous e Verdade, 

possivelmente Marcos se identifica com Unigênito o Neto.  

Nesta revelação, ele viu uma mulher nua composta de letras gregas, da qual 

foi-lhe dito que era o éon Verdade. A cabeça era composta de alfa e ômega, a primeira 

e a última letras do alfabeto, e o pescoço de beta e psi, a segunda e antepenúltima, e 

assim sucessivamente, até os pés, que eram my e ny, onde a contagem progressiva 

desde a primeira letra e a regressiva desde a última se encontram.285 Disto pode ser 

depreendido que, para Marcos, realmente o alfabeto grego era sagrado por definição, 

não necessariamente por escrituras compostas neste idioma, afinal, conforme 

Marcos, a verdade consiste exclusivamente de suas letras, e não de uma afirmação 

ou conjunto de afirmações, como, por exemplo, “Jesus Cristo é Senhor”, que pode ser 

traduzida para este idioma.  

A liturgia das comunidades gnósticas que Marcos e seus discípulos fundaram 

foi apresentada por Ireneu em Contra as Heresias I, e como o assunto interessa à 

temática da compreensão de Deus, é necessário fazer um breve apanhado dele. É a 

única das escolas gnósticas da qual Ireneu dá explícito testemunho de que tiveram 

atividade missionária perto de Lião; entretanto, o vasto conhecimento de outras 

correntes gnósticas pressupõe que Ireneu teve contato direto também com outras 

escolas. Ireneu teve acesso ao sistema litúrgico desta escola através de penitência 

pública feita por apóstatas desta religião que desejavam participar da comunidade 

cristã de Lião.  

Trata-se de um tipo de celebração eucarística completamente diferente da 

tradição cristã, seguida de uma sessão de profetismo e intercurso sexual. A 

comunidade tinha como público-alvo mulheres da elite social da época. Durante a 

celebração eucarística, invocava-se o éon “Graça” – possivelmente o mesmo Silêncio 

descrito acima – e se enchia um cálice grande até a borda a partir de um cálice menor, 

sendo que a bebida se tingia de vermelho durante o processo, o que era atribuído ao 

éon, que supostamente misturava seu sangue nela.286 Ao mesmo éon se atribuía a 

 
 
285 IRENEU, 1995, p. 75-76. 
286 IRENEU, 1995, p. 70. 



102 
 
 

capacidade do oficiante de profetizar, e a ele o oficiante intercedia para que as 

mulheres presentes pudessem profetizar. Caso tudo ocorresse de acordo com o 

planejado, a mulher ficaria possessa deste éon e profetizaria em seu poder, e depois, 

em gratidão ao oficiante, deveria lhe entregar muitos bens e manter relações sexuais 

com ele.287   

3.1.1.6 Conclusão sobre os sistemas gnósticos 

Percebe-se que há características que são comuns a todas as correntes 

gnósticas aqui analisadas. Nenhum destes grupos é monoteísta – todos eles 

consideram a numinosidade como composta de uma variedade de princípios 

desiguais, e desconsideram a ideia de um único princípio para todo o Universo.  

Todos consideram a matéria como ruim e desprezível por defeito. Isto se 

deriva da opinião de que não foi o supremo éon que criou a matéria, e sim um éon 

inferior, ou até mesmo um ser inferior a um éon, como um anjo ou um grupo de anjos, 

por exemplo. Este ser ou seres inferiores eram afeitos de qualificação moral inferior, 

digna de repúdio, conforme a doutrina destes sistemas. O coptólogo austríaco Robert 

Haardt – não idêntico com o bem mais conhecido homônimo colecionador e 

pesquisador de globos terrestres, seu pai – explica que, assim, o éon supremo ficava 

escusado e um ou mais éões inferiores responsabilizados pela existência da 

maldade.288 Também é escusado o ser humano, porque ele não tem culpa da ira e 

das más atitudes do Demiurgo, conforme o teólogo evangélico alemão Karl-Martin 

Fischer.289 

Sobre a estrutura da comunidade, vale ressaltar que não era aberta para todas 

as pessoas. Nenhum destes movimentos se considerava uma religião universal, e 

esta é uma possível razão para o declínio e a extinção da religião. Os gnósticos 

descritos aqui costumeiramente se consideravam superiores ao restante da 

humanidade, às vezes, seus doutrinadores proclamavam-se como deuses ou 

 
 
287 IRENEU, 1995, p. 71. 
288  HAARDT, Robert. Schöpfer und Schöpfung in der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes 

Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 44-45. 

289  FISCHER, Karl-Martin. Adam und Christus. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament – 
Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 
1980. p. 288. 



103 
 
 

salvadores superiores ao criador ou às potências criadoras deste mundo. Kurt 

Rudolph explica que as comunidades gnósticas eram muito mais escola do que 

comunidade, isto é, o centro da vida comunitária era a transmissão de doutrinas.290 O 

teólogo evangélico alemão Georg Strecker apresenta a gnose como diametralmente 

oposta ao cristianismo neste sentido, sendo que ela era um grupo fechado, ao passo 

que o cristianismo quer alcançar toda a humanidade.291 

A exegese gnóstica diferia muito da exegese cristã, porém, isto é a única 

característica que se lhe pode atribuir como um todo, porque também dentre e até 

mesmo dentro das escolas havia preceitos exegéticos contrários, ao ponto de 

tradições opostas e irreconciliáveis serem encontradas em uma e a mesma escola. 

Esta característica do gnosticismo não permite que o presente subitem se ocupe mais 

com exegese gnóstica – no subitem seguinte, no qual se estudará a apologética de 

Ireneu a estes sistemas, apenas se fará menção de textos, tradições sagradas ou 

interpretações gnósticas em referência a escola, seita ou doutrinador que a professou, 

e apenas caso Ireneu mencionou o assunto em relação à compreensão de Deus. 

Uma constante, porém, merece atenção: A revelação da gnose é uma 

autopredicação. A partir de fontes diferentes das de Ireneu, o teólogo evangélico e 

historiador eclesiástico alemão Wolfgang Ullmann estabelece esta constante.292 Isto 

explica por que os magos Marcos e Simão tiveram a liberdade de se anunciarem como 

encarnações de éões divinos sem que esta encarnação pudesse obrigatoriamente ser 

interpretada como cumprimento de alguma profecia, como foi o caso com a 

encarnação de Cristo na doutrina da comunidade cristã. 

3.1.2 A resposta de Ireneu de Lião 

A resposta de Ireneu às afirmações gnósticas sobre a natureza de Deus é 

encontrada logo no início de Contra as Heresias II. Lá, Ireneu resume as breves 

 
 
290 RUDOLPH, Kurt. Sophia und Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament – 

Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 
1980. p. 229. 

291  STRECKER, Georg. Judenchristentum und Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes 
Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 268. 

292 ULLMANN, Wolfgang. Apokalyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang 
(Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: 
Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 184. 



104 
 
 

refutações que já enunciou em Contra as Heresias I e introduz o segundo livro de sua 

série. “Demonstramos que um só é o Deus criador que não é fruto de degradação e 

que não há nada acima dele nem depois dele”293. Esta frase servirá como eixo para a 

presente seção do capítulo.  

3.1.2.1 Deus é único 

Como foi suficientemente provado pelos testemunhos de Ireneu e confirmado 

por fontes da arqueologia, a gnose não era monoteísta. Isto a faz incompatível com o 

cristianismo, uma religião declaradamente monoteísta. Como, todavia, Ireneu 

fundamentou o monoteísmo perante a gnose?  

O fundamento inicial se encontra em Contra as Heresias I, no qual Ireneu 

apresenta a sua compreensão de Deus como baseada em provas escriturísticas. A 

comunidade gnóstica que Ireneu conhecia se valia de livros sagrados do cristianismo 

para fundamentar a sua teologia, e o heresiólogo entendia que a exegese praticada 

pelos gnósticos não era legítima. Será reproduzido aqui um trecho do Evangelho de 

João que gerava dissensões entre cristãos e gnósticos (João 1,1-3; 14). 

1 No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. 
2 Ele estava no princípio com Deus. 3 Todas as coisas foram feitas por ele, e 
sem ele nada do que foi feito se fez. 4 Nele estava a vida, e a vida era a luz 
dos homens. [...]14 E o Verbo se fez carne, e habitou entre nós, e vimos a sua 
glória, como a glória do unigênito do Pai, cheio de graça e de verdade. 

Os exegetas gnósticos conhecidos por Ireneu tinham a seguinte interpretação 

sobre este texto: “Princípio” não é um advérbio de tempo, e sim um nome próprio. 

Princípio, Verbo (Logos em grego) e Deus são três éões distintos. Conforme o sistema 

fundamental apresentado acima, Princípio equivale ao Abismo, Deus ao Nous e Verbo 

ao Logos.294  

Quando João escreve “todas as coisas foram feitas por meio dele, e sem ele 

nada do que foi feito se fez”, os exegetas da gnose em questão compreendem que 

isto se refere aos éões que descendem do Logos conforme o sistema gnóstico. A vida 

que estava no Verbo (v. 4) é o éon Zoé (vida em grego), casado com Logos. “A luz 

 
 
293 IRENEU, 1995, p. 125. 
294 IRENEU, 1995, p. 56-57. 



105 
 
 

dos homens” é interpretada como o casamento entre os éões Homem e Igreja. No v. 

14, Unigênito, Graça e Verdade são interpretadas como nomes próprios de outros 

éões e não como um título de Cristo e dois de seus atributos.295  

Assim, Princípio, Verbo, Deus, Vida, Homem, Igreja, Graça e Verdade são 

nomes de éões, e figuram uma ogdôada de éões. O Evangelho de João, sob esta 

ótica, é um livro perfeitamente compatível com o politeísmo, afinal, ensina não a 

relação do Filho de Deus com seu Pai e o mundo, mas anuncia a glória de uma 

ogdôada de deuses. 

Ireneu discorda desta interpretação. Imagina-se que quando escutou ou leu 

esta doutrina pela primeira vez se espantou muito, pois seu professor Policarpo, que 

foi discípulo de João, nunca lhe ministrou uma doutrina politeísta, muito menos 

apresentou que isso fosse possível a partir do evangelho escrito pelo seu mestre.  

O heresiólogo começa a apresentar este ponto de vista, mostrando que o 

Evangelho de João, seu avô na fé, é incompatível com a doutrina gnóstica e não foi 

escrito para reproduzir os sistemas de divindades gnósticas. Ele inicia mostrando que 

a ordem cronológica das emissões de éões não é respeitada – afinal, o livro não fala 

de emissões, e sim de um único Deus e seus atributos – e não existe uniformidade na 

apresentação dos éões femininos, ou seja, a Igreja é subentendida, mas Graça e 

Verdade são explicitadas.296 

A principal refutação contra esta exegese é que o restante do Evangelho de 

João discorre acerca de um único Jesus Cristo, e não de várias potências, e que não 

reproduz as genealogias do sistema gnóstico, e sim a salvação da humanidade pela 

morte e ressurreição de Jesus Cristo.297 

Depreende-se destas máximas que Ireneu advoga a necessidade de analisar 

um texto religioso em primeira instância a partir de seu próprio contexto cúltico e 

literário, e não a partir de uma religião que proclama outros deuses e de livros que 

transmitem a doutrina desta religião alheia do contexto cúltico original.  

Se na obra anterior “Catequese e Leitura Bíblica no Contexto da Patrística” foi 

elucidado que Ireneu e todos os outros autores lá analisados se valeram com 

 
 
295 IRENEU, 1995, p. 57. 
296 IRENEU, 1995, p. 58. 
297 IRENEU, 1995, p. 59-60. 



106 
 
 

preferência ou exclusividade das escrituras sagradas do cristianismo para fazer 

catequese cristã,298 sendo que obras de tradições que não adoram o Deus dos 

cristãos faltam por completo, o oposto também não é admissível. Livros gnósticos não 

devem ser usados para instruir a comunidade cristã na fé, e livros sagrados cristãos 

não anunciam a gnose. Caso este argumento aparecer posteriormente na apologética 

da compreensão de Deus de outros autores, será retomado este assunto da 

independência de tradições.  

Este foi um argumento contra uma exegese que fundamentava o politeísmo 

dos gnósticos. O argumento poderia ser retorcido contra o seu professor, porque, se 

é inválida para a fundamentação de doutrinas de determinada religião a exegese de 

um texto de uma tradição estranha à tal religião, pode-se afirmar também que a 

refutação de tal exegese é insuficiente para a prova da falsidade da religião em 

questão, porque a determinada exegese está desautorizada por ser exógena. 

Em Contra as Heresias II, há um longo trecho onde o teólogo se ocupa com 

uma refutação baseada em razão simples. No referido caso, os teóricos gnósticos se 

valiam novamente de um argumento bíblico – isto é, ensinavam que o batismo de 

Jesus aos 30 anos de idade (cf. Lc 3,23) era uma figura da Triacôntada, ou seja, a 

comunhão dos 30 éões.299 Desta vez, Ireneu poderia se referir ao Evangelho de Lucas 

como um escrito monoteísta centrado na vida, morte e ressurreição de Cristo, 

entretanto, ele prefere refutar a doutrina que veio até as mãos dele a partir dela 

própria. Ele usa argumentos racionais. 

O primeiro argumento é que o Abismo ou Protoprincípio não merece o mesmo 

título que os outros éões, e seria algo superior, porque é incapaz de erro, enquanto 

éões como Sofia caíram no erro. A doutrina de trinta deuses cai por terra desta forma. 

Outrossim, o Pensamento e o Silêncio de uma entidade não são concebíveis como 

entidades separadas, já que somente existem a partir da ação dele. Assim, 

Enóia/Graça/Silêncio e Nous não podem ser compreendidos como entidades 

separadas do Abismo.300 

 
 
298 STRELOW, 2020, p. 137.  
299 IRENEU, 1995, p. 150-151. 
300 IRENEU, 1995, p. 151. 



107 
 
 

É refutado, também, que se possa aplicar a todos o mesmo nome, quando se 

percebe que Sofia pôde procriar sem cônjuge, enquanto aos outros éões isto não é 

facultado.301 Ou o conceito de éon é contraditório em si mesmo ou Abismo, as suas 

emanações, os demais deuses e Sofia têm pelo menos quatro naturezas distintas. 

Em segundo lugar, a Ogdôada é contraditória em si mesma, porque nela 

coexistem os entes Logos (Verbo) e Silêncio. Onde há silêncio, não há palavra, e o 

contrário também se aplica.302 A Zoé (Vida) também não poderia ter sido emitida em 

sexto lugar, pois isto significaria que Abismo era morto, isto é, sem vida, antes que ela 

nascesse.303 O Nous também não pode ter sido emitido, porque, para ser emitido, 

precisa ter um destino ou receptáculo, e nada pode conter o Intelecto do Deus 

supremo.304 Desta forma, o sistema é incompatível com a razão simples. 

Uma suposta prova escriturística da existência de vários deuses seria o fato 

de que se usam múltiplos nomes para designar Deus na Bíblia. Esta ideia, à primeira 

vista, não conflita com a harmonia escriturística, porque não cita elementos da 

tradição gnóstica, mas interpreta a Bíblia a partir de si mesma em sua fonte original. 

Para, porém, comprovar a unicidade de Deus, Ireneu explica que os nomes 

diversos que a língua hebraica emprega ao falar de Deus são títulos de um e o mesmo 

Deus e não nomes de deuses diversos. Ele ensina que cada título é usado em um 

contexto particular, mas todos se referem ao mesmo Deus, sendo aplicáveis a 

atributos e atitudes de Deus. 

E todos os outros nomes são apelativos de único ser, como, por exemplo, no 
latim, Senhor das Potências, Pai de todas as coisas, Deus onipotente, o 
Altíssimo, Senhor dos céus, criador, ordenador e semelhantes, e não 
pertencem a seres diferentes, mas somente a um só e único: designam um 
só Deus e Pai que contém todas as coisas e que a todas dá a existência.305 

Como apelativos, não são sujeitos independentes, e sim apenas outros nomes 

do mesmo Deus. Cai por terra o politeísmo gnóstico, a partir destas três principais 

refutações de Ireneu. Isto é possível depreender em outros contextos; assim, uma 

professora pode ser chamada de “mãe” pelos seus filhos, de “mulher” pelo seu 

 
 
301 IRENEU, 1995, p. 152. 
302 IRENEU, 1995, p. 153. 
303 IRENEU, 1995, p. 160. 
304 IRENEU, 1995, p. 157-158. 
305 IRENEU, 1995, p. 242. 



108 
 
 

cônjuge, de “senhora” por alguma pessoa que a interpelasse na rua, de “irmã” por fiéis 

de sua congregação religiosa e talvez por seus irmãos e irmãs de sangue, de “tia” por 

seus estudantes e sobrinhos, se ela os tiver, e por fim, pelo seu nome civil em ocasiões 

oficiais, sem que se trate de seis pessoas diferentes. O fato de que, todas as vezes, 

se usa a forma absoluta, não é o suficiente para dizer que “Mãe”, “Mulher”, “Senhora”, 

“Irmã”, “Tia” e “Maria da Silva” sejam seis mulheres distintas, porque o contexto no 

qual cada um destes títulos é aplicado implica que se trata de uma e a mesma pessoa.  

A academia moderna apresenta diversas perspectivas acerca deste assunto. 

Autores recentes como o especialista alemão em Antigo Testamento Werner H. 

Schmidt alegam que a variedade de títulos atribuídos a Deus, por exemplo no 

Gênesis, são testemunho de uma pluralidade de divindades que eram adoradas por 

nações e povos diferentes.306 Entretanto, isto não é a interpretação de Ireneu e 

tampouco da tradição cristã. O Novo Testamento interpreta o Antigo Testamento como 

o testemunho da história do mundo com Deus – o mesmo Deus do Novo Testamento 

– antes do advento de seu filho Jesus.  

O próprio Schmidt, dotado de honestidade acadêmica, apresenta as origens 

da “teoria das fontes” – a ideia de que o Pentateuco se origina de diversas fontes por 

causa dos diversos nomes de Deus – que chegaram até ele. Segundo Schmidt, um 

pastor evangélico da cidade alemã de Hildesheim chamado Henning Bernhard Witter, 

em 1711, e um médico francês de nome Jean Astruc, em 1753, foram os primeiros a 

interpretar a variedade de nomes de Deus como um testemunho da variedade de 

fontes.307 Foi mais tarde, porém, que a autoria de Moisés foi contestada – o orientalista 

alemão Johann Gottfried Eichhorn é apresentado como o autor desta teoria em 

1780.308  

Foi esta hipótese de fontes múltiplas, interpretadas e aglutinadas por diversos 

redatores ao longo do tempo, que fundamentou a teoria de que o Antigo Testamento 

desse testemunho de diversos deuses, mais tarde interpretados como um único Deus 

que se revelou de formas diversas. Esta opinião acarreta como consequência a 

opinião de que não é verdade que a Bíblia deve ser interpretada de acordo com a 

 
 
306  SCHMIDT, Werner H. Introdução ao Antigo Testamento. 5. ed. São Leopoldo: Sinodal, 

Faculdades EST, 2013. p. 330-331. 
307 SCHMIDT, 2013, p. 49-50. 
308 SCHMIDT, 2013, p. 50. 



109 
 
 

igreja, que confessa e presta culto a um único Deus e fundamenta a sua teologia no 

sentido mais estrito da palavra – o discurso sobre Deus – a partir dos dois 

testamentos. Ireneu não reconhece nenhum deus exceto o Deus da igreja ao ler o 

Antigo Testamento e não questiona a origem das fontes destes livros, porém busca 

aplicá-los para os desafios que se encontravam à sua frente. 

Ireneu não constrói, desta forma, doutrinas a partir da averiguação se 

determinadas escrituras sagradas dos judeus contêm verdade ou não ou 

questionando a origem das fontes que Moisés e outros autores empregaram. Está 

pressuposto em Ireneu que todo o Antigo Testamento é verdade.309 Ele compreende 

os livros deste cânone como coesos entre si e internamente, e a partir desta opinião, 

ele busca interpretar as perícopes a partir de um contexto maior e a partir de auxílios 

neotestamentários como as epístolas de Paulo.310  

A despeito de referidas opiniões que surgiram há poucos séculos em círculos 

acadêmicos, a maior parte das instituições que se autodenominam igrejas cristãs não 

professa o politeísmo. Pode-se dizer que a forma de interpretação bíblica de Ireneu, 

e a sua compreensão de Deus como único, de ambas as quais ele certamente não é 

o inventor, mas um dos que de forma mais compreensível, legaram este pensamento 

à posteridade por escrito, perduram no seio da igreja cristã por quase dois milênios. 

3.1.2.2 Deus é criador 

Se, para Ireneu, a unicidade de Deus é apreendida da leitura bíblica criteriosa 

e autoexplicativa, Ireneu usa explicações doutrinárias para fundamentar a criação 

como obra de Deus, como será analisado abaixo. Seria muito simples aplicar o início 

da Bíblia – “No início criou Deus os céus e a Terra” – como prova de sua opinião. 

Porém, àquele momento da redação de Contra as Heresias I, ele acabara de 

refutar a exegese do Evangelho de João que seus conhecidos gnósticos haviam 

apresentado, e possivelmente temia que, por causa do seu politeísmo, não tomariam 

a palavra “Deus” de forma absoluta, e sim como um entre vários seres 

extradimensionais.  

 
 
309 Confira STRELOW, 2020, p. 83-84. 
310 STRELOW, 2020, p. 102; 114. 



110 
 
 

Logo antes de apresentar a doutrina de que Deus é criador, ele explica que a 

exegese gnóstica é um amálgama de várias fontes – o que, como foi analisado na 

primeira parte deste capítulo, é consenso até hoje. Nas palavras do heresiólogo, a 

interpretação gnóstica “é como se alguém escrevesse com versos homéricos a missão 

de Hércules enviado por Euristeu para amarrar o cão infernal”,311 ou seja, um 

ecletismo que beira à aleatoriedade. 

Antitético a este ecletismo, o bispo de Lião apresenta a confissão de fé de sua 

comunidade, e que a doutrina desta confissão é igual àquela de todas as igrejas que 

existiam naquele tempo no mundo, como prova do papel de Deus de Criador. 

Com efeito, a Igreja espalhada pelo mundo inteiro até os confins da Terra 
recebeu dos apóstolos e seus discípulos a fé em um só Deus, Pai onipotente, 
que fez os céus e a terra, o mar e tudo quanto nele existe; em um só Jesus 
Cristo, Filho de Deus, encarnado para nossa salvação; e no Espírito Santo 
que, pelos profetas, anunciou a economia de Deus; e a vinda, o nascimento 
pela virgem, a paixão, a ressurreição dos mortos, a ascensão ao céu, em seu 
corpo, de Jesus Cristo, dileto Senhor nosso; e a sua vinda dos céus na glória 
do Pai, para recapitular todas as coisas e ressuscitar toda carne do gênero 
humano; a fim de que, segundo o beneplácito do Pai invisível, diante do Cristo 
Jesus, nosso Senhor, Deus, Salvador e Rei, todo joelho se dobre nos céus, 
na terra e nos infernos, e toda língua o confesse; e execute o justo juízo de 
todos: enviando para o fogo eterno os espíritos do mal, os anjos 
prevaricadores e apóstatas, assim como os homens ímpios, injustos, iníquos 
e blasfemadores; e para dar em prêmio a vida incorruptível e a glória eterna 
aos justos, aos santos e aos que guardaram os seus mandamentos e 
perseveraram no seu amor, alguns desde o início, outros, depois de sua 
conversão.312 

Em seguida, ele apresenta que igrejas de sete regiões com povos muito 

distintos – Germânia, Líbia, Ibéria, os países dos celtas, Oriente, Egito e o centro do 

mundo, possivelmente a Itália, tem igrejas que confessam todas a mesma doutrina, 

apesar das irreconciliáveis diferenças culturais entre estas regiões.313 Não seria 

possível dizer que há vários criadores, um que criou cada igreja nas diferentes regiões, 

somente pelo fato de que não havia naquele tempo uma confissão de fé ou uma 

catequese proferidas e executadas de modo igual; o conteúdo das confissões de fé e 

das catequeses é o mesmo, porém, o contexto e a capacidade de cada catequista faz 

divergir a forma de explicação aplicada em respectivos contextos.314  

 
 
311 IRENEU, 1995, p. 60. 
312 IRENEU, 1995, p. 61-62. 
313 IRENEU, 1995, p. 62-63. 
314 IRENEU, 1995, p. 63. 



111 
 
 

A confissão de fé de Ireneu deixa claro, antes de afirmar a Deus como criador, 

que ele é único. A ideia de que Deus é criador depende de sua unicidade, sendo que 

não é possível afirmar o contrário. É possível deferir que móveis em uma determinada 

casa foram produzidos em certa marcenaria, se ela for a única em toda a redondeza, 

mas não é possível comprovar que determinado marceneiro é o único profissional de 

uma cidade, somente porque se acharam exclusivamente móveis dele em uma casa 

desta cidade. 

Pode-se, entretanto, afirmar como contra-argumento que o ato de criação não 

pertence a Deus, porque a matéria é inferior e não o Deus único, incorruptível – 

chamado Abismo no sistema fundamental gnóstico, e sim anjos, inferiores, criaram a 

totalidade das coisas materiais. Era exatamente isto que alguns gnósticos 

professavam. Poder-se-ia, inclusive, tentar harmonizar esta opinião com o credo da 

comunidade de Lião, reproduzido acima, o qual faz menção de anjos caídos que 

sofrerão julgamento no futuro. 

Por isto, importa a Ireneu afirmar que os anjos não são criadores. Se os anjos 

criassem o mundo fora do domínio de Deus, isto exclui a sua unicidade, a sua 

onipotência e a sua onisciência; se o mundo foi criado dentro do domínio de Deus, e 

sob sua vontade, de fato, os anjos ou o criador inferior ao Deus supremo são 

instrumentos de Deus, conscientes de sua sina ou não, e ele pode ser igualmente 

considerado criador a partir desta doutrina.315 

Contudo, para Ireneu, a prova mais contundente de que Deus é criador se 

encontra no Evangelho de João, citado no item anterior: Tudo – isto é, toda a matéria 

e as coisas imateriais – foi feito por Deus mediante o seu Verbo. Prescindindo de 

auxiliadores, ele chamou as coisas à existência.316 Faz mais sentido que o onipotente 

Deus tenha criado tudo o que há sem primeiro criar auxiliadores. 

A igreja como igreja de todos os tempos e lugares é um testemunho vivo de 

que Deus é o Criador. A quantidade de diversas gnoses, religiões e estilos de vida 

que os povos da época de Ireneu professavam e seguiam – cuja única marca comum 

aparentava ser a contradição com pelo menos algum outro dos itens observados – 

tornam plausível a quem observa tamanha variedade a hipótese de que haja vários 

 
 
315 IRENEU, 1995, p. 129.  
316 IRENEU, 1995, p. 130-131. 



112 
 
 

criadores, ou autoridades espirituais sobre cada povo. Não admira que o teólogo 

católico e arqueólogo alemão Erik Peterson cite como uma compreensão corriqueira 

durante a era Patrística, tanto entre cristãos como outros grupos que cressem em um 

Deus supremo, que cada nação tivesse um anjo específico, e apenas o povo de Deus 

– Israel e a igreja – estivesse diretamente submisso a Deus, sem mediadores.317 

Esses mediadores não eram automaticamente imbuídos de qualquer virtude, 

sendo que a visão da escada celestial de Jacó em Gn 28, na qual anjos subiam e 

desciam, era interpretada como os anjos das nações tentando ascender ao trono de 

Deus e sendo rechaçados, tendo que descer.318 O reformador Martinho Lutero 

também identifica “anjos das nações” como uma forma de se referir a demônios que 

dominam cortes reais não dedicadas a Deus, como os anjos da Pérsia e Grécia que 

aparecem em Daniel 10. Estes demônios teriam poder de impedir até mesmo decretos 

e projetos de reis de conteúdo favorável ao povo de Deus de se concretizarem.319 

É digno de nota que o conceito de igreja como povo de Deus perdura pelos 

séculos. Teólogos da época da Reforma, como Lutero, adotaram o conceito de povo 

como aplicável à igreja. No seu livro “Como reconhecer a Igreja”, ele apresenta o 

seguinte conceito da igreja: 

Ora, há muitos povos no mundo. Mas os cristãos são um povo chamado de 
forma especial. Não se chamam simplesmente ecclesia, Igreja ou povo, mas 
sancta catholica christiana, quer dizer, um povo cristão santo. Este crê em 
Cristo, e por isto se chama povo cristão. Tem o Espírito Santo, que o santifica 
diariamente, não apenas por meio do perdão dos pecados que Cristo 
concedeu para os cristãos (como afirmam erradamente os antinomistas). Mas 
também por meio de abandono, purificação e castigo de pecados. Por isso é 
chamado um povo santo.320 

Lutero ainda adiciona sete características inatas deste povo, a saber, a 

Palavra de Deus,321 o batismo,322 a Ceia do Senhor,323 a confissão e absolvição dos 

pecados,324 o ministério eclesiástico325 – as pessoas imbuídas de funções clericais –, 

 
 
317 PETERSON, 1959, p. 52. 
318 PETERSON, 1959, p. 53. 
319 LUTERO, Martinho. Prefácio ao profeta Daniel. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 

2014. v. 8, p. 71. 
320 LUTERO, Martim. Como reconhecer a Igreja. São Leopoldo: Sinodal, 2001. p. 8. 
321 LUTERO, 2001, p. 16. 
322 LUTERO, 2001, p. 19. 
323 LUTERO, 2001, p. 20.  
324 LUTERO, 2001, p. 22. 
325 LUTERO, 2001, p. 24. 



113 
 
 

a liturgia e oração,326 o louvor e gratidão público a Deus, culminando na oração do 

Pai-Nosso, e por fim, a cruz,327 ou seja, o sofrimento e a perseguição que 

acompanham quem segue a Jesus Cristo.  

A adesão ao corpo de Cristo liberta o ser humano da obrigação de enxergar 

o padrão de vida, pensamento e filosofia ao qual sua etnia foi sujeita por construção 

histórica como inegociável. Ireneu não abroga a germanidade aos cristãos germanos, 

nem a orientalidade aos orientais, mas a fé que professam, embora codificada em 

idiomas diferentes, liberta todos os povos e também os indivíduos que não fazem parte 

de nenhuma etnia do erro à verdade, da ignorância acerca da origem do mundo para 

o verdadeiro culto ao Criador único e onipotente, ministrado à humanidade por meio 

de seu Verbo, Jesus Cristo. 

Conforme o teólogo presbiteriano e historiador brasileiro Alderi Souza de 

Matos, a salvação não é possível sem presumir a criação; pois se não foi Cristo aquele 

por meio de quem tudo foi criado, e seu Pai o Criador, por que eles deveriam salvar o 

mundo?328 A esta luz, faria sentido a ideia de que toda a criação perecerá pelo fogo. 

Mas é o amor indescritivelmente incandescente pela sua criação que causa Deus a 

descer dos céus e instituir a sua religião na terra, para salvação da humanidade. É 

esta descida de Deus que comunica a Verdade à humanidade, e pela descida de 

Cristo e fundação da igreja, Cristo pode ser encontrado nela e o verdadeiro sentido 

da Escritura pode ser descoberto pela humanidade e servir de libertação dos erros 

nos quais ela vagava.329 

3.1.2.3 Deus não é fruto da degradação 

Em princípio, as duas negações acerca da natureza de Deus apresentadas 

aqui são derivadas da ideia de que Deus é único e criador. Se é a origem de tudo, não 

pode ser fruto de nenhum evento; se é supremo, não pode haver nada ulterior a ele. 

Ireneu enfatiza estes dois pontos porque considera blasfemos os doutrinadores que 

atribuem uma origem, ainda por cima ignóbil, a Deus, e que alegam haver algo ulterior 

 
 
326 LUTERO, 2001, p. 39. 
327 LUTERO, 2001, p. 40. 
328 MATOS, Alderi Souza de. A divina tríade: Irineu de Lião e a doutrina de Deus. Fides Reformata, 

v./n. 2/1, 1997. p. 144. 
329 ORBE, Antonio. Parábolas evangélicas en San Ireneo. Madrid: Católica, 1972. v. 1, p. 29.  



114 
 
 

à sua potência, e entende que isto são doutrinas que precisam ser combatidas. A 

pesquisa sobre a argumentação de Ireneu acerca destes tópicos interessa também 

para a fundamentação de sua compreensão de Deus e aspectos não considerados 

nos dois pontos acima serão apreciados nos subitens que lidam com estas negações. 

O conceito de fruto, ou seja, produto de alguma entidade geradora, prescinde 

de longas elucubrações, o que não é o caso com o conceito de degradação no 

contexto do debate entre cristianismo e gnosticismo vivenciado por Ireneu de Lião. 

Gnósticos e cristãos convergem em admitir que há uma razão pela qual o mundo não 

se apresenta perfeito; discordam, porém, em qual seria esta razão.  

Foi suficientemente exposto na primeira parte do presente capítulo que a 

comunidade gnóstica não entendia a existência da matéria como possível sem a 

degradação, sendo esta degradação a concepção virginal de Entímese por Sofia e a 

criação da matéria por causa das paixões de Entímese. Ou seja, os sentimentos 

apaixonados de Sofia e Entímese, sua filha gerada por causa de emoções de Sofia, 

são a causa da degradação. O Demiurgo, o filho de Entímese que criou o mundo, é 

fruto desta degradação que nada mais é do que sensações, paixões e emoções de 

duas divindades femininas, uma a geradora, e outra tanto gerada pelas emoções 

como geradora de novas emoções. 

Os gnósticos não podem, ainda que praticassem tudo o que estivesse em seu 

alcance para este fim, tomar parte da degradação, porque são filhos de uma geração 

posterior e alheia à degradação. E todas as variantes conhecidas por Ireneu alteram 

nomes, quantidade e atributos das respectivas divindades, mas não concebem a 

criação como possível sem a degradação e tampouco imaginam o membro da 

comunidade gnóstica como passível de participação no mundo degradável. 

Não é este o pensamento do cristianismo – ele prescinde de muitas 

divindades, e antecipa a todas as coisas a criação pelo Deus único. A degradação é 

posterior à criação. O ser humano, afeito de livre arbítrio por parte de Deus e 

doutrinado com ensinamento falso por Satanás, causa não apenas a sua própria 

morte, mas a perdição do mundo inteiro – toda a terra é maldita por causa da obra do 

ser humano sob a influência de Satanás. Este é o pecado original, a transgressão do 

mandamento de Deus, que gera a condenação eterna.  



115 
 
 

Martinho Lutero foi um teólogo que analisou a fundo como se deu esta 

degradação em seu livro Preleção ao Gênesis. Ele explica que a degradação iniciou 

quando Eva duvidou da palavra de Deus, que pronunciou juízo sobre quem comesse 

do fruto da árvore proibida, para depois confiar piamente em Satanás;330 o pecado 

gera, por consequência, um breve prazer, inclusive capaz de gerar uma falsa 

compreensão da Palavra de Deus como se Deus aprovasse do pecado,331 para depois 

causar medo e afetar a razão humana a ponto de transformar o ser humano em 

completamente irracional.332 O ser humano passa a se tornar inimigo de Deus e não 

consegue mais ser restaurado sem auxílio exterior – do próprio Deus. 

Deus iniciou a restauração do mundo degradado a partir do envio de Cristo, e 

na igreja, esta restauração continua até o fim do presente mundo, que se dá com a 

entrega de todas as pessoas que rejeitam a salvação de Deus desta degradação ao 

reino do Anticristo e à sorte deste, que é o tormento eterno no lago de fogo com 

Satanás e seus anjos. Os membros da igreja são ressurretos em sua carne e podem 

viver eternamente na glória. No gnosticismo, não existe senão a predestinação ao 

fogo eterno para toda a matéria e a condenação ou salvação pelas obras más ou boas 

à alma de quem não é gnóstico – os gnósticos são pneumáticos e não têm nenhuma 

parte nisto tudo. 

Até então, foi elucidado por que o conceito de degradação de gnósticos e de 

cristãos não é o mesmo. A partir daqui, serão mostrados e trabalhados os argumentos 

que Ireneu emprega contra a ideia de que o Criador fosse fruto da degradação. 

O primeiro argumento é o fato de que, dentre as religiões conhecidas no 

ambiente de Ireneu, apenas as escolas gnósticas atribuem toda a matéria à 

degradação; os ritos pagãos adoram vários deuses que são criaturas na opinião dos 

cristãos, mas têm um Deus supremo que é adorado como criador. Isto parece, para 

Ireneu, uma prova de que o Deus supremo dos gnósticos é inventado.333 

O contexto de Ireneu foi marcado pela religiosidade romana – afinal, viveu 

toda sua vida no Império Romano. Em particular, o panteão grego, em sua cidade de 

 
 
330  LUTERO, Martinho. Textos selecionados da preleção sobre Gênesis. In: Obras Selecionadas. São 

Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 178-179. 
331 LUTERO, 2014, p. 180-181. 
332 LUTERO, 2014, p. 190-191. 
333 IRENEU, 1995, p. 247. 



116 
 
 

origem, Esmirna, e a religiosidade celta, que existia na Gália, durante sua moradia em 

Lião, foram os paganismos que certamente conheceu ao lado do panteão romano.  

Para entender o panteão grego, é necessária a análise de documentos desta 

extinta religião. Um deles é a Teogonia de Hesíodo, uma obra teológica do paganismo 

grego datada do período entre os séculos VIII e VI a.C.334 Esta Teogonia aborda a 

origem que se atribuía aos deuses gregos. Enquanto os deuses gregos não são os 

mesmos que os dos gnósticos, há diferenças e semelhanças entre os sistemas. 

Hesíodo alega ter recebido as informações acerca de suas divindades por 

uma revelação de musas, divindades gregas que supostamente possuem o dom da 

música, ao pastorear ovelhas perto do monte Hélicon.335 Ele apresenta a origem de 

tudo o que existe como fruto de um primeiro casamento dos deuses Caos e Terra336 

– ou seja, a terra não é criada, porém preexistente, uma diferença radical entre 

paganismo grego e gnosticismo. O deus supremo do sistema grego – Zeus – porém, 

não era o primeiro, e sim neto de Caos e Terra e filho de Cronos. Não há, porém, 

menção de uma degradação na genealogia de Zeus, o qual é mencionado na 

Teogonia como “Pai de Deuses e Homens”.337  

Pesquisadores modernos de mitologia como o mitógrafo estadunidense 

Thomas Bulfinch entendem que a religião romana é descendente da grega, guardada 

a ressalva que deuses gregos têm nomes diferentes em latim.338 Assim, Bulfinch 

entende o deus supremo do sistema romano, Júpiter, como o mesmo personagem 

que Zeus, a ponto de simplesmente intercambiar os dois nomes em sua obra “O livro 

de ouro da mitologia”.339 Os próprios romanos se autocompreendiam como 

descendentes de um povo que habitava a Ásia Menor, os troianos, o que reforça a 

interdependência de tradições. 

Esta era a compreensão que regia a mentalidade romana neste aspecto no 

período imediatamente anterior ao advento de Cristo. Naquele tempo, um poeta 

romano de nome Virgílio redigiu um poema com o título “Eneida”, em homenagem a 

 
 
334  HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. 2. ed. São Paulo: Iluminuras, 1992. p. 15. 
335  HESÍODO, 1992, p. 107.  
336 HESÍODO, 1992, p. 107. 
337 HESÍODO, 1992, p. 107. 
338  BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da Mitologia (A idade da Fábula): História de deuses e 

heróis. Ediouro: Rio de Janeiro, 2003. p. 6.  
339 BULFINCH, 2003, p. 12. 



117 
 
 

Eneias, um dos predecessores troianos do povo romano. O filólogo brasileiro Nelson 

Romero entende que este poema é, antes de uma obra religiosa, um “poema 

nacional”340 do povo romano. Virgílio retrata a viagem deste Eneias, que após a 

destruição de sua cidade Troia passou por várias aventuras e desventuras e 

conquistou o direito territorial sobre parte da região do Lácio, na Itália, após guerras 

com líderes locais.341 Considerando a possibilidade de que atrás deste mito haja 

alguma verdade histórica, não admiraria que um povo cuja origem estivesse próxima 

da cultura grega tivesse os mesmos deuses com nomes diferentes. 

Sobre os celtas e seus cultos, pouco se conhece – autores modernos como o 

arqueólogo britânico Thomas George Eyre Powell se valem de resquícios de origem 

galesa e irlandesa. Powell explica que certos celtas adoravam de fato um deus 

supremo – cuja autoridade se circunscrevia à tribo local, de forma que cada tribo tinha 

o seu deus – e celebravam a união marital deste com uma deusa que representava a 

natureza. Desta forma, há uma grande variedade de nomes de deuses descritos nos 

resquícios que chegaram a Powell, mas não se distinguem em funções como na 

cultura grega.342 É possível que Ireneu tenha conhecido a religião da tribo celta que 

vivia nos arredores de Lião e identificado o supremo deus tribal daquele povo – que 

possivelmente, sequer era conhecido poucas centenas de quilômetros adiante – e 

postulado esta tese. 

Tendo em vista os referenciais destas três religiões étnicas, fica claro a que 

pagãos Ireneu pode ter se referido, e evidencia-se o quão inédita se mostra a teoria 

de que o Criador fosse fruto da degradação não apenas no mundo judaico-cristão, 

mas dentro do próprio paganismo. Esta ênfase pode ter sido fundamental no debate 

para com pagãos de fé romana e celta em Lião, os quais recebiam convites para se 

filiarem tanto à igreja quanto a qualquer escola gnóstica que estivesse nos arredores 

de Lião.  

Ireneu critica a ideia de que emoções possam, sem mais nem menos, tornar-

se matéria – e que desta matéria surgisse um Deus criador. O que o ser humano não 

consegue fazer, o Deus supremo certamente conseguiria, mas como é possível uma 

 
 
340 VIRGÍLIO. Geórgicas: Eneida. Rio de Janeiro: W. M. Jackson, 1964. p. XXV. 
341 VIRGÍLIO, 1964, p. XXI. 
342 POWELL, T. G. E. Os Celtas. Gris: Lisboa, 1965. p. 119-121. 



118 
 
 

divindade inferior – Entímese - crie toda a matéria do universo por meio da paixão e 

uma parte desta criação – o Demiurgo – plasme o restante, apesar de ser fruto da 

degradação?343 Parece muito mais lógico para Ireneu que a divindade suprema, 

onipotente, não degradada – e única – chame todas as coisas à existência pelo seu 

Verbo, e assim tudo o que existe venha a ser, como o confessa a cristandade.344 A 

degradação precisa ter ocorrido de forma posterior à criação, porque senão, não 

poderia haver perfeição nesta. 

3.1.2.4 Não há nada acima dele nem depois dele 

Está suficientemente provado que, se Deus é criador, onipotente e único, não 

pode haver nada acima dele nem depois dele. Entretanto, havia doutrinadores que se 

consideravam enviados de um deus superior ao ensinado pela igreja, ou apregoavam 

este tipo de deus. Ireneu refutou cada um deles extensivamente. Quatro deles 

receberão atenção neste tratado: Simão, Basílides, Marcião e Marcos. 

Simão é o único dos três que aparece nas escrituras sagradas dos cristãos, 

porém, como o livro de Atos dá um mau testemunho dele – ele queria comprar o poder 

do Espírito Santo com dinheiro e foi bruscamente rejeitado por Pedro em Atos 8,18-

24, Ireneu não se estende em refutar Simão em particular, porém, se contenta com o 

testemunho da Escritura de que a moral deste homem é muito contrária aos princípios 

cristãos.  

O pecado de Simão é explicado no comentário ao livro de Atos escrito pelo 

reformador francês João Calvino. Simonia, o pecado que leva o nome do heresiarca, 

e “é um comprar e vender perverso das dádivas do Espírito, ou alguma outra coisa 

semelhante a isto, enquanto um homem as abusa para ambição ou outras 

corrupções.”.345 A definição é suficiente para entender a gravidade do pecado 

cometido – usar de corrupção na igreja é subverter o trabalho de Deus.  

 
 
343 IRENEU, 1995, p. 149. 
344 IRENEU, 1995, p. 149-150. 
345 CALVIN, John. Commentary upon the Acts of the Apostles. Grand Rapids: Baker Book House, 

1993. v. 1, p. 344. (Tradução nossa). Original: It is a wicked buying and selling of the gifts of the 
Spirit, or some other such like thing, whilst that a man abuseth them unto ambition or any other 
corruptions. [Observação: O livro reinicia a contagem de páginas uma vez antes desta página 344.] 



119 
 
 

Existe a possibilidade de que Simão nunca sequer compreendeu a mensagem 

do evangelho. O teólogo anglicano estadunidense Richard Pervo apresenta em seu 

comentário ao livro de Atos a ideia de que Simão, ao interceder perante os apóstolos 

pelo perdão pelo seu pecado, ao invés de pedir perdão diretamente a Deus, dá a 

entender que quer se evadir da maldição do que ele presume que seja um mago mais 

poderoso que ele próprio.346 Sua atitude dá testemunho de que nunca houve uma real 

conversão a Cristo.  

Isto explicaria por que uma pessoa que ouviu a Pedro e a outros apóstolos e 

se deixou batizar após o seu testemunho não só se prestaria a tentar corromper a 

igreja, mas também a professar – novamente – uma compreensão de Deus divergente 

daquela da igreja, pela segunda vez, após o batismo, e selando a sua exclusão da 

comunhão das pessoas cristãs. Não admira que Ireneu tenha Simão em tão baixa 

estima. 

O heresiólogo afirmou algo que hoje é considerado inverídico sobre os 

simonianos: “E também são chamados simonianos, nome que lhes vêm de Simão, o 

iniciador da mais ímpia doutrina, e é deles que se origina, com nome falso, a gnose, 

como se pode deduzir das afirmações deles.”347 Pode ter ocorrido que as 

comunidades simonianas atribuíam a Simão a instauração da religião chamada 

gnose, ignorando ou omitindo o amálgama que gerou esta religião, e Ireneu, por causa 

das informações que recebeu acerca de Simão, acreditou que ele possa ter sido o 

inventor da gnose. 

Na interpretação bíblica de Ireneu, basta um mau testemunho em um livro 

bíblico para rebaixar indelevelmente o conceito de determinada pessoa. Percebe-se 

que a aproximação de Ireneu às Escrituras Sagradas, embora fundamentasse a obra 

de teólogos posteriores, nem sempre foi levada à cabo. Assim, Ireneu se contenta em 

declarar apostólico tudo aquilo que proveio de uma fonte apostólica, enquanto, por 

exemplo, Lutero, entende que apenas é apostólico aquilo que promove a Cristo, 

opinião que lhe concede a licença de rejeitar até mesmo trechos de escritos de Pedro 

 
 
346 PERVO, Richard I. Acts: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2009. p. 215. 
347 IRENEU, 1995, p. 100. 



120 
 
 

e Paulo como apostólicos quando não enxerga onde este respectivo trecho anuncia a 

Cristo.348  

O perigo de interpretar todos os livros sem distinção como apostólicos 

consiste em tomar trechos isolados de seu contexto e tomar por dogma algo que 

somente faz sentido quando lido a partir de outras escrituras. Ireneu combateu este 

perigo ao explicitar que os quatro evangelhos devem nortear a interpretação bíblica 

de acordo com suas características específicas.349 O perigo de rejeitar partes ou livros 

inteiros da Bíblia consiste em introduzir novos crivos – por exemplo, as opiniões e os 

interesses pessoais – na interpretação bíblica. Lutero combateu este perigo ao 

traduzir toda a Bíblia, mesmo aqueles livros com cuja doutrina não concordava, por 

completo da forma mais fidedigna que pôde ao alemão de seu tempo, garantindo o 

acesso à Escritura do modo mais original possível. De toda forma, o cristianismo não 

promove o que pode ser chamado de “exegese libertinista” a partir das pesquisas de 

Peter Nagel, ou seja, a adaptação de trechos descontextualizados da Escritura a 

propósitos alheios ao texto do livro. 

O princípio de admitir o livro de Atos como autêntico e norteador para a 

doutrina da igreja é muito perceptível em outros livros de Ireneu;350 entretanto, no caso 

de Basílides, Marcião e Marcos, os quais o Novo Testamento não menciona, Ireneu 

se expressa mais exaustivamente. Um trecho de Contra as Heresias II que se aplica 

a Basílides e sua doutrina dos 365 céus será reproduzido abaixo. 

Se foi possível ao Abismo realizar por si mesmo o modelo do Pleroma, por 
que o Demiurgo não pode por si mesmo realizar este mundo? E se a criação 
é a imagem daqueles [Éões superiores], o que impede dizer que eles são 
imagens de coisas superiores, e as superiores imagens de outras ainda, e 
chegar a infinitas imagens de imagens? É o que aconteceu a Basílides que, 
sem chegar à verdade, julgou que poderia evitar esta dificuldade com uma 
série infinita de coisas derivadas umas das outras, quando estabeleceu 365 
céus criados sucessivamente um do outro por meio da semelhança; e isto, 
como dissemos, seria indicado pelos dias do ano, sobre os quais estaria a 
potência que dizem inefável e a economia dela. Mas nem mesmo assim evita 
a dificuldade. Com efeito, se lhe perguntarem de onde recebe o céu superior 
aquela forma pela qual foram feitos sucessivamente os outros, ele 
responderá que a recebe da economia do Inefável. Portanto, ou diz que o 
Inefável fez esta obra de si mesmo ou terá que admitir uma Potência superior 

 
 
348 LUTERO, Martinho. Prefácio às Epístolas de São Tiago e Judas. In: Obras Selecionadas. São 

Leopoldo: Sinodal, 2003. v. 8, p. 154. 
349 STRELOW, 2020, p. 111-112. 
350 STRELOW, 2020, p. 113. 



121 
 
 

da qual o Inefável recebeu o modelo grandioso das coisas assim feitas por 
ele.351 

A infinidade de cópias não é refutada a partir de um número retirado da 

natureza, que deve servir de medida para a quantidade de céus e planos, e sim a 

partir da doutrina da unicidade de Deus. Qualquer pessoa poderia retirar outro número 

do universo observável e empregá-lo como tal medida. O próprio Ireneu propõe o 

número 4380, que equivale ao número de horas romanas do ano de 365 dias.352 

Esta doutrina poderia ser sempre usada para alegar uma autoridade superior, 

provinda de um céu superior, no qual habita uma divindade superior que desceu ao 

presente mundo, e nenhuma comunidade gnóstica estaria salva de ter de se defender 

contra um doutrinador aleatório que alega ser uma divindade ou um messias de tal 

divindade superior à divindade considerada suprema pela respectiva comunidade.  

O sistema cristão, com um único Deus e um cânone de escrituras sagradas, 

redigido exclusivamente por testemunhas fiéis da religião, é muito mais seguro para 

garantir a integridade das comunidades. A prática confirma isto, porque várias 

comunidades cristãs da época de Ireneu, como a de Lião ou a de Roma, persistem 

até hoje, enquanto os agrupamentos gnósticos que Lião possuía durante o ministério 

de Ireneu, que talvez poderiam ter sido até mais numerosos que a igreja católica 

daquela cidade naqueles tempos, se extinguiram por completo no decorrer dos 

séculos. 

O terceiro doutrinador a ser abordado neste subitem é Marcião, o qual 

confessava um deus acima daquele venerado pela igreja. A atitude de Marcião de 

alterar escrituras sagradas do cristianismo para seus fins – nominalmente, o 

Evangelho de Lucas e epístolas de Paulo – faz Marcião ser classificado como “porta-

voz do diabo” por Ireneu.353  

Apenas isto confirma que Ireneu considerava os escritos do Novo Testamento 

como sagrados, sendo que é obra de Satanás, em sua concepção, alterar a Escritura 

Sagrada. Também a doutrina marcionita de que Abel, Enoque, Noé e os patriarcas 

 
 
351 IRENEU, 1995, p. 169-170. 
352 IRENEU, 1995, p. 171. 
353 IRENEU, 1995, p. 109-110. 



122 
 
 

Abraão, Isaque e Jacó não foram salvos por não terem a doutrina de Marcião é 

considerada como consequência da possessão de Marcião por Satanás.354  

Isto implica que, no contexto de Ireneu, havia um tipo de “diabolologia”, se é 

que pode assim ser chamada, a partir da qual se poderia distinguir o pior tipo de 

ensinamento e de “ensinador”, e que destes não se poderia esperar nada a não ser o 

convite à eterna condenação, velada sob um manto aparente de piedade. 

Outra evidência de que existia uma compreensão sobre o diabo muito 

destacada e implícita para os leitores e as leitoras de Ireneu é o quarto doutrinador a 

ser abordado aqui, Marcos o Mago. Ireneu já o anuncia como o “verdadeiro precursor 

do Anticristo”355 no início de sua menção ao mago, por ter se anunciado como um 

detentor de uma “Potência suprema vinda de lugares invisíveis e indescritíveis".356 A 

liturgia da comunidade de Marcos, reproduzida no item 2.1.5, é considerada como 

assessorada por um demônio.357 O fato de que intercurso sexual, inclusive chegando 

ao ponto de estupros, ocorria nesta liturgia, serve de reforço para Ireneu no que tange 

este argumento.358 

Sobre a doutrina de que a verdade tem um corpo de mulher e é disposta de 

acordo com as letras do alfabeto grego, Ireneu afirma que não pode ser verídica, 

afinal, os gregos receberam o seu alfabeto de Cadmo, conforme as informações que 

Ireneu tinha, muito provavelmente de Heródoto. O historiador grego relata no quinto 

livro de sua “História”: 

Os fenícios vindos com Cadmos,[...] introduziram numerosos conhecimentos 
entre os helenos quando se estabeleceram em seu território – entre outros, o 
conhecimento do alfabeto, que os helenos, até onde vai o meu conhecimento, 
não possuíam anteriormente; de início este alfabeto era o mesmo usado 
pelos fenícios; depois, com o passar do tempo, simultaneamente com a 
língua esses cadmeus começaram a mudar a forma das letras. As regiões 
circunvizinhas eram habitadas em sua maior parte por helenos de raça iônia; 
eles adotaram os caracteres aprendidos dos fenícios e passaram a usá-los 
com ligeiras modificações, e usando-os eles os divulgaram. [...] Eu mesmo vi 
caracteres cadmeus no santuário de Apolo Ismênio em Tebas da Boiotia.359 

 
 
354 IRENEU, 1995, p. 110. 
355 IRENEU, 1995, p. 70. 
356 IRENEU, 1995, p. 70. 
357 IRENEU, 1995, p. 71. 
358 IRENEU, 1995, p. 71-72. 
359 HERÓDOTO. História. 2. ed. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1988. p. 274. 



123 
 
 

Ou seja, antes da atividade literária de Cadmo e da adaptação total do alfabeto 

ao grego falado – pois, conforme Ireneu, o alfabeto cádmico original apenas dispunha 

de 16 letras – não poderia haver verdade. Ireneu acusa Marcos de querer transformar 

a verdade em um ídolo.360 Assim como Marcos, Ireneu acreditava que a verdade era 

divina, mas repelia a imagem de verdade apresentada pelo doutrinador gnóstico – o 

conhecimento histórico de Ireneu lhe proibia a aceitar tal imagem.  

Tudo isto leva a perguntar qual a origem da compreensão diabolológica da 

escola de Ireneu, que o levava a categorizar indiscriminadamente Marcião e Marcos 

como possessão de Satanás e precursores de seu Anticristo. Erra quem imagina que 

Ireneu simplesmente atribuía títulos deste calibre aleatoriamente a alvos de sua ira. 

Ireneu apresenta, tanto em Marcião como em Marcos, um testemunho de alguém 

considerado autoritário nestas questões. 

Em Contra as Heresias III, ele mostra que Policarpo respondeu 

grosseiramente a Marcião, quando este tentava saudá-lo – ao dizer “Prazer em 

conhecê-lo”, Policarpo lhe retrucou: “Eu te conheço como primogênito de Satã”.361 

Ireneu adverte que é melhor evitar o diálogo com pessoas como Marcião.362 

Também há um testemunho deste tipo contra Marcos. Ireneu cita uma poesia 

que um “velho arauto da verdade” compôs acerca deste mago, na qual se afirmava 

que um demônio chamado Azael fora enviado por Satanás para conceder a Marcos 

os poderes que confirmariam as doutrinas rejeitadas pela igreja através de sinais.363 

Não é possível determinar quem este senhor pode ter sido, talvez o próprio Policarpo, 

ou algum membro da escola esmirniota, ou ainda alguma outra pessoa considerada 

em estima por aquela escola. O fato de que o nome da pessoa não é mencionado 

indica que já era conhecida pelas pessoas leitoras sob este epíteto. 

Uma vez que nem Policarpo nem Ireneu legaram um livro onde se tratasse 

extensivamente de Satanás e como identificá-lo, tampouco outros membros da escola 

esmirniota têm escritos que sobreviveram até a presente era, resta verificar quais os 

atributos de Marcião e Marcos considerados diabólicos e buscar relacioná-los. São 

eles: na liturgia, a profecia sob inspiração de demônio (Marcos), a prática de magia 

 
 
360 IRENEU, 1995, p. 82. 
361 IRENEU, 1995, p. 252. 
362 IRENEU, 1995, p. 252. 
363 IRENEU, 1995, p. 83. 



124 
 
 

para confirmar doutrinas consideradas réprobas pela igreja através de sinais 

mirabolantes (Marcos), e intercurso sexual, envolvendo por vezes estupros (Marcos); 

na doutrina, a alteração de Escritura Sagrada cristã (Marcião) e a pregação de um 

deus superior ao da igreja, (Marcos e Marcião) sendo que os que não veneram o 

presumido superior estão excluídos da salvação (Marcião) e reduzir a verdade a um 

conceito temporal e compreensível (Marcos). 

3.1.3 Conclusão sobre Contra as Heresias I e II 

O heresiólogo Ireneu de Lião escreve “Contra as Heresias I” como uma 

apreensão do contexto religioso gnóstico de seu tempo e lugar vivencial, e “Contra as 

Heresias II” como refutação da gnose. Ireneu apresentou fidedignamente as 

informações que conseguiu obter acerca das escolas gnósticas que conhecia e se 

baseou nestas suas pesquisas para apresentar porque as doutrinas acerca de Deus 

que elas propõem não são aceitáveis para a igreja. 

A situação multiversa da gnose pode ser respondida, de forma geral, com o 

credo lionense – mas algumas diferenças particulares entre determinados 

doutrinadores e escolas gnósticas e a igreja necessitam de um tratamento particular. 

Longe de silenciar sobre afirmações assertivas acerca de Deus, apresentando-o como 

uno e criador, Ireneu se aplicou em responder negativamente falsas afirmações, como 

a ideia de que o Criador fosse fruto da degradação e que não fosse o Deus supremo.  

Estas afirmações normalmente estavam atreladas a uma compreensão de 

messianidade ou divindade derivada de um poder superior. A messianidade ou 

divindade autoproclamada de um doutrinador gnóstico punha em xeque não apenas 

a compreensão de Deus e a doutrina da igreja, mas também a de outros doutrinadores 

gnósticos que professavam ou se identificavam com uma divindade considerada 

inferior no sistema proposto pelo autoproclamado messias ou deus. 

A autoridade autoproclamada de muitos doutrinadores tinha por consequência 

a compreensão de que não houvesse restrições à interpretação bíblica. Ireneu 

conheceu apenas um redator e censurador de texto bíblico dentre os professores da 

gnose – Marcião. Entretanto, as pesquisas arqueológicas em Nag Hammadi 

apresentaram que isto não era tão incomum entre gnósticos. 



125 
 
 

O problema em editar o conceito de Deus e o texto da Escritura Sagrada 

consiste em abandonar qualquer padrão que possa servir de oriente para a teologia e 

vida de fé. Em Contra as Heresias I e II, Ireneu não combate apenas as doutrinas 

gnósticas individualmente, mas também a premissa de que este tipo de conceito – 

Deus e Sagrada Escritura – possam ser amovíveis e passíveis de degradação e 

corrupção. 

Contra as Heresias I e II lega à igreja a mensagem de que esta prática está 

intimamente relacionada com a atividade de Satanás. Ireneu aprendeu nos âmbitos 

de sua escola de pensamento que o Anticristo fará exatamente estas coisas – redatar 

a Bíblia para que esta transmitisse a sua doutrina incapaz de e oposta a salvar a 

humanidade e proclamar a si mesmo como deus, acima do Deus que a Bíblia anuncia. 

Quando sinais mirabolantes acompanham este tipo de pregação, Ireneu os atribui à 

atividade demoníaca nas congregações que as assistem e na vida destes 

doutrinadores. É recomendado abster-se até mesmo de simples conversas coloquiais 

com pessoas que optaram conscientemente por negar a autoridade da Escritura e de 

Deus – Ireneu usa de autoridades conhecidas pelos seus e pelas suas leitoras para 

apresentar como estas pessoas têm clara ligação com o mundo das trevas. 

Em Contra as Heresias I e II, a apologética da compreensão de Deus ocorre 

tanto a partir da Bíblia como a partir da inconsistência e controvérsia dos argumentos 

gnósticos que chegaram até Ireneu. A história dos movimentos gnósticos que Ireneu 

conhecia, que desmente alegações de divindade e messianidade, também foi usada 

como argumento apologético. Em favor do argumento da igreja, a sua unidade na 

diversidade – em muitos países com tradições e culturas extremamente diversas, as 

pessoas cristãs confessam uma e a mesma fé – é empregada, uma crassa oposição 

ao contexto gnóstico, onde pode ocorrer que uma e a mesma pessoa, quem dera uma 

e a mesma escola, tenha diversidade de doutrinas e até mesmo contradições. 

3.2 DEMONSTRAÇÃO DA PREGAÇÃO APOSTÓLICA 

Neste livro, despontam duas características dignas de menção antes de iniciar 

a análise da compreensão de Deus que ele propaga. A primeira característica é a sua 

origem. O livro foi escrito no contexto de novas doutrinas e filosofias invadindo a igreja 

e subvertendo a sua mensagem – semelhante a e contemporâneo da obra “Contra as 



126 
 
 

Heresias”. Direcionada a um cristão já conhecedor de doutrinas fundamentais do 

cristianismo, a Demonstração serve para rememorar e fortalecer esta pessoa, de 

quem nada sabemos a partir do livro exceto seu nome “Marciano”.364 Eusébio de 

Cesareia alega que este Marciano era irmão de Ireneu, uma hipótese passível de 

aceitação.365 

A segunda característica que será mencionada aqui é a sua estrutura. É um 

documento bipartite. O teólogo católico-romano brasileiro Ari Luís do Vale Ribeiro 

identifica as duas partes principais como “Catequese dos Apóstolos”366 e 

Demonstração Profética.367 – títulos que não se encontram no texto original, mas 

facilitam a compreensão do pensamento do autor. Se na primeira seção a ênfase está 

na história do ser humano com Deus – sua queda e salvação – a segunda parte do 

livro tem por intuito comprovar a pregação que os apóstolos perfizeram mediante 

citações da Bíblia.368 A presente análise respeitará a bipartição do texto. 

3.2.1 A Catequese dos Apóstolos 

Ireneu introduz esta repartição de sua obra amparado em uma antropologia 

bipartite e várias citações bíblicas, culminando com uma Regra de Fé. O teólogo 

compreende o ser humano como dotado de corpo e alma – e ambos devem ser 

dedicados a Deus. A santidade do corpo é mantida pela abstinência de atos que 

desagradam a Deus, e a santidade da alma é mantida pela rejeição de doutrinas que 

negam a verdadeira piedade. Ireneu entende que as duas santidades apenas podem 

levar o ser humano à vida de fé se coexistirem simultaneamente no ser humano, sem 

contradição ou ausência de uma das duas.369 

A origem e orientação da antropologia que Ireneu professa na Demonstração 

da Pregação Apostólica é tema de debates e discórdias na teologia. É o sacerdote 

católico alemão Ernst Klebba quem compreende a Demonstração de tal forma que 

não apenas Jesus Cristo, mas sim todo e qualquer ser humano é feito à imagem e 

 
 
364 STRELOW, 2020, p. 43-44. 
365 EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 186. 
366 IRINEU de Lyon: Demonstração da pregação apostólica. São Paulo: Paulinas, 2014. p. 147. 
367 IRINEU, 2014, p. 148. 
368 STRELOW, 2020, p. 44. 
369 IRINEU, 2014, p. 72. 



127 
 
 

semelhança de Deus. A tradução do armênio ao alemão de um excerto do capítulo 22 

apresentada por Simon Weber, em um tomo que também contém obras irenaicas 

traduzidas por Klebba, denota que o ser humano por si só é feito à imagem e 

semelhança de Deus. Lá, está escrito: 

O sangue de quem derrama sangue humano deve ser derramado para 
vingança. Pois o ser humano foi feito conforme a imagem de Deus, e a 
imagem de Deus é o Filho, conforme cuja imagem o ser humano veio a ser. 
Por isto, aquele [o Filho] apareceu na plenitude dos tempos, para mostrar 
como a imagem lhe é semelhante.370 

O sacerdote e teólogo católico-romano austríaco Ferdinand Gahbauer 

analisou as divergências entre o pesquisador alemão Klebba e um teólogo chamado 

Struker – possivelmente o professor católico-romano de apologética Arnold Struker, 

que trabalhou na primeira metade do século XX em Münster – a partir de cujas 

proposições a inferência de que todo ser humano é feito à imagem e semelhança de 

Deus não é possível a partir da Demonstração da Pregação Apostólica. Gahbauer 

ressalta que havia uma tradição conforme a qual a alma – ou seja, uma das duas 

partes do ser humano conforme Ireneu – é a imagem e semelhança de Deus, porém 

que há discórdia se Ireneu aderia a esta compreensão ou entendia que todo o ser 

humano, alma e corpo, é feito à imagem e semelhança de Deus.371 

Vale Ribeiro traduz o último período do trecho em questão ao português como 

“para demonstrar que imagem era semelhante a ele”.372 A tradução dá margem a 

várias interpretações – “ele” pode se referir ao ser humano, a Jesus e a Deus. O 

próprio Ribeiro deixou o período aqui reproduzido entre aspas, o que pode implicar 

que se trata de um texto polissêmico no original armênio. É necessário o acesso a 

outras fontes para uma conclusão, considerando que a opinião de Klebba não é a 

única neste quesito e a tradução ao português foge de termos excludentes de uma ou 

outra interpretação. 

 
 
370 IRENÄUS. Des heiligen Irenäus’ Schrift zum Erweis der apostolischen Verkündigung. In: 

BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer 
Werke in deutscher Übersetzung München: Kösel, 1912. v. 3, p. 599. (Tradução nossa). Original: 
Wer Menschenblut vergießt, dessen Blut soll zur Vergeltung vergossen werden. Denn nach Gottes 
Bild ist der Mensch gemacht, und das Bild Gottes ist der Sohn, nach dessen Bild der Mensch 
geworden ist. Deshalb erschien jener auch in der Fülle der Zeiten, um zu zeigen, wie das Abbild ihm 
ähnlich ist.  

371 GAHBAUER, Ferdinand Reinhard. Mensch V: Alte Kirche. In: Theologische Realenzyklopädie. 
Berlin: de Gruyter, 1992. v. 22, p. 494.  

372 IRINEU, 2014, p. 86. 



128 
 
 

O teólogo evangélico alemão Reinhold Rieger apresenta uma solução a partir 

de Contra as Heresias V,6 – ele deriva deste texto que a imagem de Deus existe tanto 

no corpo quanto na alma do ser humano, entretanto, não há possibilidade de 

semelhança entre o ser humano e Deus se ele não tiver em si o Espírito Santo. Em 

Contra as Heresias II,29, Rieger entende que o argumento de que o ser humano todo 

– corpo e alma – é imagem de Deus, vale como refutação a determinados gnósticos.373 

Considerando a noção de santidade de Deus, não é possível imaginar uma 

ideia de santidade que não fosse semelhante ou imitadora de Deus. Se Ireneu postula 

a possibilidade de que corpo e alma possam alcançar santidade, cada um de sua 

forma, parece lógico que o corpo seja uma imagem de Deus.  

A bem-aventurança que provém desta harmonia entre uma alma dedicada à 

fé e um corpo dedicado à prática do bem é, conforme Ireneu, melhor descrita no Salmo 

1,1. De acordo com o esmirniota, é “feliz o homem que não vai ao conselho dos 

ímpios, não para no caminho dos pecadores, nem se assenta na roda dos 

zombadores.”374 Ireneu não tarda em interpretar estas três categorias de uma forma 

muito atual à sua época.  

O “Conselho dos Ímpios” é interpretado como as instituições de povos que 

não reconhecem a Deus como Senhor. Ireneu entende que foi o Verbo – Jesus Cristo 

pré-encarnado – que falou a Moisés em Êx 3,14 “Eu sou aquele que é”.375 As nações 

que não querem adorar aquele que é, incorrem na mais profunda impiedade. Isto seria 

um exemplo de uma impiedade da alma, não necessariamente implicando a 

impiedade do corpo, mas não a excluindo. Os pecadores são todos os que, 

conhecendo a Deus, não o obedecem.376 Aqui é retratada, portanto, uma santidade 

da alma sem santidade do corpo. Os zombadores, que são chamados cínicos, e sua 

roda, são compreendidos como uma escola perseverante em falsas doutrinas.377 

Estas escolas parecem a pior opção de todas. A descrição de Ireneu implica que esta 

 
 
373 RIEGER, Reinhold. Mensch VI: Kirchengeschichtlich. In: Religion in Geschichte und Gegenwart: 

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2002. v. 4, p. 
1061. 

374 IRINEU, 2014, p. 72. 
375 IRINEU, 2014, p. 72-73. 
376 IRINEU, 2014, p. 73. 
377 IRINEU, 2014, p. 73. 



129 
 
 

postura lhes proíbe de manter viva a fé verdadeira, sem a qual, conforme a tradução 

grega de Isaías 7,9 da qual Ireneu se valeu, não é possível obter a salvação.378  

Interessa dialogar esta proposta interpretativa de Ireneu com resultados de 

outras pessoas pesquisadoras dos Salmos de épocas posteriores. Lutero escreveu 

um comentário aos salmos em latim, que nunca foi traduzido ao português, no qual se 

posiciona quanto a estas categorias. A impiedade, para Lutero, continua sendo o 

desconhecimento de Deus;379 o pecado, pior que a impiedade sem conhecimento, 

porque significa a perseverança em não confessar a sua maldade como tal, mas 

escusá-la como algo bom.380 A cátedra dos zombadores, que Lutero conhece como 

“Cátedra da Pestilência”,381 representa uma escola fundada com o propósito de 

espalhar o que Lutero considera pestilência espiritual – doutrinas que se opõem e 

negam a doutrina de Cristo, o qual se assenta na “Cátedra da Saúde”382 e ensina a 

perfeita saúde espiritual. Lutero deixa claro que estas pessoas, contra toda a sanidade 

possível, preparam sua própria morte aos protestos de Cristo e da igreja, resistindo à 

graça e ao Espírito Santo, e a salvação, que Cristo pode e muito deseja lhes 

entregar.383 

O evangelista batista inglês Charles Spurgeon entende que os três níveis de 

apostasia – ímpios, pecadores, zombadores – são uma escala ascendente de 

separação de Deus e de sua comunidade, e não necessariamente representem 

instituições ignorantes do evangelho ou avessas à igreja. Este caminho decadente, 

conforme Spurgeon, inicia com a aceitação de conselhos indecentes, passando para 

a prática impenitente de pecado até uma posição onde se aconselha outras pessoas 

a pecar.384 Artur Weiser, teólogo evangélico alemão especialista em estudos 

veterotestamentários situado no século XX, compreende também que se trata de três 

níveis de apostasia em grau ascendente. Ele defende que de conselho, exemplo e 

 
 
378  IRINEU, 2014, p. 73. 
379  LUTHER, Martin. Dictata super Psalterium. In: D. Martin Luthers Werke: Kritische 

Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Böhlau, 1885. v. 3, p. 15. 
380 LUTHER, 1885, p. 15-16. 
381 LUTHER, 1885, p. 16. (Tradução nossa). Original: Cathedra pestilentie [sic!]. 
382 LUTHER, 1885, p. 16. (Tradução nossa). Original: Cathedra salutis. 
383 LUTHER, 1885, p. 16. 
384 SPURGEON, C. H. The Treasury of David: containing an original exposition of the Book of Psalms, 

a collection of illustrative extracts from the whole range of literature. New York: Funk & Wagnalls 
Company, 18[--]. v. 1, p. 1. 



130 
 
 

comunhão com os zombadores – aqueles que zombam da palavra de Deus – são o 

assunto da perícope.385 

Para concluir a comparação, o notório pesquisador veterotestamentário 

Rudolf Kittel, teólogo evangélico alemão editor de uma versão do Antigo Testamento 

em hebraico, explica que o zombador ou escarnecedor do Salmo 1 só pode ser, no 

seu sentido original, um escarnecedor de Deus, e que nesta reunião de 

escarnecedores, ideias como a justiça de Deus eram apresentadas como surreais e 

impossíveis – um contexto, ainda conforme Kittel, que se tornou realidade quando o 

judaísmo começou a se helenizar e professores de filosofias e religiosidade grega 

entraram em contato com a comunidade judaica, causando sincretismo e menosprezo 

do testemunho hagiográfico acerca de Deus.386  

Percebe-se que Lutero, após mais de um milênio da morte de Ireneu, ainda 

tem uma opinião muito parecida com Ireneu sobre os primeiros versículos do salmo 

1. Autores mais modernos como Spurgeon e Weiser, que viveram em uma época na 

qual a individualidade era mais recorrente, resistem a considerar estes versos como 

testemunhos de instituições públicas e entendem que se trata de ações e escolhas 

individuais. A exegese acadêmica de Kittel, porém, deixa claro que o contexto 

helenista de sincretismo se enquadra muito bem na descrição do salmo. Ireneu, 

portanto, encontra tanto em autores comprometidos com a tradição da igreja, quanto 

com a pesquisa acadêmica, pessoas que confirmam a sua interpretação do salmo 1. 

Contra o pecado – um mal que acomete toda a raça humana – existe o 

remédio do batismo, instituído com o fim de redimir a humanidade do pecado.387 

Contra a heresia, o desconhecimento de Deus, e a falta de fé, existe a regra de fé, 

que remete ao batismo e fundamenta a necessidade dele.388 Ireneu repassa a 

Marciano a seguinte regra: 

Eis a ordem da nossa fé, o fundamento do edifício e a base da nossa conduta: 
Deus Pai, incriado, incircunscrito, único Deus, criador do universo. Tal é o 
primeiro e principal artigo de nossa fé. O segundo é o Verbo de Deus, Filho 
de Deus, Jesus Cristo, nosso Senhor, que apareceu aos profetas segundo o 
desígnio de sua profecia e segundo a economia disposta pelo Pai; Por meio 
dele foi criado o universo. E no fim dos tempos, para recapitular todas as 

 
 
385 WEISER, Artur. Die Psalmen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. p. 70. 
386 KITTEL, Rudolf. Die Psalmen. Leipzig: H. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1914. p. 2. 
387 IRINEU, 2014, p. 73-74. 
388 IRINEU, 2014, p. 73-74. 



131 
 
 

coisas, [o Verbo] se fez homem entre os homens, visível e tangível, para 
destruir a morte, para manifestar a vida e restabelecer a comunhão entre 
Deus e o homem. E como terceiro artigo, o Espírito Santo, de cujo poder os 
profetas profetizaram, e os Padres foram instruídos com relação a Deus, e os 
justos foram guiados no caminho da justiça, e que no fim dos tempos foi 
difundido de um modo novo sobre a humanidade, por toda a terra, renovando 
o homem para Deus.389 

Esta regra de fé difere da regra de fé apresentada em Contra as Heresias. 

Entretanto, não há contradições entre as duas confissões. A presente regra de fé é 

um preâmbulo para as explicações que hão de ser expostas posteriormente, 

apresentando como Deus Pai, Filho e Espírito Santo agem para com a humanidade. 

3.2.1.1 Deus-Pai 

O primeiro e principal artigo trata de Deus-Pai, conforme a regra de fé 

enunciada no item anterior. A estrutura do documento dá a entender porque se chama 

principal – Ireneu dedica um espaço considerável do que Vale Ribeiro chamou de 

“Catequese dos Apóstolos” para explicar como se revelou Deus-Pai nas Escrituras. 

Não seria suficiente a palavra “principal” para acusar Ireneu de considerar o Filho e o 

Espírito inferiores ao Pai – os capítulos 10 a 30 lidam preponderantemente com a 

atuação de Deus-Pai no mundo, sendo que o Filho e o Espírito recebem menos 

atenção nesta específica exposição.  

Deus-Pai é apreendido pelas suas atividades descritas no Antigo Testamento, 

majoritariamente no Gênesis e no Êxodo. Ele criou o ser humano, conforme Ireneu, 

com o melhor barro que havia, e “traçou sobre este composto o seu próprio perfil”.390 

Este ser humano primevo de nome Adão tinha, conforme Ireneu, o poder de governar 

todo o restante da criação de Deus – tanto os animais como os chamados “servos” de 

Deus, ou seja, os seus anjos e o chefe dos arcanjos.391 

Deus deu a Adão a tarefa tinha de nomear os animais criados por Deus, e 

também criou uma esposa para Adão, da mesma forma como os animais eram macho 

e fêmea. Para fins de não se ensoberbecer contra aquele que lhe deu tanto poder, 

 
 
389 IRINEU, 2014, p. 75-76. 
390 IRINEU, 2014, p. 78. 
391 IRINEU, 2014, p. 79. 



132 
 
 

Deus deu a Adão também uma lei – a proibição de comer os frutos de uma árvore do 

jardim onde vivia.392 

Há um livro no qual Lutero relata sobre as atividades de Deus com o primeiro 

ser humano. Na sua “Preleção ao Gênesis”, Lutero explica que Deus instituiu, em 

relação a Adão, três parâmetros muito importantes para a humanidade. O ser humano 

não apenas teve o domínio sobre todos os animais, mas um conhecimento 

sobremaneira profundo sobre cada um deles, a ponto de poder atribuir o nome mais 

cabível a cada animal. Lutero apresenta o pecado como razão por que este tipo de 

conhecimento apenas pode ser adquirido pela experiência hoje em dia.393 

Também é instituído por Deus, antes do pecado, o casamento. Lutero deixa 

claro que do casamento advém outras obrigações naturais para o homem, como, por 

exemplo, a obrigação de manter uma habitação fixa, cuja principal e original razão é 

a mulher, e de gerar descendência.394 A lei da árvore, que foi dada antes de Adão ter 

uma esposa, é a instituição da igreja – uma forma de culto primitiva, mas autêntica, 

porque contém nela a obediência a Deus.395 

Quando o ser humano desobedeceu esta lei, Deus tomou providências por 

causa desta desobediência. O anjo que deu a Adão o conselho de desobedecer a 

Deus recebeu o nome de Satanás – que Ireneu traduz como “rebelde” ou “caluniador” 

do hebraico – e foi amaldiçoado por Deus, bem como o animal usado como disfarce 

por este anjo.396 O ser humano não foi amaldiçoado, mas castigado com a expulsão 

da presença de Deus e do Jardim onde vivia com Deus-Pai e o Verbo.397  

Após esta expulsão, o ser humano se degradou mais e mais ano após ano, e 

todo o gênero humano, exceto Noé e sua família, estava completamente corrompido 

além de toda chance de restauração. Deus destruiu toda a humanidade e os animais 

com um dilúvio, exceto um resto que esteve com Noé. Noé recebeu ordens de Deus 

de construir uma arca gigante na qual caberiam exemplares de todas as espécies de 

animais e a família de Noé. Todos os povos que vieram a existir após o dilúvio tem 

 
 
392 IRINEU, 2014, p. 80-81. 
393 LUTERO, 2014, p. 149. 
394 LUTERO, 2014, p. 159-160. 
395 LUTERO, 2014, p. 140. 
396 IRINEU, 2014, p. 81-82. 
397 IRINEU, 2014, p. 82. 



133 
 
 

origem nos filhos de Noé, Sem, Cam e Jafé.398 Para entender melhor a que textos 

Ireneu faz referência, reproduzir-se-ão a bênção e maldição de Noé sobre seus filhos 

em Gn 9,25-27.  

“Maldito seja Canaã! Escravo de escravos será para os seus irmãos”.26 Disse 

ainda: “Bendito seja o Senhor, o Deus de Sem! E seja Canaã seu escravo.27 Amplie 

Deus o território de Jafé; habite ele nas tendas de Sem, e seja Canaã seu escravo.” 

Cam se comportou mal, zombando de seu pai, e por isto foi amaldiçoado por 

Noé.399 A maldição se tornou, conforme o texto da Demonstração que se tem hoje, 

uma herança que perpassou todos os países descendentes de Cam, os quais se 

tornaram pecadores.400 Deus foi chamado de “Deus de Sem”. Ireneu intepreta que 

“Deus de Sem” se refere prolepticamente a Abraão, descendente em décimo grau do 

mesmo, que foi um piedoso seguidor de Deus conforme o livro de Gênesis. A profecia 

de que Jafé habitará nas tendas de Sem se refere a um período muito posterior – 

Ireneu entende que aqui a igreja, que passaria a venerar o mesmo Deus que os 

semitas – nominalmente os judeus – estava prenunciada. O habitar nas tendas refere-

se, portanto, à herança dos céus.401 

Sobre os povos mencionados na Demonstração, há controvérsias quanto à 

tradução, e, portanto, quanto à identidade deles. Quando Vale Ribeiro apresenta o 

elenco de povos descendentes de Cam, ele traduz o texto da seguinte forma:  

Quando alcançou a idade adulta, Cam teve sobre a terra uma posteridade 
numerosa como uma floresta, desenvolvendo-se por quatorze gerações de 
descendentes, quando por Deus, em seguida, foi ceifada. De fato, os 
cananeus, os eteus, os farezeus, os eveus, os amorreus, os jebuzeus, os 
sodomitas, os árabes, os habitantes da Fenícia, todos os egípcios e lídios 
descendem de Cam, e caíram sobre a maldição, que se estende por longo 
tempo sobre aqueles ímpios.402. 

Uma reprodução do texto irenaico não pode nortear a igreja sem que a 

explanação dos termos aqui empregados seja a tradutora do sentido. O oposto seria 

 
 
398 IRINEU, 2014, p. 83. 
399 O texto bíblico reproduzido acima relata a maldição como recorrente sobre Canaã, filho de Cam, 

não sobre o próprio Cam, nem sobre os demais filhos de Cam. Abaixo, mostrar-se-ão mais 
evidências que o texto da “Demonstração da Pregação Apostólica” em questão pode ter sido 
alterado ao longo dos séculos. 

400 IRINEU, 2014, p. 84. 
401 IRINEU, 2014, p. 84-85. 
402 IRINEU, 2014, p. 84. 



134 
 
 

propagar uma compreensão de Deus proveniente de uma falsa compreensão da 

Bíblia e de Ireneu. O primeiro problema, evidente do próprio documento que se chama 

Demonstração da Pregação Apostólica, é sua genealogia – ele chegou até a 

atualidade a partir de uma tradução armênia de um texto-base grego, e nada se 

conhece de relevante sobre a história de transmissão nos séculos imediatamente 

posteriores à morte de Ireneu; a descoberta do texto ocorreu no século XX. 

O professor de exegese católico-romano Simon Weber, que traduziu o texto 

em armênio ao alemão, apresenta dúvidas quanto à nominata desta lista de povos, e 

não esconde que houve dissensões tanto entre intelectuais armênios quanto alemães 

que assessoraram esta tradução. Por exemplo, os termos “árabes” e “todos os 

egípcios e lídios” foram contestados, sendo que há evidências que se trata de nações 

extintas há milênos, que não encontram correspondência no atual Oriente Médio nem 

em qualquer parte do mundo.403 

Ireneu aparenta ter essa mesma opinião, quando ele afirma que toda a 

descendência de Cam foi ceifada. Entretanto, uma vez que a lista de nomes que 

aparece em Ireneu não é confiável conforme a comunidade científica, é necessário 

buscar outras fontes. O cientista religioso suíço Fritz Stolz menciona Canaã como o 

nome de uma região sem unidade política no Levante, cuja historiografia praticamente 

não pode ser mais reconstruída pela falta de fontes e impossibilidade de conectar os 

dados isolados de épocas e locais diferentes.404 Teologicamente, Stolz entende que 

se trata de um termo usado de modo pejorativo, para descrever tudo aquilo que não 

cabe na religião israelita, mas existia em Israel na época pré-exílica.405 

O historiador brasileiro André Reinke concorda em grande parte com as 

delimitações propostas por Stolz, citando Canaã como “uma faixa de terra ao Leste 

do Mediterrâneo, com cerca de 250 quilômetros de comprimento”.406 Entretanto, ele 

entende que nunca houve, de acordo com registros bíblicos, o extermínio do povo 

cananeu por parte de israelitas ou outro povo, e sim a assimilação com os hebreus.407 

Reinke afirma que um possível episódio a ser interpretado como o julgamento do povo 

 
 
403 IRENÄUS, 1912, p. 596-597. 
404 STOLZ, Fritz. Kanaan. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 1988. v. 17, p. 544. 
405 STOLZ, 1988, p. 552-553. 
406 REINKE, André Daniel. Os outros da Bíblia: História, fé e cultura dos povos antigos e sua atuação 

no plano divino. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2019. p. 124. 
407 REINKE, 2019, p. 152-153. 



135 
 
 

cananeu por Deus tenha sido a captura, destruição e assimilação de Cartago por 

Roma, pois Cartago havia sido fundada como colônia cananeia.408 Werner Huss, um 

historiador alemão especialista em história cartagena, indica o ano de 146 a.C como 

o ano da destruição total de Cartago pela potência romana, sendo que a cidade só 

veio a ser reconstruída e repovoada em 44 a. C. por Júlio César, conforme o 

arqueólogo alemão Guntram Koch.409  

Não é possível saber qual evento Ireneu de Lião considera o momento 

histórico do extermínio do povo cananeu, ou de onde ele obteve estas informações, 

se é que se pode dar crédito a elas como provenientes da pena irenaica. Os termos 

“Canaã” e “cananeu” servem muito mais quando empregados naquele sentido que os 

autores da modernidade chamam de teológico, o qual possivelmente foi o único 

acessível a Ireneu.  

Dificilmente, o trecho em questão se apoiou em fontes bíblicas, porque o 

Evangelho de Mateus relata a existência de cananeus no Levante ainda na época de 

Jesus (Mt 15,21-28 – a história da mulher cananeia com a filha endemoninhada). É 

quase contraditório assumir que um conhecedor dos evangelhos tão exímio quanto 

Ireneu possa assumir um fato como histórico, se este encontra contestação no 

Evangelho de Mateus.410 Considerando que Ari Luis do Vale Ribeiro identifica um 

trecho não em outro livro de Ireneu, mas na própria Demonstração, como citação da 

referida perícope,411 a ideia de que o texto atual com esta lista de povos, já contestada 

desde a sua descoberta, e com estas informações sobre Cam e os cananeus, tenha 

sido redigido desta forma por Ireneu, não encontra muito respaldo. Por exemplo, no 

livro de Contra as Heresias 3, apenas do Evangelho de Mateus, há mais de 40 

citações, o que indica que Ireneu tinha amplo conhecimento deste evangelho. 

Mt 15,21-28 claramente indica que, pela fé, qualquer povo, incluindo os 

cananeus, pode aceder a Cristo e ser libertado das forças do mal. O testemunho da 

teóloga e pastora da Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil Aline Danielle 

Stüewer sobre a perícope ilustra como uma leitura da aparente rejeição que Jesus 

 
 
408 REINKE, 2019, p. 158. 
409 HUSS, Werner; KOCH, Guntram. Karthago, Stadt und Staat III: Geschichte und Gesellschaft. In: 

Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 4, p. 883. 
410 Cf. STRELOW, 2020, p. 157-158. 
411 IRINEU, 2014, p. 95. Confira a nota de rodapé na referida página. 



136 
 
 

demonstra à mulher cananeia no texto não coaduna com a mensagem do Evangelho 

de Mateus como um todo. Em sua “Exegese sobre MT 15,21-28”, Stüewer ensina: 

Em Mateus, a missão do Jesus terreno é descrita como exclusiva ao povo de 
Israel, como aparece em Mt 15,24. “Por essa razão Mateus explicita em 
detalhes o desenrolar desse encontro, por razões apologéticas e missionário-
teológicas.” Mas isso não significa que a missão esteja restrita aos judeus, de 
modo a excluir todas as demais pessoas que não se encaixam nesse pré-
requisito. Também o Jesus terreno cura e acolhe as pessoas de outras raças 
e culturas, que venham ao seu encontro, mesmo sem buscá-las no sentido 
estrito da palavra. Trata-se, talvez, apenas de uma estratégia missionária. O 
Jesus ressurreto, no entanto, envia os seus discípulos e as suas discípulas 
para todas as pessoas, de todo o mundo, de todos os tempos e lugares. (Mt 
28,19-20).412 

Em uma linha de pensamento protestante, que considera os evangelhos 

superiores aos escritos patrísticos em autoridade, nenhum Pai da Igreja tem 

autoridade para desmentir ou revocar o chamado de Jesus. Entretanto, seria muito 

atípico de Ireneu ignorar o evangelho desta forma, considerando que, poucos 

capítulos depois, cita a perícope em questão.  

Talvez o texto irenaico sofreu adições ou redações para fundamentar algum 

tipo de política contra alguns dos povos listados ou por algum outro objetivo alheio à 

razão existencial do livro em algum momento posterior à morte de Ireneu. Esta tese 

explicaria porque nomes de povos sabidamente existentes na época de Ireneu, como 

os egípcios, são apresentados como extintos pelo livro logo após a sua menção – 

talvez se quis denotar alguns povos como “herdeiros da maldição”. Uma exegese 

aprofundada do texto armênio, incompatível com a proposta da presente tese de 

doutorado e excedente das faculdades do redator da tese, poderá quiçá esclarecer o 

processo de redação mais a contento das questões levantadas. 

Nenhum povo ou indivíduo existente está oprimido com a maldição de Canaã, 

seja a partir da perspectiva do Evangelho de Mateus, no qual a mulher cananeia pode 

receber milagres de Jesus pela fé e toda a humanidade pode receber Cristo por meio 

do batismo e discipulado, ou na perspectiva do texto possivelmente corrompido da 

Demonstração, que alega que toda a humanidade existente descende de Sem e Jafé. 

Disto se depreende que todos os povos têm livre permissão de prestar culto 

ao Pai – o Deus de Sem. Quem for descendente de Sem, tem por natural a adoração 

 
 
412 STÜEWER, Aline Danielle; STRÖHER, Marga Janete. Exegese de Mateus 15.21-28. São Leopoldo: 

EST, 2005.  



137 
 
 

do Pai, afinal, Deus-Pai é o Deus de seus ancestrais. Na igreja, todos os não-semitas 

têm a permissão de “habitar nas tendas de Sem”, isto é, tomar parte da herança que 

Deus tem prometido a Abraão. Assim, Deus não rejeita pessoas por sua origem étnica, 

e se uma prática semelhante ocorre na igreja, a prática é avessa à natureza de Deus. 

Após o dilúvio, Deus estabeleceu o arco-íris como sinal de que jamais 

ocorreria um novo dilúvio, e que o derramamento de sangue humano seria proibido 

sob a pena de morte, além de ordenar a dispersão e a proliferação da humanidade. A 

dieta da humanidade foi alterada – a partir de então, foi permitido por Deus o consumo 

de carne.413 Formada esta aliança, Ireneu apresenta o episódio da torre de Babel, 

após o qual ocorreu a multiplicidade de línguas como consequência da união dos 

povos sem a ordem de Deus – Deus aniquilou o projeto pecaminoso de construir uma 

torre até o céu sem derramar, para isto, uma gota de sangue humano, porém 

impossibilitando a comunicação.414 

Abraão é mencionado na Demonstração da Pregação Apostólica como um 

homem que foi justificado pela fé. Ireneu apresenta a circuncisão como um pacto que 

confirma a fé, não como o método de salvação em si. Isaque e Jacó foram educados 

dentro destes parâmetros e permaneceram na fé.415 Por isto, explica Ireneu, Deus é 

chamado na Escritura de “Deus de Abraão, Deus de Isaque e Deus de Jacó”.416 

Quando o assunto se torna a Babel e Abraão, os comentaristas de Ireneu têm 

muita facilidade em apreender e apresentar as referências bíblicas empregadas pelo 

bispo de Lião, o que é padrão em seus escritos – frequente uso de citações bíblicas 

para fundamentar a sua doutrina.417 O teólogo reproduz e sintetiza excertos de 

Gênesis 11 e Gênesis 12 nos capítulos 22 a 24 de seu livro, que gravitam em torno 

dos dois temas.418 

A pesquisa exegética do sacerdote católico-romano brasileiro Cláudio Dalbon 

interpreta a vida de Abraão e a edificação de Babel como dois polos antagônicos. O 

texto hebraico das perícopes de Gn 11,1-9 e Gn 12,1-9, estudadas comparativamente 

 
 
413 IRINEU, 2014, p. 86. 
414 IRINEU, 2014, p. 87. 
415 IRINEU, 2014, p. 88-89. 
416 IRINEU, 2014, p. 89. 
417  STRELOW, 2020, p. 142. 
418 IRINEU, 2014, p. 86-88; IRENÄUS, 1912, p. 599. 



138 
 
 

por Dalbon, deixa claro que dois padrões de comportamento humano distintos se 

desenvolvem.  

O primeiro padrão, de Babel, é a reunião de toda a humanidade em um projeto 

despreocupado com ordens de Deus ou com seus interesses, autocentrado e 

megalomaníaco. O segundo, de Abraão, é a resposta de um ser humano à ordem de 

Deus.419 A compreensão de Deus da escola de pensamento esmirniota será 

apreendida a partir do testemunho bíblico da relação de Deus-Pai com o projeto de 

Babel e o projeto de Abraão e da interpretação que Ireneu aduz deste testemunho.  

Ainda na exegese de Dalbon, é identificada a recorrência da expressão “toda 

a terra” nada menos que cinco vezes. O autor explica que a intenção do projeto era 

dominar todo o orbe terrestre, e cujo único fim consistia em engrandecer o próprio 

nome da humanidade.420 

Os comentaristas veterotestamentários Carl Friedrich Keil e Franz Delitzsch 

apontam para a atividade de Deus neste contexto como coibidora, mas de forma 

alguma punitiva de acordo com o mérito.421 Deus intervém na história para impedir 

algo pior, a liberdade de uma coletividade pecadora e rejeitadora de Deus para 

cometer crimes. Conforme os cálculos dos dois teólogos luteranos, e considerando as 

narrativas do dilúvio e o espaço-tempo do dilúvio a Babel, poderiam ter participado 

aproximadamente 30 mil pessoas, dos quais pouco mais de 12 mil eram homens, na 

empreitada de Babel.422 Deus interveio para fazer cumprir a sua ordem de povoar a 

terra, não para punir. 

O padrão de Abraão é responsório à palavra de Deus por duas razões. Em 

primeiro lugar, porque Deus fora proclamado como Deus de Sem – assim, era 

necessário que um semita o seguisse. Em segundo, porque Abraão agiu se 

esforçando em cumprir a palavra de Deus, com fé de que era verdade o que Deus lhe 

prometera.423 

 
 
419 DALBON, Cláudio. Babel e Abraão: dois projetos antagônicos. Gênesis 11,1-9 e 12,1-9. In: Estudos 

Bíblicos. Petrópolis: Vozes, 2000. n. 68, p. 42-43. 
420 DALBON, 2000, p. 44. 
421 KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. The Pentateuch. Grand Rapids: Eerdmans, 1951. v. 1, p. 

174. 
422 KEIL/DELITZSCH, 1951, p. 176. 
423 IRINEU, 2014, p. 88-89. 



139 
 
 

No seu comentário exegético ao Gênesis, o pesquisador Claus Westermann, 

um teólogo evangélico alemão, explica que a aliança entre Deus e Abraão não era 

baseada em mutualismo, e sim em uma promessa unilateral de Deus para com 

Abraão. Deus profere o que fará a Abraão, independente de como Abraão se 

comportar – Abraão responde com uma tentativa de obedecer a sua palavra.424 Em 

Abraão, Deus-Pai manifestou a sua disposição de abençoar os que lhe seguem. Deus 

foi chamado de Deus de Sem, mas à época, até onde a Bíblia ensina, não havia 

nenhum tipo de promessa sobre terras e heranças para Sem, apenas para Jafé.  

O biblista e sacerdote católico-romano holandês Carlos Mesters explica que 

Abraão tinha a intenção de constituir um povo abençoado por Deus na sua nova pátria, 

que estaria por vir.425 Mesters compreende que foi a obediência a Deus que levou 

Abraão à monolatria,426 e não o contrário, e desta forma a exegese e recepção do 

texto enfocam mais ainda a unilateralidade da atitude de Deus para com Abraão – 

completamente oposta à unilateralidade humana na tentativa de edificar Babel. 

Abraão responde às bendições de Deus, mas Abraão nada pode fazer ou deixar de 

fazer que possa alterar o seu destino, seja como abençoador de todas as famílias da 

terra, seja como pai de um povo que há de passar por mais de quatrocentos anos de 

escravidão do Egito – Deus apenas apresenta o futuro a Abraão.427 

Ireneu silencia sobre os quatro séculos de escravidão, dos quais o Pentateuco 

não faz muito estendida menção. Ele apenas refere o período e sobre como os 

descendentes de Jacó se multiplicaram, e imediatamente parte para a apresentação 

da ação de Deus-Pai na vida de Moisés. Deus guiou o seu povo para fora da casa da 

escravidão, enquanto os seus algozes morreram todos no Mar Vermelho. Ireneu 

interpreta a punição dos egípcios como consequência de injustiça contra o povo de 

Abraão.428 

Deus Pai também se dirigiu ao seu servo Moisés, o qual tirou Israel do Egito, 

e lhe mostrou onde haveria de falecer, levando-o ao monte Nebo. Moisés não pôde 

entrar na terra de Canaã por sua infidelidade a Deus nas águas de “Meribacades”.429 

 
 
424 WESTERMANN, Claus. Genesis 12-36. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1981. p. 127. 
425 MESTERS, Carlos. Abraão e Sara. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1980. p. 53. 
426 MESTERS, 1980, p. 53. 
427 IRINEU, 2014, p. 89. 
428 IRINEU, 2014, p. 89. 
429 IRINEU, 2014, p. 92. 



140 
 
 

Destas áreas, nas quais Ireneu depreende a atuação de Deus-Pai, percebe-

se que a relação entre Deus e seu povo não mudou das promessas feitas a Abraão. 

E não é apenas Ireneu quem encontra paralelos entre a história de Abraão e de 

Moisés. O já citado teólogo contemporâneo Claus Westermann entende que Moisés 

fundamentou sua atuação teologicamente nas histórias dos patriarcas, que 

possivelmente não haviam ainda sido escritas naquele tempo e existiam como 

tradição oral em meio ao povo.430 

O teólogo evangélico alemão Wolfgang Oswald apresenta a compreensão de 

que a atitude interventora de Deus no Egito, conforme o direito internacional vetero-

oriental, é a única forma possível de justificar o Êxodo. No direito oriental, não existe 

possibilidade legal de sair da submissão de um senhor uma vez que o senhorio foi 

estabelecido. O dominador precisa libertar o dominado, senão, a dominação será 

vitalícia e hereditária.431 Entretanto, a posição de Deus na compreensão religiosa do 

povo judeu, de Senhor do Universo, legitima e justifica tanto a libertação de Israel 

quanto a punição dos egípcios com as dez pragas.432  

Deus, considerado o Senhor de toda a terra, tem direito de ordenar a Faraó o 

que deve fazer, e o fato de não ter aniquilado Faraó antes de dez flagelos, respondidos 

sempre com tentativas de rebelião, representa a sua longanimidade. Considerando a 

ação de Deus para com Israel, manifesta-se a sua misericórdia, em libertar o oprimido 

que não tem forças próprias para sair de sua situação de miséria. 

A mesma relação de senhorio pode-se apurar entre Deus e Moisés. As águas 

de “Meribacades” se encontram em Números, 20,7-12. Moisés feriu uma rocha da 

qual sairia água, porém o fez de um modo que desagradou a Deus, e por isto, Deus 

não permitiu que Moisés entrasse na terra de Canaã. Entretanto, Deus não 

abandonou Moisés até a morte, sendo fiel a Moisés mesmo após o profeta ter falhado. 

Conclui-se que Ireneu se vale preferencialmente das histórias do Pentateuco 

para dissertar sobre a natureza de Deus-Pai. Deus-Pai é Criador, e cria o ser humano 

dotado de sabedoria, que é afetada pelo pecado. Deus institui e regula a vida social, 

 
 
430 LESSING, Erich; WESTERMANN, Claus. Gott sprach zu Abraham: die Geschichte des biblischen 

Volkes und seines Glaubens. Freiburg: Herder, 1976. p. 15. 
431 OSWALD, Wolfgang. Auszug aus der Vasallität: Die Exoduserzählung (Ex 1-14) und das antike 

Völkerrecht. In: Theologische Zeitschrift. Basel, v. 67, n. 3, 2011. p. 276. 
432 OSWALD, 2011, p. 278. 



141 
 
 

de forma que a mesma seja organizada e frutífera. Deus castigou a humanidade no 

dilúvio porque estava irremediavelmente perdida, mas toda a humanidade tem o 

direito de voltar a Deus, pedindo perdão e buscando a ele. Deus interveio em Babel, 

mas não para destruir, e sim para coibir algo que seria a autodestruição da 

humanidade, que deixou de se importar com a sua palavra. Assim, Deus-Pai é 

apresentado como um governador justo e misericordioso, que sempre espera a última 

instância possível para punir e não rejeita súplicas de misericórdia, oferecendo-a até 

mesmo a quem não a pede.  

Em Abraão e Moisés, a soberania de Deus se apresenta de uma forma muito 

clara quando em relação a pessoas que O seguem. Abraão não é um intelectual da 

religião que conhece uma variedade de deuses e práticas de fé, escolhe o Deus da 

Bíblia como o melhor entre vários possíveis e, às vezes, segue seus conselhos. Uma 

vez convertido, Abraão é servo de Deus e vive para cumprir suas profecias e ordens. 

Se há dúvidas se Abraão sempre foi adorador de Deus-Pai antes de sair de Ur dos 

caldeus, não pode haver dúvida, tomando o texto bíblico por referência, de que Deus 

governou a vida de Abraão. 

Sobre Moisés, não é possível dizer algo diferente. Moisés teve sua vida toda 

governada por Deus após a vocação. Deus fez uso de sua soberania para libertar os 

hebreus de uma escravidão justa para os padrões da época e do lugar, mas injusta 

perante o padrão de Deus. Assim, Deus foi interventor na história do mundo para que 

seu mandamento prevalecesse. Deus puniu Moisés por sua desobediência, mas 

jamais o abandonou. 

Haveria outras citações possíveis para embasar a natureza de Deus-Pai, mas 

Ireneu preferiu estas a tantas outras narrativas do Antigo Testamento e também a 

tratados teológicos do Novo. Ireneu quer transparecer que Deus não é nem tão 

despreocupado que não intervenha contra a apostasia e a injustiça, nem tão rigoroso 

que corte relações com um ser humano que ainda o adore como Deus, apesar de 

caído em pecado.  

3.2.1.2 Deus-Filho  

O filho de Deus é, para iniciar o discurso, o restaurador total da comunhão de 

uma humanidade corrompida com o Deus incorruptível. Para isto, ele tomou forma de 



142 
 
 

humanidade.433 Assim, a imagem e semelhança de Deus foram refeitas após a queda 

de Adão.434  

Como analisado na história de Adão e Eva no subitem anterior, o pecado 

rompeu a comunhão do ser humano com Deus, razão pela qual Deus-Pai 

constantemente voltou a buscar a humanidade. Outros teólogos posteriores e 

contemporâneos de Ireneu debateram intensamente a temática, e continua sendo um 

tema cabal da teologia cristã.  

A humanização de Deus é ratificada por dois motivos no pensamento do 

teólogo evangélico alemão Heinrich Vogel, com uma explicação que harmoniza com 

o pensamento irenaico. Conforme o teólogo, 

A pergunta pela razão da humanização de Deus (Cur Deus Homo? Anselmo) 
encontra uma resposta duplamente simples: a) a humanização de Deus tem 
sua razão absoluta no conselho eterno da misericórdia gratuita de Deus, o 
qual revela, em sua autorrevelação, o seu ser como amor, na qual Deus, que 
não precisa de ninguém e de nada, doa-se a si próprio em liberdade divina a 
nós. Ela [a humanização de Deus] não deve ser derivada de uma 
compreensão do divino que englobasse a ideia do humano e pressionasse 
para a sua realização. Ela também não deve ser depreendida de algum 
parentesco da essência humana com a divina, que possibilitasse uma 
humanização de Deus. Ela nem é um ato arbitrário de Deus, nem professa 
uma necessidade compulsória do divino. Ela não significa nem a 
transformação de Deus em um ser humano nem a transformação do ser 
humano em um deus. b) A humanização de Deus tem sua razão relativa na 
miséria do ser humano criado para a comunhão divina, decaído de Deus e 
condenado à maldição letal de sua ira, do qual Deus se compadece ao se 
colocar em seu lugar [no lugar do ser humano] provando e revelando desta 
forma a sua justiça como misericórdia. Assim como a humanização de Deus 
é ato de sua misericórdia para com a perdição desesperada e culposa de sua 
criatura decaída, tampouco foi coagida pela miséria do ser humano, e 
também não no aspecto do objetivo final que Deus planejou para a criação 
do ser humano. Muito antes a autossubmissão à maldição letal se 
fundamenta na liberdade de Deus, que ocorre de tal forma na humanização 
de Deus, que a cruz já pende sobre o manjedouro. A razão absoluta, a 
misericórdia livre, gratuita e eterna de Deus, só é reconhecida na relação e 
atenção à perdição da criatura, a profundeza da liberdade de Deus somente 
no amor.435 

 
 
433 IRINEU, 2014, p. 93-94. 
434 IRINEU, 2014, p. 94-95. 
435  VOGEL, Heinrich. Menschwerdung Gottes. In: Evangelisches Kirchenlexikon: 

Kirchlichtheologisches Wörterbuch. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 2, p. 1301-1302. 
(Tradução nossa). Original: Die Frage nach dem Grunde der M[enschwerdung] Gottes (Cur Deus 
homo? Anselm) erfährt die zwiefach-eine Antwort: a) Die M[enschwerdung] Gottes hat ihren 
absoluten Grund in dem ewigen Ratschluss des grundlosen Erbarmens Gottes, der in seiner 
Selbstoffenbarung sein Wesen als die Liebe offenbart, in der Gott, der niemandes und nichts bedarf, 
sich selbst in göttlicher Freiheit uns schenkt. Sie will nicht hergeleitet sein aus einem Verständnis 
des Göttlichen, in dem die Idee des Menschlichen eingeschlossen wäre. Sie ist weder ein göttlicher 
Willkürakt, noch sagt sie eine göttliche Zwangsnotwendigkeit aus. Sie bedeutet ebensowenig eine 



143 
 
 

Isto quer dizer que há duas razões para este ato: a liberdade de Deus de agir 

conforme sua misericórdia infinita e a necessidade do ser humano. Deus não pode 

ser coagido pelo ser humano e não foi. O ser humano não foi agraciado com esta 

dádiva por causa de algo que fosse inerente a si próprio – ele é imagem de Deus, mas 

Deus não é a imagem dele. A explicação da relação entre salvador e salvo é 

necessária para evitar heresias, porque a falsa compreensão de salvador, de salvo ou 

da salvação pode levar a uma fé insuficiente para obter a salvação. 

Vogel, um teólogo do século XX, conheceu filosofias de um ser humano 

divinizado, que acreditava prescindir de Deus, ou até mesmo ser tão poderoso quanto 

ou mais que o Deus da Bíblia. A ideia da queda e decadência humana como ponto de 

partida da teologia e início da atuação salvífica de Deus não é compatível com 

pensamentos que negam a finitude e inglória da humanidade.  

No caso de Ireneu, em uma sociedade escravocrata e profundamente 

marcada pela injustiça, na qual terríveis atrocidades aconteciam cotidianamente 

contra milhares de seres humanos à luz do dia e sem consequências legais para os 

perpetradores, a ideia de queda do ser humano e da criação como um todo não era 

distante do senso comum. Na análise de Contra as Heresias I e II, destacou-se que 

outras religiões, como as gnósticas, também tinham conceitos de decadência e 

degeneração da criação, se bem que não pelas mesmas razões que o cristianismo 

imputa.  

Entretanto, no contexto de Ireneu, havia graves problemas no quesito 

compreensão de Deus. As pesquisas de Ulrich Müller, teólogo evangélico alemão, 

levam à conclusão que, na comunidade de Esmirna e em outras comunidades 

próximas, havia grupos docetistas nos primeiros séculos da era cristã.436 Estes 

 
 

Vermenschlichung Gottes wie eine Vergöttlichung des Menschen. b) Die M[enschwerdung] Gottes 
hat ihren relativen Grund in dem Elend des zur Gottesgemeinschaft geschaffenen und bestimmten, 
von Gott abgefallenen und dem Todesfluch seines Zornes verfallenen Menschen, dessen sich Gott 
erbarmt, indem er an seine Stelle tritt und darin gerade seine Gerechtigkeit als seine Gnade erweist 
und offenbart. So wahr die M[enschwerdung] Gottes Akt seines Erbarmens über der hoffnungslosen, 
schuldhaften Verlorenheit des gefallenen Geschöpfes ist, sowenig ist sie durch das Elend des 
Menschen erzwungen, auch nicht im Blick auf das mit der Schöpfung gesetzte Endziel Gottes. 
Vielmehr gründet in der Freiheit Gottes die Selbstunterwerfung unter dem Todesfluch, die sich in der 
M[enschwerdung] so ereignet, dass bereits über der Krippe das Kreuz steht. Der absolute Grund, 
das freie, grundlose, ewige Erbarmen Gottes, wird nur in der Relation und Zuwendung zu der 
Verlorenheit des Geschöpfes erkannt, die Tiefe der göttlichen Freiheit nur in der Liebe.  

436 MÜLLER, Ulrich. A encarnação do filho de Deus: Concepções da encarnação no cristianismo 
incipiente e os primórdios do docetismo. São Paulo: Loyola, 2004. p. 99-100. 



144 
 
 

docetistas se opunham a opiniões de teólogos como Inácio de Antioquia, afirmando 

que ou Cristo apenas aparentava ter vindo na carne ou “se revestiu temporariamente 

de carne”437. Não é possível retraçar o local de residência de Marciano na época da 

redação da carta, mas é possível que estivesse em Esmirna, local de origem de Ireneu 

– afinal, Eusébio de Cesareia afirma que Ireneu era irmão de Marciano.438 Para munir 

Marciano para um diálogo com tais grupos docetistas, a noção da encarnação ou 

humanização de Deus é fundamental, e não por acaso aparece antes das outras na 

Demonstração. 

Ireneu ainda afirma que a razão da queda humana, a desobediência de Eva, 

é anulada pela obediência da virgem Maria. Uma virgem obediente dá à luz ao que 

ressuscitará o gênero humano, destruindo a obra má da virgem desobediente. A 

árvore do Paraíso dava a ciência do bem e do mal – entretanto, o madeiro da cruz de 

Cristo apenas permite a ciência do bem.439 “O mal é desobedecer a Deus. O bem é, 

ao invés, obedecer.”440 

Hugo Koch, teólogo católico-romano e historiador alemão, referindo-se ao 

assunto da comparação de Eva com Maria, entende que esta anteposição das duas 

figuras só pode ser compreendida dentro do contexto da doutrina de recapitulação, 

uma das constantes em Ireneu. Maria precisa, como Eva, ser virgem até que o fato 

anulador do pecado seja consumado – o nascimento de Cristo.441 É neste sentido que 

as palavras de Heinrich Vogel – “a cruz já pende sobre o manjedouro” – devem ser 

compreendidas. Desde o nascimento, Cristo veio para sofrer e padecer a morte, e 

juntar assim todas as pessoas a Deus. 

Para entender melhor o que é a recapitulação, será preciso o acesso a 

dicionários e enciclopédias. O Dicionário de Termos da Fé não tem um artigo sobre 

“recapitulação”, e indica a pessoa leitora para o artigo “Chefe”.442 Chefe é 

denominado, nesta obra, como “Imagem paulina que designa a situação e a função 

 
 
437 MÜLLER, 2004, p. 99. 
438 EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 186. 
439 IRINEU, 2014, p. 95. 
440 IRINEU, 2014, p. 95. 
441  KOCH, Hugo. Virgo Eva – Virgo Maria: Neue Untersuchungen über die Lehre von der 

Jungfrauschaft und der Ehe Mariens in der älteren Kirche. Berlin: de Gruyter, 1937. p. 17-18. 
442 LA BROSSE, Olivier de; ROUILLARD, Philippe; HENRY, Antonin-Marie. Dicionário de termos da 

fé. Aparecida: Santuário, 19[--]. p. 652. 



145 
 
 

de Cristo, na igreja, considerada como o Seu corpo místico.”443 A Grande Enciclopédia 

de Conversação de Meyer define recapitulação como “a repetição sumária dos pontos 

principais de um discurso; na matemática, a repetição de somas calculadas 

individualmente, para trazê-las à soma principal.”444 

A recapitulação é o meio que Deus-Filho usa para permitir a toda a 

humanidade o acesso irrestrito à graça de Deus. Cristo é o cabeça da igreja, e para 

que sua função como recapitulador seja reconhecida, o curso da história repete os 

padrões de uma forma que não cause perigo à humanidade e deixe claro a posição 

de Cristo como novo Adão. Se a árvore do conhecimento do bem e do mal trouxe 

tanta desgraça à humanidade, a cruz, por sua vez, apenas traz vida eterna, porque é 

a punição para todo o pecado que foi cometido na terra.  

Há, porém, uma recapitulação fora da cruz. O Anticristo é o cabeça de todo 

aquele que rejeita a salvação de Deus. Quem se recusa a receber a graça, não é 

obrigado a nada por Deus, mas o diabo continua senhor dele – ou pior, volta a ser – 

e envia um pseudomessias para estas pessoas. Em Contra as Heresias V, Ireneu 

ensina: 

Na besta que há de vir, haverá a recapitulação de toda a iniquidade e de todo 
o engano, para que todo o poder da apostasia que se ajuntou e recolheu nela, 
seja lançado na fornalha ardente. Por esta razão o número de seu nome será 
seiscentos e sessenta e seis, recapitulando em si toda a mistura do mal que 
se desencadeou antes do dilúvio em consequência da apostasia dos anjos – 
Noé tinha seiscentos anos quando se precipitou o dilúvio sobre a terra, 
destruindo a rebelião da terra por causa da geração perversa dos tempos 
dele – recapitulando também toda a falsidade que houve depois do dilúvio, 
aquela que recomendava o culto aos ídolos, a matança dos profetas e o 
suplício do fogo enviado aos justos. Com efeito, a estátua construída por 
Nabucodonosor tinha sessenta côvados de altura e seis de largura e por se 
terem recusado a adorá-la Ananias, Azarias e Misael foram lançados na 
fornalha acesa, profetizando com o que lhes acontecera, a prova do fogo a 
que serão submetidos os justos no final dos tempos.445 

Assim, o teólogo compreende que as figuras do Antigo Testamento 

representam realidades do Novo Testamento e também do fim dos tempos. O número 

666 pode representar uma soma numérica de letras gregas ou hebraicas, que são 

 
 
443 LA BROSSE/ROUILLARD/HENRY, 19[--], p. 163. 
444 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 16, p. 777. (Tradução nossa). Original: die 
summarische Wiederholung der Hauptpunkte einer Rede; im Rechnungswesen die Wiederholung 
einzelner Rechnungssummen, um sie in eine Hauptsumme zu bringen. 

445 IRENEU, 1995, p. 596-597. 



146 
 
 

algarismos dos respectivos sistemas matemáticos, formando um nome próprio. Mas 

também se encontram na Bíblia – em Gênesis e Daniel – dois componentes para criar 

a somatória de 666. 666 é a soma de toda rejeição da graça de Deus, que leva 

obrigatoriamente ao inferno se for consciente, impenitente e perseverante. Todos os 

que aceitam a salvação, mediante a fé, não estão nesta somatória, mas todos os que 

a rejeitam, poderão fazer parte deste grupo se não abandonarem sua decisão o mais 

breve que possível. 

A morte de cruz, entretanto, não foi fortuita nem decidida pouco antes de 

ocorrer. Ireneu compreende que Jesus anunciou no livro de Isaías, capítulo 50,6-7, a 

sua morte de cruz,446 e através dessa morte de cruz cumpriu a profecia dada a Abraão, 

de que sua descendência seria muito grande – através da cruz, as pessoas que viviam 

em outras religiões não precisam de nada exceto a sua fé para se reunir com Deus.447 

Também a Davi, em 2 Samuel 7,12-17 foi feita uma promessa de que um descendente 

seu assumiria o trono e seu reino não teria fim, e Ireneu entende que Jesus cumpriu 

mais esta promessa.448 

Os textos em questão, que se encontram nos livros de Isaías e 2 Samuel, 

serão reproduzidos e comentados em seguida. Em Isaías 50,6-7 consta: “6As minhas 

costas ofereci aos que me feriam, e a minha face aos que me arrancavam os cabelos; 

não escondi a minha face dos que me afrontavam e me cuspiam. 7Porque o Senhor 

DEUS me ajuda, assim não me confundo; por isso pus o meu rosto como um seixo, 

porque sei que não serei envergonhado.” 

Ingo Baldermann, teólogo evangélico alemão especializado em Bíblia e 

catequética, compreende que estes versículos de Isaías podem ser referidos a 

pessoas que sofrem algum tipo de opressão e menosprezo social.449 Sem embargo 

da possibilidade de interpretar este trecho para a representação de uma pessoa 

oprimida, o fato de que esta profecia se cumpriu em Cristo – que foi torturado durante 

todo o processo de crucificação – denota que Cristo conhece não apenas de 

onisciência divina, mas também de experiência humana a miséria causada pela 

 
 
446 IRINEU, 2014, p. 96. 
447 IRINEU, 2014, p. 96-97.  
448 IRINEU, 2014, p. 97. 
449  BALDERMANN, Ingo. Der Himmel ist offen: Jesus aus Nazareth, eine Hoffnung für heute. 

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1991. p. 34-35. 



147 
 
 

injustiça. Baldermann compreende que pessoas que persistem em oprimir os mais 

desfavorecidos atraem a ira de Cristo sobre si, e que os auxiliadores das pessoas 

pobres se tornam alvo de recompensas de Cristo.450  

Keil e Delitzsch entendem que o foco da narrativa é de um servo sofredor do 

futuro, que foi prefigurado também por Jeremias e Jó.451 Apesar de não acreditar que 

necessariamente se trate de um processo jurídico, Joseph Blenkinsopp, um teólogo 

católico-romano originário da Inglaterra, descobriu pelo menos seis termos comuns à 

jurisprudência no original hebraico da perícope na qual Is 50,6-7 está inserido – o que 

pode levar a acreditar que a tortura do servo sofredor ocorreu no contexto de um 

processo jurídico.452 Os resultados da exegese permitem admitir, quando se crê que 

um texto do Antigo Testamento pode prefigurar uma realidade posterior, que se trata 

de Jesus Cristo. 

Há mais um trecho que Ireneu apresenta como evidência bíblica sobre o 

prenúncio de Jesus pelos profetas. O trecho de 2 Samuel 7,12-17 retrata uma profecia 

emitida pelo profeta Natã ao rei Davi, e se encontra da seguinte forma na Escritura:  

12 Quando teus dias forem completos, e vieres a dormir com teus pais, então 
farei levantar depois de ti um dentre a tua descendência, o qual sairá das tuas 
entranhas, e estabelecerei o seu reino. 13 Este edificará uma casa ao meu 
nome, e confirmarei o trono do seu reino para sempre. 14 Eu lhe serei por pai, 
e ele me será por filho; e, se vier a transgredir, castigá-lo-ei com vara de 
homens, e com açoites de filhos de homens. 15 Mas a minha benignidade não 
se apartará dele; como a tirei de Saul, a quem tirei de diante de ti. 16 Porém a 
tua casa e o teu reino serão firmados para sempre diante de ti; teu trono será 
firme para sempre.17 Conforme a todas estas palavras, e conforme a toda 
esta visão, assim falou Natã a Davi.  

Neste texto, é muito difícil aplicar o cumprimento da profecia a Salomão, o 

filho de Davi que se tornou rei logo após a morte de seu pai, porque Salomão não 

reinou para sempre. O próprio Davi, ao orar a Deus pouco depois, afirma nos 

versículos 18 e 19: “18 Então entrou o rei Davi, e ficou perante o SENHOR, e disse: 

Quem sou eu, Senhor DEUS, e qual é a minha casa, para que me tenhas trazido até 

aqui? 19 E ainda foi isto pouco aos teus olhos, Senhor DEUS, senão que também 

falaste da casa de teu servo para tempos distantes; é este o procedimento dos 

 
 
450 BALDERMANN, 1991, p. 35. 
451 KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. Biblical commentary on the Prophecies of Isaiah. 

Grand Rapids: Eerdmans, 1954. v. 2, p. 278-279. 
452 BLENKINSOPP, Joseph. El libro de Isaías. Salamanca, Espanha: Sígueme, 2015. v. 2, p. 363. 



148 
 
 

homens, ó Senhor DEUS?” Este texto identifica que a redação do livro de 2 Samuel 

não cria que a profecia de Natã haveria de se cumprir logo após a morte de Davi. 

O comentarista bíblico norte-americano Russell Champlin entende que esta 

profecia se cumpriu em Cristo, o que coaduna com o pensamento de Ireneu. Sobre 

as palavras crípticas acerca do castigo físico aplicado para com o filho, Champlin 

apresenta a possibilidade de ser referência à cruz, como juízo de Deus contra o 

pecado.453 Isto denota que Cristo assumiu como seu um pecado que não era dele, a 

saber, o de toda a humanidade.  

Como, porém, a teologia atual acolhe a ideia de Cristo prenunciado no Antigo 

Testamento? Para responder esta pergunta, é necessário o acesso a obras de cunho 

dogmático. Christian Duquoc, teólogo católico-romano francês, explica que alguns 

exegetas da modernidade, ao pesquisar sobre Jesus, têm como ênfase o Jesus 

histórico, isto quer dizer, o que historicamente se pode afirmar sobre Jesus. Isto se dá 

porque estes exegetas preferem trabalhar fora de padrões dogmáticos, ou, ao menos, 

não limitados por eles.454 Para Duquoc, os evangelhos não são nem uma biografia, 

nem um tratado psicológico de Cristo, e sim um retrato da “fé da Igreja primitiva”,455 o 

que impossibilita uma pesquisa histórica sobre Jesus nos moldes que estes exegetas 

perseguiram.  

Citando o credo de Calcedônia, escrito em 451, o teólogo luterano norte-

americano Carl Edward Braaten registra que, naquele concílio, se fez esta afirmação, 

entre várias outras, sobre a identidade de Cristo: ele foi anunciado pelos profetas.456 

Considerando que Natã e Isaías são profetas, a opinião de Ireneu de compreender 

Cristo como prenunciado nestes profetas pode muito bem, entre outras fontes, ter 

fundamentado a decisão da assembleia conciliar por esta fórmula. 

Duquoc denuncia que alguns movimentos teológicos aderem, mais ou menos 

abertamente, a uma cristologia em desconformidade com alguns concílios 

 
 
453 CHAMPLIN, Russell Norman. O Antigo Testamento interpretado: versículo por versículo. São 

Paulo, SP: Candeia, 2000. v. 2, p. 1260. 
454 DUQUOC, Christian. Cristologia: ensaio dogmático. São Paulo: Loyola, 1977. v. 1, p. 88. 
455 DUQUOC, 1977, p. 90. 
456 BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Christian dogmatics. Philadelphia: Fortress, 1984. v. 1, 

p. 505. 



149 
 
 

ecumênicos, principalmente o de Nicéia e o de Calcedônia. Deste modo, há quem 

professe que Deus apenas habita em Cristo, negando que o Cristo seja Deus.457 

É necessário distinguir o mundo acadêmico das instituições religiosas que 

abarcam a comunidade cristã da atualidade. É perfeitamente possível que uma 

opinião teológica encontre aderentes no mundo acadêmico, mas não encontre 

respaldo nem nos documentos confessionais de igrejas nem em escritos de teólogos 

a quem foi confiado algum cargo dentro das instituições religiosas. Sendo a cristologia 

calcedoniana muito mais abrangente que este trecho, todas as denominações que o 

professam como ecumênico e válido automaticamente revogam qualquer opinião em 

contrário. Isto quer dizer que, nestas denominações, pessoas que professam algo em 

contrário, poderão ter de sair daquela instituição, porque se encontram em heresia de 

acordo com o dogma da mesma.  

Isto responde a pergunta sobre a recepção desta opinião para igrejas que 

consideram o Concílio de Calcedônia como um concílio ecumênico, assim como a 

Igreja Católica Apostólica Romana, por exemplo.458 Dentre teólogos da Reforma, a 

opinião de que Cristo foi prenunciado nos profetas encontra também muito assenso. 

No seu “Prefácio aos Profetas”, Martinho Lutero apresenta esta convicção, se bem 

que a ênfase do texto não está neste assunto.459 Calvino, ao iniciar seu comentário a 

Isaías com um apanhado geral sobre os profetas, também menciona que “finalmente, 

eles expressam mais claramente o que Moisés diz mais obscuramente sobre Cristo e 

sua graça”.460  

Interessa notar que nem o Credo Calcedonense, nem os prefácios de Lutero 

e Calvino aduzem o prenúncio de Cristo pelos profetas como uma mensagem central, 

embora seja manifesto que propugnem esta posição. Possivelmente este tópico não 

estava em cheque na mesma maneira como está em tempos hodiernos, nem como 

no tempo de Ireneu. As igrejas católico-romana e protestantes continuam com uma 

leitura cristocêntrica da Bíblia, como Ireneu a praticava, sem embargo dos 

 
 
457  DUQUOC, 1977, p. 90. 
458 JEDIN, Hubert. Concílios ecumênicos: História e doutrina. São Paulo: Herder, 1961. p. 30. 
459 LUTERO, Martinho. Prefácio aos Profetas. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2014. 

v. 8, p. 39. 
460 CALVIN, John. Commentary on the book of the Prophet Isaiah. Grand Rapids: Baker Book House, 

1993. v. 1, p. xxvi. (Tradução nossa). Original: Lastly, they express more clearly what Moses says 
more obscurely about Christ and his grace 



150 
 
 

movimentos teológicos de seu tempo. A posteridade há de determinar se movimentos 

teológicos hão de lograr êxito em transformar teorias ausentes ou contrárias aos 

Concílios Ecumênicos em doutrina oficial de autoproclamadas denominações cristãs. 

Concluindo o subitem sobre Deus-Filho, podem se cristalizar as seguintes 

afirmativas: Primeiramente, o Filho é o restaurador da comunhão entre a humanidade 

e Deus. Para ser salvador da humanidade, ele se faz humano, e por natureza, ele 

permanece Deus. Nisto não há nenhuma controvérsia, porque a Deus nada é 

impossível e Ele ama a humanidade tão extraordinariamente que se humilha a tal 

ponto de não só abandonar o seu lugar de glória, mas também a padecer terrivelmente 

pelo pecado que jamais cometeu. 

Sua obra de justificação, entretanto, não ocorre sem plano e sem prenúncios. 

Cristo segue o padrão que a Escritura lega, com precisão matemática. Como o pecado 

do mundo veio a ser por causa de uma virgem, assim uma virgem precisa ser sua 

mãe – pois desde o seu nascimento, tudo o que ele faz é salvar, restaurar e se doar, 

para que toda a humanidade possa desfrutar da comunhão com Deus. Os rejeitadores 

da sua salvação, porém, não são coagidos contra seu desejo, e poderão ter o seu 

messias, que os guiará ao lugar onde toda a humanidade merece estar e recapitulará, 

assim, a criação rebelde.  

O prenúncio desta obra de salvação se encontra espalhado por todo o Antigo 

Testamento, majoritariamente nos escritos proféticos. Uma teoria aceita por mais de 

um milênio dentro da igreja e transformada em artigo de Credo, vem sofrendo 

contestações na história recente por círculos desinteressados ou avessos à tradição 

eclesial de exegese. Até a atualidade, não há denominações cristãs muito numerosas 

ou conhecidas que tenham feito da negação desse preceito um dogma ou doutrina 

oficial, embora na academia constem intelectuais que proponham novas cristologias. 

Para Ireneu, e para muitos cristãos e muitas cristãs da atualidade, vale: O Deus Filho 

é, em uma frase, restaurador da comunhão com Deus, recapitulador da criação de 

Deus, e prenunciado a reis e profetas no Antigo Testamento.  

3.2.1.3 Deus Espírito Santo 

Na Catequese dos Apóstolos, o Espírito Santo quase não aparece. Apenas 

em três capítulos a temática é tratada, e isto de forma desconexa – e a abordagem 



151 
 
 

sempre diz respeito à relação do Espírito com o Pai e o Filho, razão pela qual este 

subitem será mais breve que os dois anteriores. O teólogo evangélico alemão 

especialista em assuntos de Igreja Antiga Wolf-Dieter Hauschild afirma que, no 

período dos séculos II e III, este era o padrão na teologia cristã – o Espírito Santo 

apenas aparece de forma complementar a outros temas.461 

A primeira menção do Espírito Santo ocorre no capítulo 26 da Demonstração 

e trata de sua relação com o Pai. Ireneu explica que o Espírito Santo é o dedo de 

Deus, que escreveu as tábuas da Lei. O Espírito Santo também coordenou a 

construção do tabernáculo, que prefigura várias coisas: as “realidades espirituais e 

invisíveis do céu, figura da igreja e representação profética das realidades futuras.”462 

Dois aspectos se cristalizam nesta afirmação: a pneumatologia de Ireneu, que 

faz o Espírito Santo proceder do Pai para cumprir os ditames do Pai, e o lugar vivencial 

que Ireneu atribui à descrição do tabernáculo – uma figura de uma realidade muito 

maior, temporalmente e fisicamente, que não poderia ser apreendida de outro modo 

a não ser pela revelação divina naquele contexto no qual foi instituído o tabernáculo.  

Como a historiografia mostra, pneumatologia é um assunto extremamente 

debatido entre as grandes confissões cristãs. Mas, apesar do notório cisma por causa 

de pneumatologias diferentes entre as igrejas oriental e ocidental, que será retomado 

novamente neste subitem, é possível afirmar que ao menos há consenso na 

cristandade sobre a procedência do Espírito a partir do Pai. Como o teólogo 

evangélico alemão especialista em Patrística Adolf Martin Ritter o descreve, as 

diferenças entre as igrejas orientais e ocidentais se resumem à sua relação com o 

Filho.463  

Sobre a atuação do Espírito Santo no tabernáculo, a Reforma aparenta não 

ter se importado muito com os desenvolvimentos particulares de cada figura. Lutero, 

ao se referir aos cinco livros de Moisés, se cala sobre tipos e símbolos descritos no 

templo. Para ele, Moisés tem três usos possíveis – para os judeus, ele serve de código 

 
 
461  HAUSCHILD, Wolf-Dieter. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben IV: Dogmengeschichtlich. In: 

Theologische Religionsenzyklopädie. Berlin: de Gruyter, 1984. v. 12, p. 196. 
462 IRINEU, 2014, p. 90. 
463  RITTER, Adolf Martin. Geist/Heiliger Geist: Kirchengeschichtlich. In: Religion in Geschichte und 

Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 4, p. 567-568. 



152 
 
 

legal;464 para os cristãos, Moisés contém várias profecias de Cristo465 e vários 

exemplos de fé de patriarcas.466 Não é possível depreender se Lutero cria ou não, ou 

sequer conhecia a teoria de que Êxodo 26 – a descrição do tabernáculo – fosse uma 

descrição tão ampla de tantas realidades a partir das fontes que a redação do presente 

texto teve acesso. Certamente, se Lutero considerasse o tabernáculo algo central na 

sua teologia, teria dedicado um tratado ao assunto. 

Calvino ao menos acredita que o tabernáculo era uma figura da igreja, mas 

deixa claro que seu comentário a Êxodo 26 não explanará figura por figura, e ainda 

censura esta atitude como puerilidade.467 Se Ireneu de fato considera o tabernáculo 

como figura de realidades futuras, seria mais lógico que as partes constituíssem uma 

imagem inteligível, e não uma figura que só Deus pode compreender.  

Não é esta a opinião do reverendo luterano americano L. C. Masted. Ele 

entende que, se 43 capítulos da Bíblia ao todo se ocupam com o tabernáculo e seu 

culto, “certamente isto deve indicar que Deus tinha lições a ensinar concernindo toda 

parte de construção que se usou no tabernáculo.”468 

Sem citar fontes bibliográficas, porém, certamente embasado em alguma 

tradição local, Masted atribui a vários objetos dentro do templo significados alheios ao 

seu uso pela comunidade israelita. As cortinas de linho que circundavam o 

tabernáculo (Êx 26,1) representam, em sua opinião, a justiça de Cristo, a qual, em 

oposição à justiça dos seres humanos, é límpida e pura.469 O portão, a única entrada 

possível para dentro do tabernáculo, que estava direcionado ao Oriente (Êx 27,14), 

representa o próprio Cristo, que afirmou ser “a porta” em João 10,9.470  

O altar de bronze (Êx 27,1-8) representa o julgamento de Deus-Pai que recaiu 

sobre Cristo no Calvário.471 Cada um dos sacrifícios deste altar representa algo 

 
 
464  LUTERO, Martinho. Instrução sobre como os Cristãos devem lidar com Moisés. In: Obras 

Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 186. 
465 LUTERO, 2014, p. 189. 
466 LUTERO, 2014, p. 193. 
467  CALVIN, John. Commentaries on the four last books of Moses arranged in the form of a 

Harmony. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. v. 1, p. 171-172. 
468 MASTED, L. C. The Victorious Christ in the Old Testament Tabernacle: a series of Bible 

Conference Messages. Minneapolis: Lutheran Colportage Sevice Inc., 1943. p. 3. (Tradução nossa). 
Original: Surely this must indicate that God had lessons to teach concerning every bit of construction 
that went into the tabernacle.   

469 MASTED, 1943, p. 11. 
470 MASTED, 1943, p. 12. 
471 MASTED, 1943, p. 17. 



153 
 
 

diferente. Assim, o sacrifício de transgressão, descrito em Lv 5,14-16, “um carneiro 

sem defeito do rebanho”, representa o sacrifício de Cristo em favor das transgressões 

do ser humano.472 Assim também o sacrifício de expiação do pecado em Lv 4,3 

representa a expiação de Cristo pelo pecado da humanidade.473 A diferenciação que 

ocorre no Pentateuco entre os conceitos de “transgressão” e “pecado” pode 

fundamentar a doutrina do pecado original, e quem crê que este culto foi instituído 

pelo Espírito Santo com fins de apontar para a realidade futura do sacrifício vicário de 

Cristo, pode se convencer que tanto o pecado original quanto os pecados individuais 

são perdoados pelo sangue de Cristo. Os outros sacrifícios e demais partes do 

tabernáculo também são identificados por Masted com diversos significados relativos 

à religião cristã.  

Seria excessivamente longo exercício reproduzir e comentar a opinião de L. 

C. Masted sobre cada uma das partes do tabernáculo israelita; para fins de registro, 

basta constar que há vários pregadores americanos notórios da atualidade e da 

história recente que compreendem o tabernáculo da mesma forma que Ireneu de Lião, 

isto é, que se trata de uma imagem de eventos e realidades posteriores. Esta é a 

compreensão de Brett Meador, fundador e líder da denominação cristã Athey Creek 

Christian Fellowship,474 e do finado pastor J. Vernon McGee,475 cujos estudos bíblicos 

“Thru the Bible” ainda são amplamente usados no mundo evangelical. 

Desta forma, é possível afirmar que pessoas do mundo teológico americano 

apoiam a compreensão do tabernáculo como figura de realidades posteriores. Como 

nem Masted, nem Meador, nem McGee citam bibliografia nas suas obras referentes 

ao assunto, é necessário crer que se trata de uma tradição oral que se mantém no 

contexto norte-americano, mas que dificilmente provém de lá, uma vez que Ireneu 

mais de um milênio e meio antes da declaração de independência desse país já 

assinalava o templo como figura de coisas posteriores.  

 
 
472 MASTED, 1943, p. 20. 
473 MASTED, 1943, p. 25. 
474  MEADOR, Brett. Through the Bible (Exodus 26). Athey Creek, 3 de dezembro de 2014. Disponível 

em: https://atheycreek.com/teachings/m2-051. Acesso em 21 set. 2022. 
475  MCGEE, J. Vernon. Thru the Bible with Dr. J. Vernon McGee Exodus 25:23—26:14. Podcast, 

Disponível em: https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-
mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing. Acesso em 21 set. 2022. 

https://atheycreek.com/teachings/m2-051
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing


154 
 
 

A segunda aparição do tema do Espírito Santo está entre o discurso sobre o 

Pai e o discurso sobre o Filho, no capítulo 30. Aqui se mencionam os profetas de 

Deus, dos quais, como fora tratado extensivamente no subitem anterior, Ireneu crê 

que anunciaram a vinda de Cristo. Ireneu compreende que foi o Espírito Santo quem 

inspirou esses profetas a falar em nome de Deus sobre a vinda do Messias.476 

Isto quer dizer que a religião dos hebreus teve como mediador entre o Pai e o 

povo o Espírito Santo, quando se dá crédito a Ireneu. Pois o culto do tabernáculo, 

predecessor do culto do templo, foi criado pelo Espírito Santo, e os profetas já 

existiam, ainda que não com a mesma amplitude que depois, na época em que o 

templo não estava sequer iniciado. O lugar do Filho é no futuro, na profecia, primeiro 

implicada na construção do tabernáculo e depois explicitada através dos profetas 

inspirados pelo Espírito Santo sem parte no culto sacrificial. 

A posição do Espírito como mediador entre o Pai e o povo, e como 

prenunciador do Filho – formando assim uma ponte entre a religião do Pai e a religião 

do Filho – não permite uma compreensão tripartite de divisões temporais, com a 

religião israelita representando o tempo do Pai, a cristã, o tempo do Filho e, alguma 

vindoura ou já existente, o do Espírito Santo. Afinal, o Espírito está presente o tempo 

todo junto com o Pai e o Filho, e nem é possível prescindir do Filho na religião dos 

hebreus, se ele foi prefigurado por ela. Por isto, doutrinas como a de Joaquim de Fiore, 

teólogo místico italiano do século XII que prevê três tempos, dos quais a história de 

Deus com o povo hebreu é o primeiro, a cristandade (o tempo do Filho) é o segundo 

e o terceiro é o reino do Espírito Santo,477 precisam ser analisadas com cautela e não 

podem ser admitidas em uma obra dogmática sem um estudo profundo e 

pormenorizado confirmando a coerência ou incoerência de cada subitem com a 

tradição cristã.  

Não se pode falar de um tempo do Pai sem a presença do Filho e do Espírito, 

nem de um tempo do Filho sem a presença do Pai, nem negar que o Paráclito já tenha 

descido. Isto se comprova na terceira menção ao Espírito Santo, que conclui a 

Catequese dos Apóstolos. É a mais longa, se estendendo pelo capítulo 41 e seguindo 

 
 
476  IRINEU, 2014, p. 93. 
477 FIORE, Joachim von. Das Reich des Heiligen Geistes. München: Otto Wilhelm Barth-Verlag, 1955. 

p. 83. 



155 
 
 

o discurso sobre o Filho. Lá, Ireneu explica que o Espírito Santo estava em Jesus 

durante o seu ministério, e usa como prova o testemunho de João Batista.478 Foi o 

poder do Espírito Santo que acompanhou os apóstolos durante suas evangelizações 

“por toda a terra”479 e que foi ministrado pelos apóstolos às pessoas que haviam 

chegado à fé por meio do batismo.480 “Assim, instituíram e fundaram a Igreja.”481 

A igreja, portanto, veio a existir pelo poder do Espírito Santo – bem como o 

culto dos hebreus. Isto não significa que dentro desta igreja não haja diversas 

compreensões sobre a terceira pessoa da Trindade. Aqui cabe a menção do cisma 

pneumatológico, cuja prolepse se fez algumas páginas acima.  

Trata-se de uma diferença de concepções quanto à procedência do Espírito 

Santo. No Ocidente, principalmente na Espanha, a ideia de que o Espírito procede 

também do Filho começou a ser defendida para fomentar a concepção de Deus-Filho 

como gerado pelo Pai e igual a ele em glória. Isto se cristalizou no sínodo de Toledo, 

em 589.482 O imperador alemão Carlos Magno, no início do século IX, iniciou o 

emprego litúrgico do termo “filioque” – “e do filho” no credo Niceno-

Constantinopolitano, e a liturgia católico-romana o adotou em 1014.483  

Isto não foi bem recebido pela igreja oriental. A atitude unilateral do Ocidente 

de alterar o credo gerou um cisma que dura até o momento da redação do presente 

texto. O principal problema, conforme as pesquisas da teóloga luterana colombiana 

Líria Andrea Suárez Preciado e do teólogo e pastor da Igreja Evangélica de Confissão 

Luterana no Brasil Wilhelm Wachholz levam a crer, era a dificuldade com o conceito 

de procedência. Os ocidentais, ao afirmar a que o Espírito procede do Filho, queriam 

dizê-lo da forma mais genérica possível, despreocupados com longas explanações 

filosóficas – enquanto os gregos, cuja sumidade teológica mais ilustre defensora da 

procedência única do Espírito era Fócio (810/820-893), entendiam que, se o Pai é a 

causa de todas as coisas, o Espírito precisa proceder unicamente do Pai por simples 

 
 
478 IRINEU, 2014, p. 100. 
479 IRINEU, 2014, p. 100. 
480 IRINEU, 2014, p. 101. 
481 IRINEU, 2014, p. 101. 
482  HERON, Alasdair I. C. Filioque. In: The encyclopedia of Christianity. Grand Rapids: Eerdmans, 

2001. v. 2, p. 313. 
483 OBERDORFER, Bernd. Filioque I. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-

Siebeck v. 4, p. 119.  



156 
 
 

lógica.484 Possivelmente, os ocidentais estavam se referindo a versículos bíblicos 

como João 20,21-22 – “21Disse-lhes, pois, Jesus outra vez: Paz seja convosco; assim 

como o Pai me enviou, também eu vos envio a vós. 22 E, havendo dito isto, assoprou 

sobre eles e disse-lhes: Recebei o Espírito Santo”. Lá, o Espírito procede do Filho em 

direção aos apóstolos, que mais tarde fundariam a igreja – o texto, porém, não pode 

fundamentar que o Filho gerou o Espírito, ou que causou o Espírito a ser. 

É possível compreender que as duas afirmações não se contradizem – a 

procedência original do Espírito não impede o Filho de cedê-lo aos apóstolos que 

fundaram a igreja. A Demonstração não nega que Jesus tem o Espírito Santo e que 

os apóstolos o receberam para converter o mundo a Cristo, tampouco oculta a 

procedência do Pai no Antigo Testamento. Alderi de Matos pontua que Ireneu 

identifica o Espírito Santo com a Sabedoria de Deus.485 Esta solução parece 

satisfatória, em primeiro momento, porque ela parece harmonizar a procedência única 

do Espírito com a transmissão do mesmo via Filho aos apóstolos. A sua teologia das 

“duas mãos de Deus” – isto é, Filho/Verbo e Espírito/Sabedoria486 – satisfaz a 

procedência original e não anula a possibilidade de transmissão. 

Conclui-se que a pneumatologia da escola esmirniota era suficiente para 

afirmar a divindade da terceira pessoa da Trindade. O axioma de que o Espírito Santo 

foi transmitido pelo Pai em direção aos hebreus implica na origem divina da Escritura 

Sagrada do Antigo Testamento e serviu para prenunciar o Filho.  

Assim como não há um tempo do Pai, nem um tempo do Filho, não haverá 

um tempo do Espírito Santo – a Trindade sempre agiu em relação a sua criação e não 

deixará de fazê-lo em conjunto. O lugar onde se encontra o Espírito Santo é onde 

estão o Pai e o Filho – ele é infundido em sua criação por meio de ambos. 

As divisões pneumatológicas da cristandade atual não encontram partido na 

Catequese dos Apóstolos. A visão de Ireneu concilia as duas visões e apresenta que 

uma não anula a outra, muito antes, elas se complementam.  

 
 
484 WACHHOLZ, Wilhelm; PRECIADO, Liria Andrea Suárez. El desarrollo de la pneumatología en la 

Edad Media: el Espíritu Santo en el cristianismo de occidente. In: Protestantismo em Revista, São 
Leopoldo, v. 46, n. 2, 2020. p. 212. 

485 MATOS, 1997, p. 146. 
486 MATOS, 1997, p. 145-146. 



157 
 
 

3.2.1.4 Conclusão 

Aqui se termina a análise da primeira parte da Demonstração da Pregação 

Apostólica. Quais conclusões podem ser registradas após este estudo? Qual a 

compreensão de Deus que esta parte inicial defendeu, e como esta defesa se deu? A 

primeira resposta para esta pergunta se encontra na estrutura que este documento 

apresenta. Beira ao impossível imaginar que Ireneu não planejou meticulosamente a 

redação do tratado, respeitando a relação que ele julgava existir entre as pessoas da 

Trindade. O Pai, cuja natureza é fundamentada em citações bíblicas de Gênesis e 

Êxodo, emite o Espírito Santo para criar uma religião – o culto do tabernáculo –, e 

para anunciar o advento de seu Filho, igualmente divino, por intermédio de profetas. 

O discurso sobre o Filho está intercalado por dois discursos sobre o Espírito – 

mostrando como sua ação está sempre acompanhada, desde o anúncio de sua vinda 

até depois de sua ascensão aos céus, pelo Espírito Santo. Este Espírito Santo se 

encontra na igreja de Cristo por causa de sua dispensação. 

A segunda resposta que cabe à pergunta se encontra no conteúdo e na 

seleção de fontes que Ireneu perfez para compô-lo. Para cada pessoa da Trindade, 

algumas de muitas fontes possíveis foram selecionadas a dedo, para delimitar 

claramente a compreensão de Deus que deveria ser ministrada a Marciano. 

O Pai é depreendido de várias fontes de Gênesis e Êxodo, onde se 

manifestam a sua soberania incondicional e indelével, a sua justiça, a sua infinda 

misericórdia e sua magnanimidade com os pecadores. Não abrindo mão de seu direito 

irrevogável de interferir na história para melhorar a vida humana e fazer valer seus 

decretos, ele o faz com o mínimo possível de dano e o máximo possível de efeito 

benfazejo para a humanidade. Deus usa de sua justiça para com quem persevera na 

rejeição da graça. 

Esta graça se manifesta sobremaneira no Filho. Com o objetivo de recapitular 

toda a humanidade, ele assume a culpa de toda a humanidade e oferece assim a 

salvação. Sua atitude é previsível a partir de testemunhos anteriores, registrados na 

escritura sagrada do povo israelita, nominalmente nos testemunhos dos profetas, e 

segue um padrão restaurador – a rejeição desta graça é o caminho menos incerto 

para a condenação total e a dominação por Satanás, que invade a vida de quem rejeita 

o Salvador Jesus.  



158 
 
 

Junto ao Pai e ao Filho se manifesta o Espírito Santo, que possui e ministra o 

conhecimento de Deus-Pai e Deus-Filho e Suas misericórdias. Intercedendo entre o 

povo e Deus-Pai e Deus-Filho no contexto da religião, ele anuncia os feitos do Pai e 

do Filho e testemunha dos dois. O Espírito Santo pode ser recebido mediante o 

batismo pela igreja.  

Pai, Filho e Espírito Santo, deste modo, constantemente serviram e servem a 

humanidade com a multidão de suas misericórdias. Na próxima parte da 

“Demonstração da Pregação Apostólica”, a relação entre as três pessoas, sua 

aparição na Bíblia e suas atividades serão aprofundadas com mais detalhes. 

3.2.2 A Demonstração Profética 

Na “Catequese dos Apóstolos”, Ireneu discorre sobre as três pessoas da 

Trindade. A Demonstração Profética se ocupa mais intensamente com o Filho, e de 

que forma sua relação com as outras duas pessoas da Trindade se dá. O interesse 

de Ireneu está em fundamentar biblicamente as afirmativas que se fez na parte 

anterior – para isto, ele preponderantemente recorre a textos veterotestamentários.  

A Catequese dos Apóstolos tem um discurso sobre o Pai fundamentado 

exclusivamente em relatos bíblicos, e um sobre o Filho, apresentando a visão 

teológica do bispo de Lião. Se for seguro dizer que as afirmativas da “Catequese dos 

Apóstolos” estão aqui representadas, percebe-se que algumas manifestações sobre 

a natureza do Filho aparentam exceder o proposto na primeira parte do livro.  

Conjeturando-se quais motivos de tal atitude por parte do autor, encontram-

se três possíveis razões. O primeiro é que há uma linha de raciocínio perseguida por 

Ireneu, no qual ele deseja construir determinada afirmação embasado em assertivas 

anteriores. O segundo, perfeitamente congruente com o primeiro, é que a carta de 

Marciano, que se perdeu, solicitou informações que excedem o proposto na 

Catequese dos Apóstolos.  

Ainda pode haver uma terceira razão, que não exclui nenhuma das duas 

anteriores, a saber, que as afirmativas que Ireneu defende eram negadas em escolas 

de pensamento do contexto de Marciano. O subitem “Os sistemas gnósticos e suas 

compreensões de divindade conforme Ireneu de Lião” (3.1.1.1.) deixa claro que este 

cenário é plausível.  



159 
 
 

Duas afirmativas sobre Deus-Filho se cristalizam na segunda parte da 

“Demonstração da Pregação Apostólica”, as quais serão apresentadas e estudadas 

nas páginas a seguir. O Filho é identificado com o Verbo e com o Cristo, e atributos 

do Cristo são explanados pormenorizadamente. 

3.2.2.1 Deus-Filho é o Verbo de Deus 

A primeira das cinco afirmativas sobre a pessoa de Deus-Filho a ser analisada 

aqui é a identificação com o Verbo. Longe de ser questionada pela cristandade atual, 

a qual baseia sua cristologia no Evangelho de João e nas afirmações de Niceia e 

Constantinopla, na época de Ireneu, a gnose dispunha de cristologias diversas e 

controversas, e a identidade do Filho com o Verbo não era uma obviedade para 

diversos modelos gnósticos de cristologia. No subitem “O sistema fundamental 

gnóstico conforme Ireneu de Lião” (confira 3.1.1.1.), esclareceu-se que Ireneu 

conhecia sistemas gnósticos nos quais o Verbo (Logos), o Filho, o Unigênito e o Cristo 

não eram a mesma pessoa.  

Quatro histórias bíblicas, todas de Gênesis e Êxodo, são aduzidas como 

provas desta identidade entre o Verbo e o Filho. São elas a história da criação do 

mundo,487 a aparição que ocorreu a Abraão no carvalhal de Mambré,488 a aparição da 

escada celestial a Jacó em Betel,489 e a história de Moisés e da sarça ardente.490 

Adiante, cada uma das interpretações de Ireneu sobre o assunto será abordada. 

Na história da criação, Ireneu impõe como necessidade a interpretação dela 

através do início do Evangelho de João. Assim, o primeiro capítulo de João, versículos 

1-3 – “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. No 

princípio, ele estava com Deus. Tudo foi feito por meio dele e sem ele nada foi feito”491 

é postulado como paradigma para a história da criação. Ireneu aparenta ter tido 

acesso a uma tradição que harmonizava este trecho joanino com o Gênesis. Ele 

 
 
487 IRINEU, 2014, p. 102-103. 
488 IRINEU, 2014, p. 103-104. 
489 IRINEU, 2014, p. 104-105. 
490 IRINEU, 2014, p. 105. 
491 IRINEU, 2014, p. 103. 



160 
 
 

traduz Gn 1,1 com “um filho, no princípio, Deus estabeleceu; em seguida, Deus criou 

o Céu e a terra.”492  

A pergunta que urge desta descoberta é: em qual fonte Gn 1,1 comporta o 

conceito de “filho”? As traduções bíblicas modernas se calam sobre este conceito 

neste contexto. A recorrência a targumim, traduções do Antigo Testamento ao 

aramaico, não auxilia na busca pelo conceito “filho” até onde se teve acesso. Moses 

Aberbach e Bernard Grossfeld, tradutores do Targum Onqelos – o mais antigo e 

fidedigno targum aramaico conhecido atualmente – ao inglês, ao comentar sua opção 

por traduzir “בקדמיו” como “em tempos arcaicos”,493 apresentam uma vasta gama de 

opiniões sobre o termo aramaico “בקדמיו” e seu equivalente hebraico “רֵאשִית  e quais ”בְּ

suas possíveis traduções e implicações.494  

A pesquisa por uma variante com o termo “Filho” não encontrou resultado, 

mas deixou claro que os conceitos de “בקדמיו” e “רֵאשִית  não geraram unidade na ”בְּ

comunidade científica. O exegeta holandês Taeke Jansma, ao analisar um comentário 

anônimo ao Gênesis de origem nestoriana, cujo original foi encontrado em sírio, 

apresenta que, na Síria, do século V, havia traduções com ao menos três vocábulos 

diferentes para o termo.495  

Certo é que versões do Gênesis concorriam por autoridade e reconhecimento 

ainda séculos depois da morte de Ireneu entre os cristãos, os judeus, e entre grupos 

heterodoxos e hereges. Nada impede a possibilidade de Ireneu conhecer alguma 

tradução grega de algum targum desconhecido atualmente ou outra fonte que 

incorporava o conceito de “Filho” já no primeiro versículo da Bíblia, e, considerando a 

necessidade de fazer valer o conteúdo do início do Evangelho de João, validou esta 

tradição a partir de João. A existência de uma fonte secundária perdida explicaria por 

 
 
492 IRINEU, 2014, p. 102. 
493 ABERBACH, Moses; GROSSFELD, Bernard. Targum Onkelos to Genesis: a critical analysis 

together with an English translation of the text: based in A. Sperber's Edition. New York, 1982. p. 20. 
(Tradução nossa). Original: In ancient times. Outra tradução igualmente válida de “בקדמיו” ao 
português pode ser “no(s) Oriente(s)”, por exemplo. 

494 ABERBACH/GROSSFELD, 1982, p. 20. 
495 JANSMA, Taeke. Investigations into the early Syrian Fathers on Genesis: An approach to the 

exegesis of the Nestorian Church and to the comparison of Nestorian and Jewish Exegesis. In: 
BOER, Pieter Arie Hendrik (Org.). Oudtestamentische Studiën. Leiden: E. J. Brill, 1958. v. 12, p. 
91. 



161 
 
 

que Ireneu cita Gn 1,1 desta forma na Demonstração da Pregação Apostólica e 

também assim como a perícope é conhecida hoje em Contra as Heresias II.496 

Na história de Abraão no carvalhal de Mambré, Deus-Filho é identificado como 

um dos três seres que aparecem a Abraão.497 O mesmo Deus-Filho perfaz o juízo 

sobre Sodoma, após a intercessão de Abraão em favor dos sodomitas.498 O Verbo 

interfere, portanto, diretamente na realidade dos habitantes da terra e perfaz 

julgamentos. 

Lutero explica, na sua Preleção ao Gênesis, porque a aparição no carvalhal 

de Mambré em Gn 18,2-5 é uma aparição divina, ao analisar o discurso que Abraão 

dirige aos três visitantes. A sua explicação mostra que esta aparição só seria útil para 

uma pessoa piedosa, enquanto pessoas ímpias jamais tirariam proveito dela.  

Esta aparição dos três homens é uma aparição do Senhor. Enquanto Abraão 
os hospeda em sua casa, está hospedando o próprio Senhor. 
Aparentemente, eles se apresentaram de modo muito humilde e desprezível: 
desnudos, famintos, cansados da jornada e alquebrados, como se tivessem 
sido recém libertados de um deprimente cárcere. As palavras de Abraão 
revelam que ele os julgou desta maneira.499 

Nenhuma pessoa sem misericórdia receberia o Verbo nestas condições – 

homens sujos, cansados, famintos, necessitados de ajuda. Abraão é reconhecido por 

Deus como homem caridoso, e, por isso, o Verbo o visita. Não é o caso em Sodoma. 

Em Sodoma, a hospitalidade não tem valor, e a atitude dos sodomitas prova que 

houve uma sequência de apostasias que culminou em um fim terrível para evitar o 

terror sem fim que poderia urgir da continuidade da existência de Sodoma e as cidades 

vizinhas. 

Assim explica Martinho Lutero na Preleção ao Gênesis. Na intercessão de 

Abraão por Sodoma, Gomorra e outras cidades, ele conseguiu negociar com Deus 

que por apenas dez justos em todos estes lugares, Ele pouparia todas as cidades do 

juízo (Gn 18,32). Mas em cinco cidades – número que Lutero atribui às cidades 

destruídas – não havia sequer dez pessoas que não tivessem desprezado a Palavra 

de Deus. Lutero explica que como Melquisedeque, Abraão e Ló viviam no entorno 

 
 
496 IRENEU, 1995, p. 131. 
497 IRINEU, 2014, p. 103.  
498 IRINEU, 2014, p. 104.  
499 LUTERO, Martinho. Textos selecionados da preleção sobre Gênesis. In: Obras Selecionadas. São 

Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 461. 



162 
 
 

próximo, certamente houve investidas missionárias para aquelas cinco cidades, que 

fracassaram pela perseverança do povo delas na apostasia e no escárnio pelo Verbo 

de Deus.500 

O Verbo confirmou a decisão de quem perseverou em rejeitar a salvação. A 

experiência tantalizante dos anjos de Deus em Sodoma, que por pouco não foram 

vítimas de um estupro coletivo pela totalidade dos homens sodomitas em Gn 19, 

confirmou que naquelas cidades o Verbo de Deus não encontrou ouvidos abertos e 

nem a presença de Ló ensinando sobre Deus pôde ajudar. Não se pode atribuir 

injustiça ou sequer ausência de misericórdia ao Verbo por causa do que se deu em 

Sodoma, Gomorra e entornos – era necessário, pelo bem da humanidade, que 

estruturas estatais tão injustas e perseverantes na maldade deixassem de existir. 

O sonho de Jacó com a escada em Gênesis 28,10-14 também é uma figura 

do Verbo, na opinião do bispo lionense. Ireneu entende que “Jacó, durante a viagem 

à Mesopotâmia, viu o Verbo em sonho, de pé, em cima da escada, ou seja, no lenho 

fixado do céu à terra.”501 E a relação do Verbo com a escada celestial não foi apenas 

mencionada por ele, mas aproveitada por outros teólogos posteriores.  

João Calvino identifica a necessidade de se compreender este sinal da 

escada a partir de João 1,51 – “E disse-lhe: Na verdade, na verdade vos digo que 

daqui em diante vereis o céu aberto, e os anjos de Deus subindo e descendo sobre o 

Filho do Homem”. Assim, Calvino supõe que, após a vinda de Cristo à terra, anjos 

subiriam e desceriam dos céus à terra e vice-versa. Aquele que está sobre a escada, 

na opinião de Calvino, não é o Verbo – que é a própria escada – e sim Deus-Pai, cuja 

divindade é completamente compartilhada com o Filho.502 

O pregador luterano alemão do século XX Helmut Echternach também prefere 

João 1,51 como referência para interpretar esta história. Ele, porém, compreende a 

imagem do Verbo de forma diversa. Em sua concepção, toda a imagem é uma 

prefiguração da liturgia das comunidades cristãs – no sacramento da eucaristia, o 

Verbo desce até a humanidade, e as orações dirigidas ao Deus-Filho são trazidas até 

 
 
500 LUTERO, 2014, p. 462-463. 
501 IRINEU, 2014, p. 104. 
502 CALVIN, John. Commentaries on the first book of Moses called Genesis. Grand Rapids: Baker 

Book House, 1993. p. 113. [Observação: a contagem de páginas zera uma vez antes desta página 
113.]  



163 
 
 

o Pai por meio de anjos. O fato de que isto ocorreu de noite significa que este culto 

ocorrerá em tempos tenebrosos, nos quais apenas a presença de Deus poderá trazer 

consolo por causa da maldade e do sofrimento na terra.503 

Quanto à relação do Verbo com Moisés, Ireneu ensina que não apenas a voz 

que falou com Moisés na sarça ardente, mas todo o percurso do Egito e a travessia 

do Mar Vermelho foram obra do Verbo. A identificação do Verbo como libertador – que 

tirou os hebreus da casa da servidão – transforma a libertação dos gentios da 

necessidade de ir ao inferno pelos seus pecados em uma atividade que harmoniza 

com a ação veterotestamentária. A rocha da qual verte água é uma figura do Verbo, 

que é explicada da seguinte forma:  

No deserto fez brotar com abundância um rio de água, uma rocha. Esta rocha 
é ele mesmo. Produziu doze fontes, ou seja, a doutrina dos doze apóstolos. 
E aos recalcitrantes e incrédulos, os fez morrer e desaparecer no deserto, e 
aos que creram nele, feitos crianças pela maldição, os introduziu na herança 
dos pais que recebeu e distribuiu, não a Moisés, mas a Jesus; os liberou de 
Amalec estendendo as suas mãos, e nos conduz e nos faz subir ao reino do 
Pai.504 

O Verbo é identificado pelas suas ações no texto mosaico. Os atos de Deus 

que se permitem harmonizar com os atos de Jesus no Novo Testamento devem ter 

sido praticados pelo Verbo. Desta forma, não apenas o Pai e o Espírito estiveram com 

Moisés, mas o Filho também assessorou a travessia dos israelitas à Terra Prometida. 

A qual texto Ireneu se refere, quando o Verbo é comparado com uma rocha? 

Ireneu silencia sobre o livro do qual retirou a figura. Possivelmente é o texto de 

Números 20,7-13, como supõe Ari Luís do Vale Ribeiro.505 Lá consta a seguinte 

narrativa:  

7E o Senhor falou a Moisés dizendo: 8Toma a vara, e ajunta a congregação, 
tu e Arão, teu irmão, e falai à rocha, perante os seus olhos, e dará a sua água; 
assim lhes tirarás água da rocha, e darás a beber à congregação e aos seus 
animais. 9Então Moisés tomou a vara de diante do Senhor, como lhe tinha 
ordenado. 10E Moisés e Arão reuniram a congregação diante da rocha, e 
Moisés disse-lhes: Ouvi agora, rebeldes, porventura tiraremos água desta 
rocha para vós? 11Então Moisés levantou a sua mão, e feriu a rocha duas 
vezes com a sua vara, e saiu muita água; e bebeu a congregação e os seus 
animais. 12E o Senhor disse a Moisés e a Arão: Porquanto não crestes em 
mim, para me santificardes diante dos filhos de Israel, por isso não 

 
 
503 ECHTERNACH, Helmut. Unter der Himmelsleiter: Predigten. Erlangen: Martin-Luther-Verlag, 

1996. p. 23. 
504 IRINEU, 2014, p. 105. 
505 IRINEU, 2014, p. 105. 



164 
 
 

introduzireis esta congregação na terra que lhes tenho dado. 13Estas são as 
águas de Meribá, porque os filhos de Israel contenderam com o Senhor; e se 
santificou neles. 

Se uma passagem tem um significado referente a Cristo, é provável que a 

hagiografia neotestamentária reaproveitasse este texto para o ensinamento das 

comunidades. Assim, o próprio Vale Ribeiro entende que a interpretação de Ireneu 

sobre o assunto passou por 1 Coríntios 10,4.506  

Desta opinião também é o teólogo irlandês Charles Henry Mackintosh, que 

estudou o Pentateuco no século XIX. O membro da Assembleia de Irmãos de 

Plymouth entende que as palavras “E beberam todos de uma mesma bebida 

espiritual, porque bebiam da pedra espiritual que os seguia – e a pedra era Cristo”507, 

extraídas do versículo em questão, devem nortear a exegese. Mackintosh desenvolve 

a razão de Deus ter proibido a Moisés e aos hebreus que com ele estavam à entrada 

na Terra Prometida. A rocha deveria ter sido ferida apenas uma vez, para representar 

o sacrifício único de Cristo, mas Moisés, na compreensão de Mackintosh, errou a 

figura que deveria representar, ferindo a rocha duas vezes.508 Alguns, como o 

comentarista de Números estadunidense batista Timothy R. Ashley, entendem que a 

ira de Deus se derramou sobre Moisés porque ele não falou à rocha – como o texto 

de Números disponível atualmente registra que Deus lhe ordenou – e sim feriu a rocha 

e foi descortês com seu povo, tudo isto sem ordem de Deus.509  

Qualquer que seja a opinião que Ireneu portou sobre este assunto, e 

quaisquer as versões do livro de Números que ele teve em mãos, ele compreende a 

rocha que verte água como uma figura de Cristo. A procedência ou improcedência da 

teoria de Mackintosh não prejudica a figura. Se não é verdade que Moisés tinha ordem 

de bater uma vez na rocha com a vara, e o castigo ocorreu pela desobediência – e 

Moisés foi desobediente sob qualquer ótica, considerando ou rejeitando a teoria de 

Mackintosh – isto em nada compromete a ideia de que a rocha que verte água seja 

uma figura do Verbo. 

A importância teológica deste texto para o teólogo patrístico se revela quando 

é percebido que na “Catequese dos Apóstolos”, no mesmo livro, esta perícope é 

 
 
506 IRINEU, 2014, p. 105. 
507 MACKINTOSH, Charles Henry. O livro de Números. Lisboa: Editorial Minerva, 19[--]. p. 309. 
508 MACKINTOSH, 19[--], p. 310. 
509 ASHLEY, Timothy. The book of Numbers. Grand Rapids: Eerdmans, 1993. p. 384-385. 



165 
 
 

empregada para fundamentar a doutrina que Ireneu apresenta a Marciano sobre 

Deus-Pai (confira o subitem Deus-Pai em 3.2.1.1.).  

3.2.2.2 Deus-Filho é o Cristo 

Antes de fundamentar a relação do termo Cristo com Deus-Filho, é necessário 

compreender que significa a palavra Cristo. Será preciso o acesso a dicionários 

especializados para este assunto. O dicionário de nomes próprios de Wolfgang Pape 

identifica a origem do nome próprio “Χριστός” – Cristo em grego – a partir do verbo 

“χρίω”.510 Apesar do termo “χρίω” apresentar vários significados diferentes além de 

ungir, como “colorir” ou “esfregar”, quando se deriva um adjetivo “χριστός” do verbo, 

Liddell e Scott apontam apenas o termo “ungido” como plausível guardado o 

pressuposto que se trate de pessoa humana, explicitando que no contexto 

neotestamentário, é o mesmo que “Messias”.511 

Assim, quando se fala de “Ungido” na bíblia hebraica, a tradução “Cristo” é a 

mais corrente no idioma grego. Ireneu explica qual a natureza da unção de Cristo no 

seu tratado. Citando o Salmo 45,7-8, ele fundamenta a doutrina de que o Filho é o 

Cristo. “Teu trono é de Deus, para sempre e eternamente! O cetro do teu Reino é cetro 

de retidão! Amas a justiça e odeias a impiedade. Eis porque Deus, o teu Deus, te 

ungiu com o óleo de alegria como a nenhum dos teus companheiros.”512 Ireneu 

identifica o “óleo de alegria” com o Espírito Santo. O Filho, portanto, foi ungido com o 

Espírito Santo por parte do Pai. Os “iguais” são os participantes do Reino de Deus.513 

Isto significa que, para Ireneu, o título de Cristo não é outra coisa senão 

“portador do Espírito Santo”. Assim, o Filho recebeu do Pai o Espírito Santo, e por isto, 

porta o título de Cristo. Esta indissolubilidade de Cristo e do Espírito Santo é muito 

importante na teologia luterana. Comentando o livro de Gálatas, Martinho Lutero 

explica que só é possível ter o Espírito Santo por causa de Cristo, e que o Espírito 

 
 
510 PAPE, Wolfgang. Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. Braunschweig: Friedrich 

Bieweg und Sohn, 1875. v. 2, p. 1691. 
511 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 895. 
512 IRINEU, 2014, p. 106. 
513 IRINEU, 2014, p. 106. 



166 
 
 

Santo permanece habitando na pessoa cristã e intercede por ela quando as 

dificuldades e tentações aparecem.514 

O professor alemão de teologia luterana Hermann Brandt, comentando a obra 

de Lutero acima referida, garante que não existe pneumatologia na teologia de Lutero 

que exceda o conceito de “Espírito de Cristo”. Essa delimitação evita discussões 

filosóficas e controvérsias interpretativas do dogma trinitário.515 Por outro lado, ela 

facilita a busca pelo Espírito Santo, porque não está atrelada a experiências extáticas 

ou qualquer tipo de atitude excêntrica, mas sim à comunhão com Cristo. O Cristo porta 

o Espírito Santo naturalmente e o compartilha com os seus discípulos e suas 

discípulas. 

Mais afirmações são postuladas sobre este Cristo. Três delas merecem 

destaque, e todo o discurso sobre o Cristo na Demonstração Profética as entrelaça, 

cada uma das quais será abordada em breve. Para Ireneu, este Cristo é Rei e 

Sacerdote, Salvador, e também Difusor do Espírito Santo. 

3.2.2.2.1 Cristo é Rei e Sacerdote 

Nas páginas acima, foi explicado porque Cristo e Ungido significam uma e a 

mesma coisa e em que se constitui esta unção. Uma unção ocorria, nos tempos 

bíblicos, para designar um rei ou um sacerdote.516 Logicamente, é conseguinte atribuir 

estes títulos àquele que é chamado de Ungido. 

Todo o Salmo 110 é reproduzido no capítulo 48 para fundamentar a doutrina 

de que Cristo é sacerdote, conforme consta no versículo 4 “Tu és sacerdote para 

sempre, segundo a ordem de Melquisedec”.517 A esta profecia, Ireneu aduz a de Isaías 

45,1 – “Assim diz Iahweh ao seu Ungido, a Ciro que tomei pela destra, a fim de 

subjugar a ele nações”518 e a do Salmo 2,7-8 – “Tu és meu Filho, eu hoje te gerei; 

 
 
514  LUTERO, Martinho. Comentário à Epístola aos Gálatas. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: 

Sinodal, 2008. v. 10, p. 357. 
515 BRANDT, Hermann. O Espírito Santo. Sinodal: São Leopoldo, 1977. p. 110. 
516  BARDTKE, Hans. Salbung. In: Evangelisches Kirchenlexikon: Kirchlichtheologisches Wörterbuch. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 3, p. 777.  
517 IRINEU, 2014, p. 107. 
518 IRINEU, 2014, p. 107. 



167 
 
 

pede, e eu te darei as nações como herança, os confins da terra como propriedade”519 

como provas de que o Filho é Rei.  

Nenhuma personalidade veterotestamentária poderia ter cumprido estas duas 

profecias simultaneamente. No Antigo Testamento, o reino foi entregue à casa de 

Davi, da tribo de Judá, e o sacerdócio à tribo de Levi. Uma vez que o sacerdócio de 

Cristo não é o de Levi, e sim o de Melquisedeque, esta dicotomia não se aplica a ele. 

Se a citação do Salmo 2 não destoa da harmonia proposta pelas anteriores, há 

dificuldades em entender o Ciro de Isaías 45 como o Cristo do Novo Testamento, uma 

vez que houve um rei persa de nome Ciro que permitiu aos judeus reedificarem a 

Jerusalém.  

Gregor Ahn, um cientista religioso alemão, conhece um rei da dinastia 

Aquemênida chamado Ciro II, que governou entre 550 ou 549 até 530 a. C, de quem 

os livros de Esdras e Neemias relatam que permitiu a restauração de Jerusalém.520 

Isto significa que o teólogo lionense considerava Ciro e seu reino libertador e 

restaurador como uma figura da atividade de Cristo. 

Sobre a qualidade do reino de Jesus, Ireneu apresenta mais uma profecia de 

Isaías como prova de que será justo até o fim. Isaías 11,3-4 – “Ele não julgará segundo 

a aparência. Ele não dará sentença apenas por ouvir dizer. Antes, julgará os fracos 

com justiça, com equidade pronunciará sentença em favor dos pobres da terra”521 – é 

reproduzido como descrição das características do reinado eterno do Cristo.  

Desta forma, Ireneu dirime possíveis dúvidas sobre como reinado e 

sacerdócio podem coexistir na pessoa de Cristo e como se apresentam seu reinado e 

seu sacerdócio a partir das profecias veterotestamentárias. 

3.2.2.2.2 Cristo é o Salvador 

O Filho já foi designado no subitem “Deus-Filho” como redentor da 

humanidade, e o método empregado pelo Filho também foi explanado 

pormenorizadamente. Como se não bastasse, Ireneu também comprovou que o 

 
 
519 IRINEU, 2014, p. 107. 
520 AHN, Gregor. Israel und Persien. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-

Siebeck, 2001. v. 4, p. 309-310. 
521 IRINEU, 2014, p. 115. 



168 
 
 

Verbo, o Filho e o Cristo são uma só pessoa. Entretanto, aparenta que a soteriologia 

era tema de suma importância para Ireneu, e queria garantir que não restasse sombra 

de dúvida para Marciano e para quem quer que Marciano apresentasse este texto de 

que o Filho, e apenas o Filho, pode trazer a salvação. 

É necessário ter novamente em vista o contexto gnóstico que circundava 

Ireneu e contestava a narrativa de toda a escola de pensamento esmirniota – no final 

do subitem “O sistema fundamental gnóstico conforme Ireneu de Lião” (3.1.1.1.) 

demonstra-se uma soteriologia na qual o membro da comunidade gnóstica se salva 

por sua suposta natureza superior, o membro da comunidade cristã pelas suas boas 

obras, e aquele que não pertence a nenhuma das duas não tem possibilidade de 

salvação. Esta e outras soteriologias fervilhavam no contexto de Ireneu, como a 

análise de Contra as Heresias I e II despontou. 

Ireneu se importa sobremaneira com o tema salvação. Desta vez, ele 

apresenta detalhadamente a narrativa da crucificação, mas a partir de profecias 

veterotestamentárias. Sua explicação inicia com uma reprodução do texto do Servo 

Sofredor em Isaías 52,3-53,8, interpelada por breves explicações.522  

Ireneu interpreta o texto do servo sofredor como profecia do advento de Cristo 

e de sua obra, e fundamenta também com o texto de Lamentações de Jeremias,3,30 

– “Que dê a sua face a quem o fere e se sacie de opróbrios”523 – e outros textos das 

Lamentações que o Cristo deveria ser humilhado e morto. Ireneu entende que o 

“Ungido” em Lm 4,20 – “O sopro de nossas narinas, o Ungido de Iahweh, foi preso 

nas suas fossas; dele dizíamos: ‘À sua sombra viveremos entre as nações’”524 – é 

Jesus Cristo.  

Ao se tratar da perícope do servo sofredor, mesmo autores que não 

transmitem a figura diretamente a Jesus, como Joseph Blenkinsopp, ao menos 

extraem a informação de que se trata de um indivíduo que foi punido vicariamente por 

uma culpa coletiva.525 Não faria sentido atribuir este título a outro senão a Jesus Cristo; 

o Antigo Testamento carece de uma narrativa de uma punição vicária por uma 

 
 
522 IRINEU, 2014, p. 120-121. 
523 IRINEU, 2014, p. 121. 
524 IRINEU, 2014, p. 122-123. 
525 BLENKINSOPP, 2015, p. 397. 



169 
 
 

comunidade pecadora da qual um líder tenha sido alvo; para este fim, animais eram 

empregados no culto do Templo.  

Como escritores posteriores interpretaram, porém, a terceira e a quarta 

lamentação de Jeremias? No comentário que Calvino redigiu às Lamentações de 

Jeremias, a perícope que Ireneu cita não é atribuída a Jesus, mas a qualquer homem 

piedoso – acompanhando o comentário desde alguns versículos antes, percebe-se 

que Calvino compreende o contexto maior do versículo como uma admoestação a 

refrear a juventude, não permitindo que viva de forma dissoluta.526 O próprio versículo 

3,30 pode se referir tanto a um jovem como à comunidade de fiéis, que usa de 

paciência ao receber opróbrios dos ímpios.527  

É possível que Ireneu conectasse este versículo com Mateus 5,39, parte do 

Sermão do Monte, no qual Jesus ensina a dar a outra face a quem lhe fere, e ainda 

com a carta aos Hebreus 5,8, na qual se explicita que Jesus “aprendeu a obediência, 

por aquilo que padeceu”, isto é, pelo seu sofrimento na cruz. 

Já em Lamentações 4,20, Calvino interpreta a passagem como referente ao 

rei Zedequias, explicando que, naquele momento, Zedequias era o “Cristo de 

Jeová”528, isto é, o rei legitimamente ungido. Aparenta que, no contexto de Calvino, 

havia exegetas que atribuíam esta passagem a várias outras personagens do Antigo 

Testamento, porque, sem citar nomes, Calvino refuta pessoas que aplicavam este 

trecho ao rei Josias.529 

Ao menos, Calvino admite que seja possível extrair do texto uma figura de 

Cristo, mas ele não aplica a figura para a crucificação, e sim para o seu contexto. 

Calvino compreendia que a igreja, em sua época, estava como que sem cabeça, isto 

é, distante de Cristo, o cabeça da igreja. O teólogo francês alega que assim como a 

vida é impossível sem respiração, o corpo sem cabeça é incapaz de respirar e virá a 

falecer.530 

 
 
526 CALVIN, John. Commentaries on the Book of the Prophet Jeremiah and the Lamentations. 

Grand Rapids: Baker Book House, 1993. p. 414. 
527 CALVIN, 1993, p. 418. 
528 CALVIN, 1993, p. 484. (Tradução nossa.) Original: Christ of Jehovah.  
529 CALVIN, 1993, p. 483. 
530 CALVIN, 1993, p. 485. 



170 
 
 

A razão de tal sacrifício é explicitada, mais uma vez, na Demonstração 

Profética: a eliminação da culpa dos pecados para aqueles que creram em Cristo. 

Ireneu, porém, reitera que é necessário aceitar a salvação e crer em Cristo – quem 

rejeita a Cristo toma parte do castigo de quem o crucificou. Segundo ele mesmo, 

Assim é a sentença: por alguns é sofrida, e esses a tomam sobre si mesmos 
como própria condenação; para outros, foi eliminada e se salvam. Sofreram 
sobre si mesmos a sentença aqueles que o crucificaram, e, tendo se 
comportado assim, não creem nele, pois pela sentença que sofreram serão 
condenados à perdição com os tormentos. A sentença foi eliminada para 
aqueles que creem nele e não são mais sujeitos; a sentença, que virá com o 
fogo, será o extermínio dos incrédulos no fim deste mundo. 531 

Ireneu de Lião explicita o que estava implícito na Catequese dos Apóstolos – 

ele afirma como se dá a salvação e quem precisa permanecer na condenação. O tema 

é tratado com alusão a muito mais profecias, cuja análise excede o propósito da 

presente obra.  

Fato é que Ireneu entendia que esta obra salvífica de Deus foi premeditada e 

não surgiu do acaso, pelo contrário, foi prenunciada muito antes de ocorrer e 

importava que fosse conhecida à época de sua concretização, caso contrário, não se 

encontraria em tantos lugares no Antigo Testamento. Deus sabia que o mundo haveria 

de rejeitá-lo, e isto da pior forma possível, mas ele, em sua misericórdia, apenas há 

de castigar quem rejeita a sua graça – e estes, que consentem com a crucificação do 

Cristo, merecem a pena de um crucificador. 

3.2.2.2.3 Cristo é o Difusor do Espírito Santo 

A cristologia de Ireneu – no item “Deus Filho é o Cristo” – mostra que o 

conceito de “Cristo” implica que este porta o Espírito Santo – o Cristo é o Filho dotado 

do Espírito pelo Pai. Mas Ireneu também explicita que é o Filho quem difunde e 

dispensa o Espírito Santo à humanidade. Perto da conclusão da Demonstração 

Profética, encontra-se o seguinte trecho: “O Verbo fez brotar rios abundantes, ou seja, 

disseminou o Espírito Santo sobre a Terra, como prometeu por meio dos profetas, que 

efundiria o Espírito sobre a face da terra”.532  

 
 
531 IRINEU, 2014, p. 121-122. 
532 IRINEU, 2014, p. 132. 



171 
 
 

O fato de que se emprega o termo “Verbo” ao invés de “Cristo” não causa 

estranheza a quem atentou para as evidências de que Verbo, Cristo e Deus-Filho são 

uma e a mesma pessoa. Também é lógico que aquele que foi ungido com o Espírito 

seja capaz de transmitir esta unção. O texto de Jeremias 31,31-34 é a fundamentação 

empregada pelo teólogo para explicar a atitude do Verbo.  

Eis que dias virão – oráculo de Iahweh – em que concluirei com a casa de 
Israel e a casa de Judá uma aliança nova. Não como a aliança que concluí 
com seus pais, no dia em que os tomei pela mão para fazê-los sair da terra 
do Egito - minha aliança que eles próprios romperam, embora eu fosse o seu 
Senhor, oráculo de Iahweh! Porque esta é a aliança que concluirei com a 
casa de Israel depois desses dias, oráculo de Iahweh. Porei minhas leis no 
fundo do seu ser e a escreverei em seu coração. Então serei seu Deus, e eles 
serão o meu povo. Eles não terão que instruir seu irmão ou o seu próximo, 
dizendo: ‘Conhece a Iahweh! Porque todos me conhecerão, dos maiores aos 
menores – oráculo de Iahweh – porque perdoarei sua culpa e não mais me 
lembrarei de seu pecado.533 

Esta profecia, que aparenta se referir a um evento relativo aos israelitas, não 

é exclusiva ao povo de Moisés, conforme a exegese do teólogo esmirniota. Ireneu 

emprega Isaías 65,1 – “Consenti em ser buscado por aqueles que não perguntavam 

por mim, consenti em ser encontrado por aqueles que não me procuravam. A uma 

nação que não invocava o meu nome”534 – como prova de que não se trata disto.  

Martinho Lutero, no seu “Prefácio ao Profeta Jeremias”, indica que Jeremias 

31 se refere ao fim do Antigo e ao Início do Novo Testamento.535 Longe de serem 

controversas, as duas informações se complementam. O Novo Testamento não é 

outra coisa senão um novo tipo de disseminação ou difusão do Espírito, que antes 

não era conhecida. 

Em que consiste, porém, esta difusão ou disseminação do Espírito? Ireneu 

retorna mais uma vez às fontes veterotestamentárias para explicar seu ponto de vista. 

Uma profecia sobre uma mulher estéril, extraída de Isaías 54,1, é aplicada sobre a 

igreja. “Canta, ó estéril, tu que não dás mais à luz! [...] Entoa alegre canto, ó estéril, tu 

que não deste luz; ergue gritos de alegria, exulta, tu que não sentiste as dores de 

 
 
533 IRINEU, 2014, p. 132-133. 
534 IRINEU, 2014, p. 133. 
535 LUTERO, Martinho. Prefácio ao Profeta Jeremias. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 

2014. v. 8, p. 51. 



172 
 
 

parto, porque mais numerosos são os filhos da abandonada que os filhos da esposa, 

diz Iahweh.”536 

A disseminação do Espírito é a geração de filhos para a igreja. A igreja é a 

noiva de Jesus. Cada vez que há um novo membro da igreja, entende-se que esta 

deu à luz um filho para Jesus, considerando a alegoria proposta a partir da profecia 

de Isaías. A esposa é o culto dos hebreus – a religião de Moisés. O batismo é o 

ingresso na nova religião instituída por Jesus. 

Causa admiração como estas compreensões acerca do assunto permanecem 

inabaláveis por quase dois milênios em segmentos da cristandade. Em 1978, o 

Conselho Mundial de Igrejas, que abarca diversas denominações protestantes e 

ortodoxas, redigiu uma declaração conjunta sobre batismo, eucaristia e ministério, e 

quando o assunto é batismo, percebe-se amplo consenso em áreas de cristologia e 

pneumatologia. Citando uma parte do documento, 

Há uma notável concordância no que respeita ao significado do Baptismo. 
Pode ser resumido em três pontos que são interdependentes:  
- O significado central do Baptismo é incorporação em Cristo e participação 
de sua morte e ressurreição.  
- No Baptismo o Espírito do Pentecostes é dado e dá-se, de maneira que 
ficamos unidos com Cristo e uns com os outros.   
- O Baptismo é fundamental e constitutivo para nos tornarmos membros do 
corpo de Cristo e não pode ser concebido à parte da fé, da dedicação pessoal 
e dum crescimento que se processa ao longo da vida.537 

O mesmo Espírito que desceu sobre os discípulos de Jesus em Pentecostes 

é o Espírito Santo, e na mesma celebração pela qual o Espírito Santo é transmitido, a 

pessoa que se submete ao ritual é incorporada a Cristo. Aqui, o reducionismo da 

comunidade luterana de apenas buscar o Espírito Santo em Cristo apresentado por 

Brandt (confira o item “Deus-Filho é o Cristo”), é fundamentado teologicamente. 

Não é possível, portanto, a distinção de dois batismos. O “Batismo de Jesus”, 

ensinado no final do Evangelho de Mateus e praticado pela igreja desde sua 

instituição, é a forma de se obter o Espírito Santo. Teologias que afirmam a 

necessidade de um segundo sacramento ou ritual para a ingressão na igreja ou para 

 
 
536  IRINEU, 2014, p. 135. 
537 CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS. Um só batismo, uma só eucaristia e um só ministério 

mutuamente reconhecido: três declarações reveladoras de um acordo: documento da comissão 
de Fé e Ordem n. 73 do Conselho Mundial de Igrejas. Genebra: CMI, 1978. p. 20-21. 



173 
 
 

a obtenção do Espírito Santo não se derivam do pensamento irenaico, e sim de 

opiniões posteriores. 

O que também se esclarece com a atividade do Filho de gerar filhos à igreja 

por meio da difusão do Espírito Santo é a questão da procedência do Espírito, tocada 

no subitem “Deus Espírito Santo” (3.1.2.3.). O Espírito procede em direção da igreja 

por meio do Cristo, que o detém como dádiva do Pai, e procede originalmente do Pai, 

que é a causa de todas as coisas. As duas procedências não fazem do Espírito Santo 

algo inferior, por ser mistura ou derivado, como uma conclusão rápida demais poderia 

postular. Pelo contrário, a partir de Cristo, toda a humanidade – exceto quem rejeita a 

graça e quer ter a mesma sorte de um assassino de Deus – pode tomar parte na 

unção. 

3.2.3 Conclusão sobre a Demonstração da Pregação Apostólica 

Há, na Demonstração da Pregação Apostólica, uma pequena conclusão, que 

retoma a razão do livro ter sido escrito - grupos que “blasfemam contra o seu criador 

e Pai”,538 “depreciam a vinda do Filho de Deus e a economia da sua encarnação 

transmitida pelos apóstolos e prevista pelos profetas para a restauração da 

humanidade”,539 e “não acolhem os dons do Espírito Santo e rechaçam o carisma 

profético”.540 Parece que o embate de Marciano com esses grupos se encontrava no 

contexto da teologia batismal, porque Ireneu refere na conclusão aos “três artigos do 

nosso selo”,541 que Vale Ribeiro identifica como o batismo.542 

Todo o livro demonstrou que já havia confissão de três hipóstases divinas na 

escola esmirniota, e não apenas isto, mas com funções e relações implicitamente – 

na ordem de assuntos da Catequese dos Apóstolos – e explicitamente afirmadas, 

sempre ancoradas nas provas escriturísticas que Ireneu usa copiosamente.  

A pequena conclusão de Ireneu ao livro pode amparar a pessoa leitora a tirar 

suas próprias conclusões, porém certamente não abarca a plenitude das informações 

que o pequeno livro apresenta. Este fato deve ter sua razão na possível circunstância 

 
 
538 IRINEU, 2014, p. 139. 
539 IRINEU, 2014, p. 139. 
540 IRINEU, 2014, p. 139. 
541 IRINEU, 2014, p. 139. 
542 IRINEU, 2014, p. 139. 



174 
 
 

de que este escrito foi um elo de uma correspondência perdida e a conclusão presente 

não foi o fim do diálogo. 

Assim como a conclusão, a introdução do escrito aponta para o contexto 

batismal do debate de Marciano. Questiona-se a doutrina da Trindade, e a pergunta é 

respondida a partir de uma regra de fé. E respeitando as relações entre as três 

pessoas da Trindade, Ireneu explica como compreende o Pai, o Filho e o Espírito 

Santo. 

O Pai é justo, misericordioso, soberano e longânime. Ele interfere na história 

da humanidade para fazer valer as Suas leis e preceitos, mas não com violência 

desmedida. Ele criou tudo o que há e ama a sua criação, que não retribui na mesma 

medida, praticando de forma apóstata todo tipo de rebelião contra Deus e contra suas 

leis. A soberania do Pai se estende sobre tudo e todos; a sua longanimidade, sobre 

os que o rejeitam; a sua misericórdia, sobre os que a suplicam, mas também sobre os 

apóstatas e rejeitadores; a sua justiça, sobre todos os que perseveram na rejeição da 

misericórdia. 

Muito mais extensamente que o Pai, Ireneu discorre sobre o Filho. Em 

primeiro momento, interessa a Ireneu mostrar brevemente quais as ações do Filho 

para com as outras pessoas de Deus e para com a humanidade. Na segunda parte 

do livro, os títulos do Filho são extensamente fundamentados em provas do Antigo 

Testamento e assuntos da “Catequese dos Apóstolos” são retomados e explanados. 

O Filho manifesta o amor do Pai pela humanidade, e compartilha do mesmo 

amor por ela. Encarnando-se e redimindo a humanidade pecadora com o sacrifício de 

sua própria vida, ele recapitula – assume o papel de líder – sobre a humanidade.  

É necessário compreender que o Verbo, o Cristo e o Filho são a mesma 

pessoa, e Ireneu dedicou uma parte significativa de seu livro para apresentar esta 

realidade ao leitor. Assim como o Pai, o Filho apareceu aos patriarcas e esteve com 

Moisés. Não apenas a sua existência, mas todo o seu ministério foi anunciado nos 

escritos dos profetas. Como Verbo, a criação ocorreu por meio dele, e se dirigiu aos 

crentes da antiga aliança e anteriores a ela. 

Como isto se relaciona com o termo “Cristo”? Ireneu exclui qualquer 

cristologia que não seja, simultaneamente, pneumatologia. O Cristo é o Filho dotado 

pelo Pai com o Espírito Santo. A unção do Cristo – “ungido” em grego – é o 



175 
 
 

derramamento do Espírito Santo sobre ele. Nesta condição de Cristo ele é Rei e 

Sacerdote, e nesta condição que ele perfaz a salvação da humanidade. Como Rei, 

naturalmente pode recapitular a humanidade, e como Sacerdote, perfaz o ritual da 

crucificação para salvar a humanidade e institui rituais para a transmissão da graça 

de Deus. 

O Cristo não quis reter a sua unção para si próprio, muito antes, quer 

dispensá-la a toda a humanidade, e é a partir da dispensação do Espírito de Deus que 

se pode compreender a pneumatologia. O Espírito Santo é apresentado como 

originário do Pai e dispensado pelo Filho para a humanidade. Dissensões sobre esta 

relação do Espírito com o Pai e o Filho geraram um cisma que persiste até hoje na 

cristandade, e a compreensão desta relação é necessária para eliminar o cisma e 

celebrar a unidade em Cristo. 

O lugar vivencial desta difusão do Espírito precisa ser definido – e Ireneu o 

aponta como o sacramento do batismo. A porta de entrada para a igreja é o mesmo 

lugar na qual o Cristo dispensa seus carismas sobre a pessoa fiel. Não são dois rituais, 

um no qual se admite uma nova pessoa à igreja e outro para este novo membro 

receber o Espírito Santo – Cristo instituiu um único ritual para ambos os propósitos, 

que cumpre ambas as funções. O mais insignificante membro da igreja possui este 

Espírito, enquanto fora da igreja não há certeza sobre isto, exceto quando a Bíblia o 

confirma, como em casos de sacerdotes de Deus no culto do templo dos judeus ou 

de profetas que anunciaram a vinda e a vida do Cristo.  

Estas considerações pneumatológicas permanecem intactas não apenas para 

a escola esmirniota, mas encontram amplo assenso na cristandade da atualidade, 

apesar dos cismas que a separam. Assim, a doutrina sobre o Pai, sobre o Filho, e 

sobre o Espírito Santo não podem ser omitidas ou alteradas sem que o menor deslize 

cause um cisma ou uma heresia. Enquanto, porém, a grande família das pessoas que 

seguem a Cristo, a igreja, confessa com unidade os artigos da sua fé, todas as 

diferenças que surgiram em momentos históricos são apagadas em favor da 

reconciliação de toda a criação recapitulada por Cristo, o Salvador enviado pelo Pai. 

  



176 
 
 

3.3 CONCLUSÃO SOBRE A APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS 

CONFORME A ESCOLA ESMIRNIOTA  

Analisou-se, até agora, neste compêndio, praticamente tudo o que se pode 

obter de obras apologéticas da compreensão de Deus produzidas pela escola 

esmirniota. Se é certo que muito mais obras deste cunho devem ter existido, a 

situação das fontes não permite acesso a escritos de outros discípulos desta escola 

senão Ireneu. Suposições sobre teologia apologética de outros teóricos não são 

confirmadas por documentos. 

Ireneu é o guardião da tradição desta escola, e, portanto, a pesquisa sobre a 

apologética esmirniota precisa ser reduzida à análise de seus escritos até que novas 

fontes sejam produzidas. Sua teologia, entretanto, cristaliza conceitos de modo que 

não resta dúvida que suas assertivas são embasadas em uma tradição. Se houve 

dissensões ao pensamento irenaico nesta escola, a situação das fontes não permite 

clarificar. 

Para Ireneu, há divergência em métodos de refutação de teologias e 

compreensões de Deus. Quando novas doutrinas acerca de Deus surgem e ameaçam 

a integridade da tradição catequética de sua comunidade, sua refutação parte da 

razão simples, usando a Bíblia como auxílio quando é necessário retificar alguma 

compreensão heterodoxa de uma perícope, por exemplo. Entretanto, o teólogo aqui 

estudado entende que cada religião tem a sua própria escritura ou tradição sagrada. 

Portanto, a apologética da compreensão de Deus precisa apresentar incongruências 

na escritura ou tradição da outra religião e ser conferível pela razão simples. 

Em Contra as Heresias I e II, desponta uma metodologia muito clara na 

exposição e refutação de seus adversários. Primeiramente, toda a gnose conhecida 

por Ireneu é apresentada a partir de fontes confiáveis às quais ele teve acesso; em 

segundo lugar, referindo-se ao material inventariado, produzem-se refutações a várias 

afirmações deste material, valendo-se da razão simples e ocasionalmente, de 

algumas citações bíblicas. 

A situação muda quando a apologética precisa fundamentar um ritual ou 

prática da comunidade. Ireneu inverte a relação e transforma a compreensão de Deus 

de sua escola em apologia ao ritual. Isto se manifestou claramente quando pessoas 

não especificadas questionaram seu irmão Marciano sobre a validade ou ortopraxia 



177 
 
 

do batismo trinitário, o único aceito pelos esmirniotas. A igreja usa de rituais para 

testemunhar a toda a Terra a natureza de seu Deus, e um pseudobatismo seria nada 

menos que uma pseudomartiria, um falso testemunho sobre a natureza de Deus – um 

ritual eucarístico divergente do apresentado pelos evangelhos ou com fins diversos 

ao instituído por Cristo, a saber, a salvação da humanidade, também é inadmissível 

para a igreja. 

É na unidade em meio à diversidade que a natureza de Deus se manifesta. 

Ireneu conhece fiéis de países diversos como Germânia, Egito, Gália e Itália, cada um 

com uma cultura diferente de Ireneu e com culturas diversas entre si, mas que podem 

ser identificados como irmãos em Cristo a partir da profissão da mesma fé e na prática 

dos mesmos rituais, baseada nas mesmas escrituras, em idiomas e códigos 

diferentes. A unicidade e onipotência de Deus são manifestas ao se constatar o fato 

de que criou uma religião capaz de abarcar toda a humanidade para salvá-la, assim 

como criou por completo céus e terra. 

Assim, há etnias das mais diversas no mundo, que não têm preferência ou 

menoscabo ante o trono de Deus – todas as pessoas de todos os povos são 

chamadas a participar da nova religião de Deus, e nem por isso precisam abandonar 

sua língua e os costumes que possam ser conciliados com a religião. O idioma não é 

sagrado nem profano por si próprio, ele é um veículo que pode ser usado para a 

transmissão de doutrina de salvação ou heresia. Não abrindo mão de várias 

referências culturais gregas, ele não poupa pessoas da mesma etnia que persistem 

em professar doutrinas heterodoxas sobre Deus de sua crítica e convite à penitência. 

Ireneu nem quer uma igreja excludentemente helênica – caso contrário, dificilmente 

teria emigrado à Gália – nem pretende abandonar o seu jeito grego de pensar e ser 

por ter aderido à igreja de todos os povos.  

A igreja é baseada no amor de Deus, que se sacrifica a si próprio pela 

restauração total da humanidade. A antropologia de Ireneu é universal, contendo 

apenas um conceito de ser humano e não valorando seres humanos pela sua classe 

social ou origem, ou dividindo seres humanos por uma suposta hierarquia espiritual, 

como era padrão em religiões gnósticas com as quais ele teve contato.  

Todo ser humano é composto de corpo e espírito, refutando as ideias de que 

haja seres humanos desprovidos de uma das duas características ou que Deus não 

quisesse salvar todo o ser humano e todos os seres humanos. Pela regra de fé, a 



178 
 
 

alma é mantida pura das heresias, e pelo batismo, o corpo é lavado do pecado. Estes 

remédios estão disponíveis a toda a humanidade, que é, sem exceção, criação de 

Deus, a qual Ele tem todo o direito de redimir de seu estado de miséria da forma que 

Lhe convier, não podendo existir autoridade competente para impedi-Lo.  

O tema da salvação da humanidade desponta mais claramente quando as 

referências que Ireneu emprega para fundamentar sua soteriologia – o Antigo 

Testamento – se contrastam com as referências que escolas de pensamento 

gnósticas conhecidas por Ireneu – autopredicações e reinterpretações de doutrinas 

endógenas ou alheias à gnose. 

O referencial histórico do texto sagrado de uma religião mais antiga e 

desinteressada no êxito do cristianismo excede em muito a confiabilidade que o 

amálgama de opiniões diversas e controversas das escolas gnósticas conhecidas de 

Ireneu pode transmitir. É do Antigo Testamento que Ireneu extrai a doutrina da 

Trindade, mostrando a partir da tradição de outro povo, mais antigo que a igreja, como 

a Trindade que criou o mundo haveria de colaborar em prol da salvação da 

humanidade. Suas fontes, quase integralmente compatíveis com a Bíblia que se 

possui hoje em mãos, poderiam ter sido verificadas em qualquer sinagoga que 

possuísse os livros citados em grego, com o auxílio de pessoas que talvez fossem 

desinteressadas ou até avessas a existência da religião cristã. 

A escola esmirniota professa uma Trindade indissolúvel, criadora e salvadora. 

O Pai criou todas as coisas por meio do Filho, seu Verbo, no poder do Espírito Santo, 

e após instituir várias benfeitorias para a humanidade, a Trindade perfez a salvação 

da humanidade. O Pai enviou o Filho ungido com o Espírito Santo para que a salvação 

chegasse até os confins da terra, não fortuitamente, nem por obrigação ou coação, 

mas conforme planos minuciosamente revelados pelos profetas séculos antes do 

ocorrido. O Filho se sacrificou pelo pecado de toda a humanidade, conforme o 

desígnio do Pai, e tem o poder sobre toda a criação de Deus, sendo Rei. A partir do 

viés sacerdotal de sua unção, ele institui rituais para o seu povo permanecer salvo. A 

unção que recebeu do Pai é compartilhada livremente e sobremaneira copiosamente 

entre todas as nações do mundo, quando um novo membro de seu povo é admitido 

na igreja pelo batismo. O Espírito Santo, assim, se origina do Pai e procede à igreja 

por meio do Filho. 



179 
 
 

A obra de Cristo – o novo povo consistente de todos os povos que se chama 

igreja – é indefectível, embora constantemente perseguida pelos que abominam a 

salvação e preferem para si a condenação de algozes de Deus à salvação gratuita e 

eterna. Entretanto, diferente de Deus, que tudo criou e tudo compreende, a 

humanidade permanece em estado decaído por causa do pecado, e apesar de já salva 

por Cristo, ainda é tentada e ferida por Satanás. Claro testemunho disto é que apesar 

da unidade espiritual indestrutível criada pelo próprio Deus, a igreja não conseguiu 

manter a unidade exterior, persistindo por aproximadamente um milênio um cisma 

entre o Oriente e o Ocidente, contrariando a ordem de Cristo. Longe de favorecer um 

ou o outro lado, a compreensão sacramental que Ireneu manifesta acerca do batismo 

– o ingresso na igreja e a simultânea aquisição do Espírito Santo – pode orientar a 

igreja a encontrar a unidade, já que suas opiniões são incontestes aos olhos de órgãos 

deliberativos como o Conselho Mundial de Igrejas, que engloba tanto cristãos orientais 

quanto ocidentais. 

A natureza de Deus é descrita corretamente nas Escrituras de Antigo e Novo 

Testamentos e manifesta corretamente nos rituais da igreja, quando praticados de 

forma fidedigna. Escrituras corrompidas, novas ou treslidas, e rituais modificados, 

novos ou mal-interpretados não transmitem a compreensão reta de Deus, e sim 

servem ao Diabo ao negar à humanidade o direito concedido por Deus de vida eterna, 

comprado com o sangue de Jesus Cristo. Portanto, conclui-se que na escola 

esmirniota, desponta inconteste a noção de salvação da humanidade como a razão 

existencial e o objetivo ulterior de toda a vida eclesial. Esta salvação é a mais clara 

manifestação da magnanimidade, misericórdia, santidade e justiça da Trindade 

Santíssima.   



180 
 
 

4 APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS CONFORME A 

ESCOLA ALEXANDRINA NO PERÍODO PRÉ-NICENO: O 

PROTRÉPTICO DE CLEMENTE DE ALEXANDRIA 

O tema do presente capítulo é a apologética da compreensão de Deus 

conforme a escola alexandrina do período pré-niceno. Longe de fornecer uma visão 

completa dos compêndios que se ocuparam com o assunto – o que necessitaria de 

um projeto muitas vezes maior que a presente tese para ser exitoso – interessa 

estudar um autor que foi de importância chave para a escola alexandrina, e dentro 

das obras deste autor alguma delas que se destaque pelas suas características e 

possa ser considerada uma referência para outros autores. 

É necessário compreender o que foi a escola catequética de Alexandria e 

como operou. Adolf Martin Ritter manifesta que o cristianismo provavelmente esteve 

presente em Alexandria desde a metade do século I – Eusébio de Cesareia guarda 

uma tradição que denomina o evangelista Marcos como o primeiro bispo daquela 

cidade. A realidade histórica deste cristianismo primevo não sobreviveu a ponto de 

poder ser reconstruída na atualidade.543  

Na obra de Eusébio, estes primeiros cristãos são identificados com um grupo 

que o filósofo judeu Fílon de Alexandria – sobre quem será discorrido mais 

pormenorizadamente no item 4.2.4 – menciona na sua obra “Sobre a Vida 

Contemplativa” como “Suplicantes”.544 Foi possível encontrar a mencionada obra em 

uma antologia. Fílon menciona esta sociedade como um grupo de filósofos e filósofas 

que se dedicaram ao estudo de textos sagrados e à caridade, e comiam e viviam 

moderadamente. Conforme o filósofo egípcio-hebreu,  

Esta classe de homens se encontra em muitos lugares do mundo habitado, 
já que, tratando-se de um bem perfeito, correspondia que tanto Grécia como 
os países não-gregos participassem dele, mas é particularmente numerosa 
no Egito, em cada um dos denominados nomos [isto é, províncias] e 
sobretudo nos arredores de Alexandria. Os melhores são enviados desde 
todas as partes, como para uma colônia, para certo lugar sumamente 
apropriado, que eles enxergam como sua própria pátria, situado ao norte do 
lago Mareotis sobre uma colina de escassa altura, lugar muito propósito à 
causa da segurança e à grata temperatura do ar. […] As residências dos ali 

 
 
543 RITTER, Adolf Martin. Alexandrien III: Alte Kirche. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 290. 
544 EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 61. 



181 
 
 

congregados são por demais singelas, e procuram as duas proteções mais 
necessárias: contra o ardor dos raios solares e contra o frio do ar. Não se 
encontram próximas, como as das cidades, por ser a vicinidade molesta e 
desagradável para quem busca com zelo empenhado a solitude; nem 
tampouco distantes, em razão que amam a vida de comunidade e para se 
socorrerem uns aos outros em caso de ataques de ladrões. Em cada 
residência existe um quarto consagrado chamado santuário ou eremitério, na 
qual se isolam para cumprir os ritos secretos de sua vida religiosa, levando 
consigo nem comida nem bebida nem coisa alguma imprescindível para as 
necessidades do corpo, porém leis, oráculos comunicados por Deus através 
dos profetas, hinos e os demais elementos que empregam para incrementar 
e aperfeiçoar sua ciência e piedade.545 

 O grupo mencionado na obra de Fílon, portanto, considera as revelações 

veterotestamentárias como palavra de Deus; além disto, eles têm livros dos 

fundadores do movimento a seu dispor546 e se reúnem para um banquete sagrado de 

sete em sete dias.547 Além disso, naquela colônia, comia-se apenas pão com sal e 

hissopo e se bebia somente água.548 Seria esta habitação de filósofos e filósofas junto 

ao lago Mareotis o início da comunidade cristã de Alexandria? 

O relato de Fílon não emprega o nome “cristão”. Antes, o lugar se entende 

como uma comunidade terapêutica, afinal, os membros dela eram chamados de 

terapeutas, e tinham a intenção de curar as pessoas dos vícios.549 Fílon aduz que se 

trata de uma filosofia já bastante espalhada tanto no contexto helênico como o não-

helênico; esta colônia ao norte do lago Mareotis era, portanto, um centro espiritual, 

não necessariamente o único centro espiritual em Alexandria desta filosofia baseada 

 
 
545 FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la vida contemplativa. In: Obras completas de Fílon de Alejandría. 

Buenos Aires: Acervo cultural, 1976. v. 5, p. 160-161. (Tradução nossa). Original: Esta clase de 
hombres se halla en muchos lugares del mundo habitado, ya que, tratándose de un bien perfecto, 
correspondía que tanto Grecia como los países no griegos participasen de él, pero es 
particularmente numerosa en Egipto, en cada uno de los denominados nomos y sobre todo en los 
alrededores de Alejandría. Los mejores son enviados desde todas partes, como hacia una colonia, 
hacia cierto lugar sumamente apropiado, que ellos miran como su propia patria, situado al norte del 
lago Mareotis sobre una colina de escasa altura, lugar muy a propósito a causa de la seguridad y la 
grata temperatura del aire. [...] Las residencias de los allí congregados son por demás sencillas, y 
procura las dos protecciones más necesarias: contra el ardor de los rayos solares y contra el frío del 
aire. No se hallan próximas, como las de las ciudades, por ser la vecindad molesta y desagradable 
para quienes buscan con empeñoso celo la soledad; ni tampoco lejos, en razón de que aman la vida 
de comunidad y para socorrerse unos a otros en caso de ataques de ladrones. En cada residencia 
existe una habitación consagrada llamada santuario o aislatorio, em la que se aíslan para cumplir 
los ritos secretos de su vida religiosa, llevando consigo no bebida ni alimento ni ninguna de las 
demás cosas imprescindibles para las necesidades del cuerpo, sino leyes, oráculos comunicados a 
Dios a través de los profetas, himnos y los demás elementos que emplean para incrementar y 
perfeccionar su ciencia y piedad.  

546 FÍLON DE ALEJANDRÍA, 1976, p. 161. 
547 FÍLON DE ALEJANDRÍA, 1976, p. 163. 
548 FÍLON DE ALEJANDRÍA, 1976, p. 163. 
549 FÍLON DE ALEJANDRÍA, 1976, p. 155-156. 



182 
 
 

em escritos do Antigo Testamento e de fundadores. Entende-se porque Eusébio 

identificou este grupo com a igreja cristã; e é possível que esta colônia tenha sido o 

embrião da escola de Alexandria. Abaixo, argumentos para esta opinião se 

apresentarão. 

O historiador franco-polonês Joseph Melèze-Modrzejewski acusa um 

fenômeno que pode ter sido causa para a desinformação que envolve a história da 

Alexandria no período anterior ao século II. Modrzejewski informa que, no início do 

Império Romano, judeus constituíam um terço da população alexandrina, isto é, 

aproximadamente 180 mil pessoas.550 Trata-se, portanto, de uma metrópole de 

grandes dimensões que, além de judeus, englobava grande variedade de 

nacionalidades distintas, não apenas egípcios, como a localização no delta do Nilo 

poderia levar a crer. Esta pluralidade étnica, desprovida de unidade política, veio a 

causar um fim trágico para a comunidade judaica de Alexandria, e isto pode ter 

comprometido tradições e informações sobre o cristianismo do século I nesta cidade. 

Conforme Modrzejewski, 

As disputas entre judeus e gregos após a conquista romana em 30 a. C. 
desembocaram [nos anos] 115-117 d. C. em uma revolta, que terminou com 
a destruição das comunidades judaicas em Alexandria e no Egito. Os 
primeiros cristãos egípcios eram judeu-cristãos, que sucumbiram na revolta 
junto com o ambiente do qual eles se originaram. Como esta revolta 
representa a separação de judaísmo e cristianismo, ela também aparece 
como o cordão de uma continuidade espiritual, pois é o mérito dos judeo-
cristãos de Alexandria ter protegido da aniquilação as obras principais do 
contexto do judaísmo alexandrino que nos foram legadas.551 

O fundador da escola catequética de Alexandria não pode ser determinado. 

Fato é que ela surgiu no seio de uma comunidade cristã vetusta e localizada num 

gigantesco centro de produção intelectual. O extermínio dos judeus em Alexandria, 

que ceifou também cristãos desta origem étnica, deve ter destruído as fontes sobre o 

funcionamento desta escola antes de 117.  

 
 
550 MELÈZE-MODRZEJEWSKI, Joseph. Alexandrien II: Judentum. In: Religion in Geschichte und 

Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 289. 
551 MELÈZE-MODRZEJEWSKI, 1998, p. 290. (Tradução nossa). Original: Die Auseinandersetzungen 

zw. Juden und Griechen nach der röm. Eroberung 30 v. Chr. mündeten 115-117 n. Chr. in eine 
Revolte, die mit der Zerstörung der jüd. Gemeinden von A. und ganz Ägypten endete. Die ersten äg. 
Christen waren Judenchristen, die in der Revolte von 115-117 n. Chr. mitsamt dem Milieu, dem sie 
entstammten, untergingen. Wie diese Revolte die Trennung von Juden- und Christentum 
repräsentiert, so erscheint sie zugleich als das Band einer spirituellen Kontinuität, denn es ist das 
Verdienst der Judenchristen A.s, die und erhaltenen Hauptwerke aus dem Umfeld des 
alexandrinischen Judentums vor dem Untergang bewahrt zu haben.  



183 
 
 

O coptólogo alemão Caspar Detlef Gustav Müller tem informações sobre o 

período dos séculos II e III nesta escola. Trata-se de uma escola completamente 

independente da estrutura eclesial, formada por padres e demais intelectuais cristãos, 

que praticava a catequese e apresentava a intelectuais de várias religiões e a quem 

mais quisesse ouvir em Alexandria a filosofia cristã.552 Despontaram nesta época 

Clemente e, mais tarde, seu discípulo Orígenes, mas há muitos outros nomes 

notórios. Após o fim do magistério de Orígenes como diretor da escola, ela veio a se 

conectar mais e mais com a estrutura eclesial, sendo que os diretores e outros 

docentes vieram a ocupar cargos eclesiais como o episcopado em Alexandria e 

padres e bispos da igreja egípcia recebiam cargos de docência.553 A estrutura escolar 

veio a ser inserida completamente na estrutura oficial somente a partir de Atanásio 

(bispo de Alexandria de 328-373 com cinco interrupções), um período no qual a busca 

pela ortodoxia suplantou as tentativas de diálogo com o paganismo, diálogo que, por 

sua vez, sucumbira por volta daquela época no Egito.554  

Este estado de coisas justifica a divisão da análise da escola alexandrina entre 

o período pré- e pós-niceno; não seria justo alegar que este capítulo pudesse retratar 

a apologética da compreensão de Deus em toda a existência da escola alexandrina, 

pois aqui as obras de Atanásio e seus sucessores não serão analisadas. Ainda resta 

explicar a escolha de Clemente de Alexandria, havendo também no período pré-

niceno o notório apologeta Orígenes. 

Considere-se que os princípios da escola catequética de Alexandria estão 

envoltos em mistério, e aparenta que este problema já existia desde a Antiguidade – 

assim, Felipe de Side denota como fundador o escritor Atenágoras,555 mas isto não é 

confirmado por fontes internas da escola no período pré-niceno. 

De fato, Clemente não aduz nenhuma informação sobre os inícios dos 

trabalhos da sua instituição. Entretanto, aparenta que à época na qual Clemente 

ingressara na escola de Alexandria, ele já havia estudado com teólogos de várias 

partes do mundo e também a escola de Alexandria já tinha obtido significância 

 
 
552 MÜLLER, Caspar Detlef Gustav. Alexandrien I: Historisch. In: Theologische Realenzyklopädie. 

Berlin: de Gruyter, 1978. v. 2, p. 253. 
553 MÜLLER, 1978, p. 253-254. 
554 MÜLLER, 1978, p. 253.  
555 BARNARD, 1978, p. 378. 



184 
 
 

internacional, ao parecer de Clemente. Constam na sua obra “Stromata” as seguintes 

palavras: 

Esta obra não é um escrito que tivesse sido redigido com artimanhas, para 
se vangloriar com ela; muito antes, eu faço para mim uma coleção de 
registros para a idade, um auxílio contra o esquecimento; eles devem ser uma 
imagem e pintura daqueles discursos brilhantes e cheios de vida e daqueles 
homens beatos e verdadeiramente dignos de reverência, aos quais fui 
honrado em ouvir. Deles, o primeiro, um jônio, na Grécia, os outros na Magna 
Grécia [isto é, as colônias gregas do sul da Itália] (deles, um era da Celesíria, 
outro do Egito), ainda outros estavam no Oriente, e deles um era um assírio, 
o outro na Palestina era hebreu conforme sua origem; Mas quando eu 
encontrei o último, porém em sua significância o primeiro, eu parei de 
procurar, depois que eu o descobri no Egito, onde ele estava escondido. De 
fato, como uma abelha siciliana ele buscou mel das flores no prado dos 
profetas e apóstolos e implantou nas almas dos ouvintes uma plenitude de 
puro conhecimento.556 

Este currículo de Clemente apresenta a si próprio como um teólogo 

conhecedor de pensadores cristãos de boa parte da Antiguidade Mediterrânea, e 

reforça a importância tanto de Panteno quanto da escola catequética de Alexandria. 

Aparenta que na Magna Grécia, seja na Sicília ou no continente da Península Itálica, 

havia algum centro de estudo teológico de significância suprarregional. Isto explicaria 

por que um sírio e um egípcio trabalhavam naquela região proferindo discursos 

teológicos.  

Não se sabe o nome de nenhum destes intelectuais, exceto Panteno, 

professor de Clemente em Alexandria, que ele identifica como abelha.557 O fato de 

que Panteno saiu da Sicília para pesquisar em Alexandria pode indicar a existência 

de um centro de pesquisa e ensino teológico já consolidado naquela cidade, de 

importância superior àquele que talvez existia na Magna Grécia e estaria mais 

 
 
556 STÄHLIN, Otto. Einleitung zu der Übersetzung der Werke des Clemens von Alexandreia. In: 

BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der Kirchenväter: Eine Auswahl 
patristischer Werke in deutscher Übersetzung. München: Kösel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 10. 
(Tradução nossa). Original: Dieses Werk ist nicht eine Schrift, die mit Kunst verfasst wäre, um damit 
zu prunken; ich lege mir vielmehr eine Sammlung von Aufzeichnungen für das Alter, ein Hilfsmittel 
gegen das Vergessen; sie sollen geradezu ein Bild und Gemälde jener leuchtenden und 
lebenserfüllten Reden und jener seligen und wahrhaft verehrungswürdigen Männer, die zu hören ich 
gewürdigt wurde. Von ihnen war der eine, ein Ionier, in Griechenland, die anderen in 
Großgriechenland (von ihnen war der eine aus Kölesyrien, der andere aus Ägypten) wieder andere 
im Orient; und hiervon war der eine ein Assyrer, der andere in Palästina, war seiner Herkunft nach 
ein Hebräer. Als ich aber einen letzten getroffen hatte, der jedoch an Bedeutung der erste war, gab 
ich weiteres Suchen auf, nachdem ich ihn in Ägypten, wo er verborgen war, aufgespürt hatte. Als die 
sizilische Biene in der Tat holte er Honig von den Blumen auf der Wiese der Apostel und pflanzte in 
die Seelen der Hörer eine Fülle lauterer Erkenntnis. 

557 STÄHLIN, 1934, p. 11. 



185 
 
 

acessível a Panteno – algo semelhante com o centro espiritual e filosófico retratado 

na obra de Fílon. 

É igualmente possível que os desconhecidos egípcio e sírio estudaram na 

escola catequética de Alexandria antes de emigrar à Magna Grécia. O “prado dos 

profetas e apóstolos” pode ser considerado uma paráfrase para os escritos de Velho 

e Novo Testamentos; Clemente se apresenta como discípulo de um mestre versado 

em estudos bíblicos. 

As teorias sobre o início dos trabalhos da escola alexandrina só poderão ser 

verificadas ou falsificadas se documentos pertencentes ao século I ou à primeira 

metade do século II ressurgirem e retratarem a fundação desta escola ou a 

inexistência dela na Alexandria daquela época. Fato é que o próprio Clemente, apesar 

de levar o epíteto de alexandrino, não necessariamente é originário daquela cidade. 

Sua origem é desconhecida, mas teóricos como o patrólogo francês André Méhat 

suspeitam que nascera em Atenas por volta de 140-150, com o nome completo Tito 

Flávio Clemente, se bem que não intentam provar esta tese porque há tanto fontes 

que implicam sua origem ateniense quanto outras que o apresentam como 

alexandrino.558  

Méhat considera que Clemente deve ter estudado sob Panteno durante a 

década de 80 do século II e produzido suas obras até sua saída de Alexandria no 

contexto da perseguição de Septímio Severo em 202.559 A pesquisadora holandesa 

de Clemente Annewies van den Hoek coloca este ano de emigração em dúvida e 

acredita que esta fuga pode ter ocorrido em 203, embora não exclua a possibilidade 

de ter ocorrido em 202.560 

A comunidade científica não consegue apresentar uma narrativa uniforme 

sobre o destino de Clemente após sua saída de Alexandria. Annewies van den Hoek 

menciona a teoria do pesquisador francês de assuntos de Igreja Antiga Pierre Nautin, 

conforme a qual Clemente teria emigrado à Palestina, mas informa a existência de 

uma tradição divergente, de acordo com a qual teria vivido na Capadócia. 

 
 
558 MÉHAT, André. Clemens von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 

1981. v. 8, p. 101. 
559 MÉHAT, 1981, p. 102.  
560 VAN DEN HOEK, Annewies. Clemens von Alexandrien. In: Religion in Geschichte und 

Gegenwart. Tübingen: Mohr-SIebeck, 1999. v. 2, p. 395. 



186 
 
 

Para van den Hoek, a morte de Clemente teria ocorrido por volta do ano 

215.561 André Méhat apresenta a controvérsia sobre o destino da viagem de Clemente 

após sua fuga, e adiciona outra narrativa sobre sua morte, na qual seu falecimento 

não teria ocorrido em 215 ou 216, mas sim em 221.562  

Sua vida, portanto, é uma incógnita, quando se exclui as obras que dele 

restaram. É em seus escritos que sua memória sobrevive. Uma trilogia desponta como 

fonte de informação sobre o pensamento teológico de Clemente – os livros 

Protréptico, Pedagogo e Stromata.563 O primeiro deles, o Protréptico, será o interesse 

do capítulo aqui redigido.  

A própria afirmação de que esta trilogia fora composta como tal também sofre 

questionamentos. Assim, Méhat desacredita nesta narrativa. Que o Protréptico – um 

livro de apologética contra o paganismo – precede o Pedagogo, um livro sobre o 

cristianismo, é aceito universalmente. Méhat descrê, porém, que “Stromata” seja a 

terceira parte desta trilogia, porque se supõe que após o Pedagogo, que deseja educar 

para a vida de fé, viria um livro que explicasse de forma didascálica – isto é, doutrinária 

– a fé dos cristãos.  

Na opinião de Méhat, “Stromata” não cumpre este papel, que pode ter sido a 

razão de ser da série “Hipotiposes”, que se perdeu por completo.564 O testemunho do 

historiador Eusébio de Cesareia retrata “Hipotiposes” como uma sequência de oito 

livros na qual Clemente apresenta a doutrina de seu mestre Panteno em se falando 

de interpretação bíblica.565 A opinião de Méhat, quando contrastada com o 

testemunho de Eusébio, ganha peso; faria mais sentido, como na série “Contra as 

Heresias” de Ireneu de Lião, que após refutação de doutrinas heterodoxas e hereges, 

advenha a fundamentação bíblica da doutrina cristã.  

O estudo das “Hipotiposes” está vedado à comunidade acadêmica até que 

ressurjam estas obras, se é que ainda se encontram em algum lugar; o estudo de 

“Stromata” pode divagar do propósito de estudar a apologética da compreensão de 

Deus conforme a escola alexandrina do período pré-niceno, visto que o currículo que 

 
 
561 VAN DEN HOEK, 1999, p. 395. 
562 MÉHAT, 1981, p. 102. 
563 VAN DEN HOEK, 1999, p. 395-396. 
564 MÉHAT, 1981, p. 102. 
565 EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 203-204. 



187 
 
 

Clemente introduz no início da obra dá testemunho de pensadores não 

necessariamente ligados a esta escola de pensamento. A controvérsia lançada por 

André Méhat também põe em cheque a intencionalidade apologética do livro, ou pelo 

menos, sua interconexão com o magnum opus apologético do teólogo alexandrino.  

O estudo do livro “Pedagogo” faz sentido quando seguido do “Protréptico”, 

pois é a sequência na qual foi redigido, e também não contém tantos aportes 

doutrinários; muito antes, pretende ser uma educação para a vida na comunidade.566 

Isto deixa o Protréptico como o primeiro livro apologético de uma série importante no 

contexto da escola alexandrina e manifesta como sua pesquisa é elementar para 

compreender a apologética da compreensão de Deus naquela escola. Nos itens 

seguintes, a influência do Protréptico em pesquisadores posteriores a Clemente, 

inclusive de além das fronteiras do Egito, será apresentada.  

As primeiras três seções do Protréptico serão analisadas aqui, porque 

apresentam uma unidade de sentido que introduz o propósito e os argumentos 

principais do livro. Antes, porém, de partir para a análise, é necessário esclarecer 

algumas questões metodológicas. Nesta tese, diferente de outros aportes ao 

Protréptico, considera-se o que outros teóricos arrolam como doze capítulos por livros 

independentes e o Protréptico como uma série, não como um único livro.  

A razão deste modo de proceder se encontra na natureza da rendição do 

Protréptico empregada como texto-base para as citações aqui presentes e na 

natureza do magnum opus de Clemente de Alexandria. Em primeiro lugar, tome-se 

por consideração a situação das fontes das quais se encontraram originalmente as 

obras de Clemente. Annewies van den Hoek apresenta o Códice de Áretas, um 

manuscrito do século X guardado na Biblioteca Nacional da França, como a fonte mais 

antiga do Protréptico que resistiu até a atualidade.567 Migne se valeu deste códice, 

entre outras fontes, para a confecção de sua rendição do Protréptico, e ele é 

mencionado no início das obras de Clemente na Patrologia Grega.568 Sua subdivisão 

 
 
566 MÉHAT, 1981, p. 102. 
567 VAN DEN HOEK, 1999, p. 396. 
568  FABRICIUS; HARLES, Gottlieb Christophorus. Notitia Historico-Litteraria in Clementem 

Alexandrinum. In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca 
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum 
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico 
ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis 
floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, p. 13. 



188 
 
 

em doze capítulos deve ter se originado neste livro, e sua rendição das obras de 

Clemente busca fidedignidade com fontes mais antigas de origem francesa e inglesa, 

como é apresentado.569 

A pergunta porque, em uma trilogia – seja a terceira parte as “Hipotiposes” ou 

“Stromata” – apenas uma das três obras não é uma série, sendo que “Pedagogo” tem 

três livros e “Hipotiposes” e “Stromata” têm oito livros cada,570 não pode ser mais 

respondida com certeza. A distância crônica do Código de Áretas da redação dos 

livros de Clemente, excedente de meio milênio, coloca em cheque a originalidade da 

divisão em capítulos e leva a questionar se não foram constituídos originalmente como 

livros.  

A edição mais recente do Protréptico à qual a redação desta tese teve acesso, 

traduzida ao alemão pelo teólogo evangélico e filólogo clássico alemão Otto Stählin 

em 1934, a partir da qual foram feitas as citações, preferiu subdividir os doze assim 

chamados capítulos em ao todo 123 subcapítulos e estes, ainda, em um ou mais 

subitens cada.571 Isto demonstra a variedade de assuntos e magnitude da obra, que 

excede em muito obras semelhantes, como as já analisadas Contra as Heresias I e II 

e a Demonstração da Pregação Apostólica. Os títulos aqui empregados não se 

encontram nos originais, mas retratam sinopticamente o conteúdo da seção em 

questão em se falando de apologética da compreensão de Deus. Evitou-se o termo 

“capítulo” para que quem venha a ler esta obra e queira conferir na edição de Stählin 

as citações aqui apresentadas não confunda as doze grandes seções do Protréptico 

com os 123 capítulos criados pelo filólogo alemão. 

No primeiro livro, se analisará o modo como Tito Flávio Clemente aproveita 

uma categoria vivencial do povo alexandrino: a música, usada como louvor e 

doutrinação sobre o paganismo e como testemunho de tempos vetustos. Clemente se 

apropria da figura da música para apresentar Cristo como libertador das amarras do 

pecado, porém em linguagem velada, somente acessível a membros da igreja. 

 
 
569  MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, 

uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque 
ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora 
Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] 
Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, ELENCHUS. 

570 EUSÉBIO DE CESARÉIA, 2019, p. 203-204. 
571 CLEMENS, 1934, p. 199. 



189 
 
 

No segundo livro, Clemente empreende um gigantesco estudo da 

religiosidade pagã, começando pela etimologia de termos cúlticos, e passando à 

análise de cultos pagãos a partir de referências conceituadas, como o filósofo 

Evêmero. Clemente contrasta as descobertas sobre a religiosidade pagã com as 

pesquisas bíblicas de Fílon de Alexandria, buscando categorias bíblicas para retratar 

esta realidade. Posteriormente, o foco retorna a teóricos pagãos – nominalmente, as 

origens da religiosidade pagã apresentadas em obras de Cícero. O livro conclui com 

a opinião de Clemente sobre a religiosidade grega de seu tempo – de que toda ela é 

obra do diabo.  

O terceiro livro é dedicado a provar a teoria que conclui o segundo, embasado 

ricamente em fontes históricas. Na presente tese, até onde a situação das fontes o 

permitiu e a redação teve conhecimento, buscou-se apurar a autenticidade das 

informações de Clemente. Desponta neste livro o conceito de sacralidade da vida 

humana e de morte como separação de Deus, obra signatária do diabo e de seu 

séquito.  

A conclusão redigida a este capítulo concatena os resultados da pesquisa no 

Protréptico e os atualiza para a realidade vivencial da igreja da atualidade. A 

apologética da compreensão de Deus na escola alexandrina desponta como atual 

para o século XXI e as implicações da compreensão de Deus na vida pessoal e 

comunitária são ressaltadas.  

4.1 PROTRÉPTICO – LIVRO I – CRISTO É O CANTOR DA LIBERTAÇÃO 

O primeiro livro da coleção “Protréptico” contextualiza o debate sobre a 

verdadeira religião se valendo de um assunto atual e onipresente na cidade de 

Alexandria do século II: a música. Certamente munido de ampla bibliografia a respeito 

na legendária biblioteca de Alexandria, Clemente discorre com segurança sobre 

referenciais de música conhecidos aos seus interlocutores, apresentando uma visão 

cristã sobre o assunto. Otto Stählin identifica citações de Homero, Heródoto e Ovídio 

no início do Livro I do Protréptico.572  

 
 
572 CLEMENS, 1934, p. 71.  



190 
 
 

As primeiras duas citações se referem aos contos de Anfíono de Tebas – 

apresentada na Odisseia de Homero – e de Árion de Metimna, da História de 

Heródoto. Anfíono de Tebas, conforme as informações obtidas por Clemente, teria 

construído Tebas enquanto cantava. Entretanto, a mesma opinião não pode ser 

sustentada a partir da versão da Odisseia à qual o redator da presente tese teve 

acesso. A conferência com as referências propostas por Stählin para encontrar o 

registro de Anfíono permite afirmar que Tebas foi construída por ele com auxílio de 

seu irmão Zeto. A Odisseia aponta Zeus como o pai biológico de Anfíono e Zeto, frutos 

de uma relação exogâmica com Antíope.573 

É possível que Clemente tivesse acesso a outra rendição da Odisseia. Uma 

edição relativamente recente da obra em grego transmite o v. 263 do livro 11, que se 

refere a Anfíono e Zeto, como “οἳ πρῶτοι Θήβης ἕδος ἔκτισαν ἑπταπύλοιο”,574 que 

poderia ser traduzido livremente como “os primeiros [que] construíram a sede de 

Tebas com sete portões”.  

É possível que circulasse no Egito de Clemente uma versão da Odisseia com 

um verso 263 do livro 11 diferente, que incorporasse o conceito de “ἀοιδὸς” – que 

Liddell e Scott traduzem como “cantor” ou “encantador”,575 – ao invés de “ἕδος”, que 

pode ser traduzido como “sede”. Duas razões levam a crer nesta hipótese, além da 

citação de Clemente de Alexandria. A primeira delas se encontra na obra de Liddell e 

Scott, que apresentam este vocábulo como recorrente nos escritos homéricos.576 A 

segunda é que outros escritores, como o geógrafo e historiador Pausânias, conhecem 

Anfíono como cantor e encantador. Pausânias baseou sua afirmação a partir de 

relatos de um homem egípcio.577  

Considerando que o sacerdote anglicano e estudioso do classicismo Arthur 

Richard Shilletó apresenta, citando George Sharf, Pausânias como um homem que 

 
 
573 HOMER. Homers Werke in zwei Bänden. Leipzig: Max Hesses Verlag, 19[--]. p. 131. [Observação: 

o livro reinicia a contagem de páginas uma vez antes desta página 131.] 
574 HOMERUS. Homeri Odyssea: Editio quinta correctior quam curavit C. Hentze. Lipsiae: B. G. 

Teubner, 1902. p. 177. 
575 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 86. 
576 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 86. 
577 PAUSANIAS. Pausanias’ Description of Greece: translated into English with notes and index. 

London: George Bell & Sons, 1886. v. 1, p. 402. 



191 
 
 

viveu “aproximadamente há 1690 anos atrás”578 e data a citação como originária de 

1859, tem-se uma época de redação da “Descrição da Grécia” de Pausânias muito 

próxima a Clemente, ou seja, anos 60 a 70 do século II. Desta forma, ao menos é 

possível afixar que a opinião de que Anfíono de Tebas era cantor e encantador era 

recorrente em meios egípcios do tempo de Clemente. 

A história de Árion de Metimna se encontra nas “Histórias” de Heródoto. Uma 

referência obtida a partir de pesquisas feitas em Corinto e Lesbo sobre um homem de 

capacidade canora extraordinária, que inventou o estilo musical dos ditirambos e 

ensinou esta forma de compor e cantar em Corinto, foi registrada lá. Ele vivia na corte 

do tirano Periandro de Corinto. Árion emigrou por algum tempo ao sul da Itália, onde 

enriqueceu bastante, e pretendia retornar para a cidade de Corinto de barco, quando 

se tornou vítima de uma conspiração dos marinheiros a bordo, que desejavam tomar 

seu dinheiro. Após cantar uma música de despedida, ele foi forçado a pular da nau 

em alto mar e um golfinho o salvou, levando-o ao cabo Tênaro, no extremo sul do 

Peloponeso, de onde seguiu viagem a Corinto e reencontrou os seus algozes.579 

Clemente faz referência a Árion, ao explicar que ele atraiu um peixe com 

música,580 o que levou Stählin a indicar a passagem acima resumida de Heródoto 

como a citada. O estudioso brasileiro de classicismo grego Mário da Gama Kury 

explica que ditirambos eram hinos cantados no contexto de adoração a Dionisio, e 

que a música que Árion entoou pouco antes de se lançar da nau era um louvor a 

Apolo.581 

A enciclopédia bizantina do século X da era cristã conhecida como “Suda” faz 

referência a Árion, omitindo a história com o golfinho e os marinheiros, mas 

ressaltando a importância que teve como músico, tendo composto mais de dois mil 

versos. Usando um sistema grego de calendário, a Suda alega que Árion nasceu 

durante a trigésima-oitava Olimpíada, o que significa por volta de 628 a 625 a. C.582 É 

impossível admitir que se trate de uma personagem fictícia, se mais de um milênio e 

 
 
578 SHILLETÓ, Arthur Richard. Preface. In: Pausanias’ Description of Greece: translated into English 

with notes and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1, p. V. (Tradução nossa). Original: 
about 1690 years ago 

579 HERÓDOTO, 1988, p. 25. 
580 CLEMENS, 1934, p. 71.  
581 HERÓDOTO, 1988, p. 492. 
582 Ἀρίων. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886. 

Acesso em 30 nov. 2022. 

https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886


192 
 
 

meio após a morte de Árion ainda havia informação deste cunho sobre sua data e 

local de nascimento e sobre a magnitude de sua obra musical.  

O terceiro referencial aproveitado por Clemente em sua pesquisa músical é 

Ovídio e suas Metamorfoses. Stählin identifica um trecho que diz respeito à morte de 

Orfeu: o livro 11 das Metamorfoses, no início, trata deste assunto.583 Ovídio relata 

detalhadamente uma fábula, na qual mulheres da “Terra das Cegonhas” buscaram 

matar Orfeu, e ele logrou êxito em usar o som da lira por algum tempo como defesa, 

sendo que a vibração do som deflectia os projéteis. Quando estas mulheres usaram 

de seu próprio repertório musical em sua investida contra Orfeu, tocando tambores e 

outros instrumentos, o som da lira de Orfeu foi abafado e ele foi morto. Ovídio identifica 

Orfeu como cantor de louvores a Apolo. Aparenta que Baco (que é Dionísio para os 

gregos) também era louvado por Orfeu, porque ele se compromete a vingar o músico 

após o ocorrido.584 

Há mais referências que Stählin não consegue identificar no início do 

Protréptico – possivelmente estas obras foram perdidas ao longo dos séculos. A partir 

das três referências musicais que se pode reconstituir – o encantador Anfíono, 

fundador de Tebas, o ministro de louvor de Apolo e Dionísio chamado Árion e a lenda 

de Orfeu, também ministro de louvor destes dois deuses, já é possível compreender 

o suficiente sobre qual o tipo de música que Clemente emprega como tema para entrar 

no diálogo com o seu contexto. A música contra a qual Clemente se posiciona é usada 

pública e notoriamente para fins cúlticos em religiões incompatíveis com o estilo de 

vida cristão e para praticar encantamentos, atitude proibida para pessoas que seguem 

o cristianismo.  

Esta expansão sobre a vida de Anfíono e Árion e sobre a lenda de Orfeu não 

teria sido necessária para um interlocutor da época de Clemente, porque a Odisseia, 

assim como as Metamorfoses, eram conhecidas dos intelectuais alexandrinos, e 

certamente diversos ditirambos e cânticos de Árion eram entoados em vários 

momentos da vida pública em Alexandria. Se não o fosse assim, haveria mais 

delongas no Protréptico sobre estes homens. Clemente manifesta seu menosprezo 

 
 
583 CLEMENS, 1934, p. 71.  
584 OVÍDIO: As metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983. p. 201-202.  



193 
 
 

por estes três referenciais, nem sequer tornando a mencionar os outros que 

possivelmente foram perdidos no tempo. 

De acordo com meu ponto de vista, aquele trácio [Orfeu], e o tebano [Anfíono] 
e o metimneu [Árion] eram indignos de serem considerados homens, na 
verdade, enganadores, que sob a guisa da música traziam perdição para a 
vida humana e, estando eles próprios possessos por magia elaborada como 
que por um demônio para sua própria perdição, celebravam atos sacrílegos 
em suas orgias, transformando assim o sofrimento humano em objeto de 
veneração divina e seduzindo assim a humanidade à idolatria, sim, com 
pedras e paus, isto é, com estátuas e imagens, edificando de fato a perversão 
da religião pagã e subduzindo assim a verdadeiramente gloriosa liberdade 
daqueles que viviam debaixo dos céus como cidadãos livres através de suas 
músicas e cânticos mágicos sob o jugo da mais ínfima escravidão. Mas meu 
cantor não é assim; ele veio para destruir em breve a servitude dos demônios 
tirânicos e ao nos conduzir ao jugo leve e filantrópico da piedade, ele 
conclama aqueles que foram lançados sobre a terra de volta para os céus.585 

Clemente apresenta severíssimas acusações contra a religiosidade de seu 

contexto, cuja explanação tomará o restante da explicação do Protréptico. Clemente 

não critica o estilo musical de Anfíono, Árion, e Orfeu, mas sim a intencionalidade em 

suas músicas. Por empregarem a música para propagarem novos deuses a povos 

que, conforme Clemente, ainda não praticavam a idolatria, merecem a mais hedionda 

repreensão do teólogo alexandrino; os louvores a falsos deuses e músicas mágicas 

não têm a mínima chance de competir com as músicas de Cristo. 

Clemente passa a descrever as obras de Cristo a partir de referências bíblicas, 

comparando Cristo com um compositor e cantor. A música de Cristo consegue 

devolver a um ser humano caído em pecado o aspecto de humanidade que ele 

perdeu. Clemente entende que determinados animais podem ser compreendidos 

como alegoria para estilos de vida em inconformidade com a Palavra de Deus. 

Somente ele [Cristo], dentre todos os viventes, domou os animais mais 
selvagens, os seres humanos, tanto os pássaros, isto é, os irresponsáveis, 
quanto os animais rastejantes, isto é, os enganadores, e leões, isto é, os 

 
 
585 CLEMENS, 1934, p. 73-74. (Tradução nossa). Original: Nach meiner Ansicht waren jener Thraker 

und der Thebaner und der Methymnäer, Männer, nicht würdig dieses Namens, in Wahrheit Betrüger, 
die unter dem Deckmantel der Musik Unheil über das Menschenleben brachten und, selbst von 
kunstvoller Zauberei wie von einem Dämon zum Verderben besessen, Freveltaten in ihren Orgien 
feierten, menschliches Leid zum Gegenstand göttlicher Verehrung machten und so zuerst die 
Menschen zum Götzendienst verführten, ja in der Tat mit Stein und Holz, d. i. mit Statuen und Bildern, 
die Verkehrtheit heidnischer Religion aufbauten und jene wahrlich herrliche Freiheit derer, die unter 
dem Himmel als freie Bürger lebten, durch ihre Lieder und Zaubergesänge unter das Joch der 
äußersten Sklaverei spannten. Aber nicht so ist mein Sänger; er ist gekommen, um binnen kurzem 
die bittere Knechtschaft der tyrannischen Dämonen zu zerstören; und indem er uns zu dem sanften 
und menschenfreundlichen Joche der Frömmigkeit hinführt, ruft er die auf die Erde Geschleuderten 
zum Himmel zurück. 



194 
 
 

irascíveis, e porcos, isto é, os luxuriosos, e lobos, isto é, os que são ávidos 
pelo roubo. Pedra e madeira são, porém, os néscios; sim, um homem caído 
em ignorância é menos sentimental que uma pedra.586 

Esta tabela de conversão entre alegorias de animais e estilos de vida 

pecaminosos é fundamentada e aplicada na Escritura Sagrada. Clemente cita a 

passagem de Mateus 3,9, na qual João Batista clama aos fariseus e saduceus – 

“porque eu vos digo que, mesmo destas pedras, Deus pode suscitar filhos a Abraão”, 

explicando que se refere a seres humanos decaídos a tal nível que invocavam ídolos 

de pedra para lhes ajudarem – os pagãos.587  

No mesmo capítulo, no versículo 7, o mesmo João Batista critica os fariseus 

e saduceus, chamando-os de “raça de víboras”. Clemente depreende que tinham 

praticado o engano, mas poderiam ser restaurados e salvos caso se entregassem aos 

cuidados de Cristo.588 Os dois episódios se encontram também no capítulo 3 do 

Evangelho de Lucas. 

Os lobos são depreendidos a partir das cartas paulinas, nominalmente dos 

escritos a Timóteo. Stählin identifica 1Tm 6,11 e 2Tm 3,17 como fonte para esta 

afirmação, pois lá Paulo afirma a Timóteo que existem “lobos em pele de cordeiro”. 

Os porcos e leões não constam na respectiva perícope, mas se arrola Tito 3,3-5 como 

fundamentação. Lá consta:  

Porque também nós éramos noutro tempo insensatos, desobedientes, 
extraviados, servindo a várias concupiscências e deleites, vivendo em malícia 
e inveja, odiosos, odiando-nos uns aos outros. Mas quando apareceu a 
benignidade e amor de Deus, nosso Salvador, para com os homens, não 
pelas obras de justiça que houvéssemos feito, mas segundo a sua 
misericórdia, [nos salvou pela lavagem da regeneração e da renovação do 
Espírito Santo]. 

Clemente argumenta que o simples ouvir da pregação de Cristo, que ele 

chama de música, pode reverter essas pessoas desfiguradas pelo pecado em seres 

humanos reconhecíveis. A parte da citação entre parênteses foi omitida por Clemente. 

O teólogo alexandrino passa a explicar porque considera a Cristo um músico, e faz a 

 
 
586 CLEMENS, 1934, p. 74. (Tradução nossa). Original: Er allein unter allen, die je lebten, zähmte die 

wildesten Tiere, die Menschen, sowohl Vögel, das sind die Leichtfertigen, als kriechende Tiere, das 
sind die Betrüger, und Löwen, das sind die Jähzornigen, und Schweine, das sind die Wollüstigen, 
und Wölfe, das sind die Raubgierigen. Stein und Holz aber sind die Unvernünftigen; ja noch 
gefühlloser als Stein ist ein Mensch, der in Torheit versunken ist. 

587 CLEMENS, 1934, p. 74. 
588 CLEMENS, 1934, p. 74. 



195 
 
 

alegoria a partir de uma citação de origem desconhecida – talvez de algum louvor da 

comunidade cristã de Alexandria. Cristo toca o ser humano como um instrumento. A 

citação – “pois tu és para mim flauta e harpa e templo”589 – é desdobrada da seguinte 

forma: a harpa representa a harmonia na vida humana, o Espírito Santo (em grego, 

πνεῦμα pode significar “vento” e “espírito”) perpassa o ser humano como o vento 

atravessa a flauta para causar sons agradáveis, e o templo, isto é, o corpo humano, 

se torna morada de Deus.590 O Cristo não é só o cantor, mas também é a nova música, 

nova em relação ao erro no qual o ser humano estava antes de conhecê-lo, mas muito 

mais antiga que tudo o que há, afinal, tudo foi criado por meio dele.591 

A teologia protestante veio a compreender mais tarde que o pecado pode 

persistir como força dominadora da vida até mesmo em pessoas já parte de uma 

comunidade cristã, mas decaídas em ignorância das coisas sagradas. Assim, Lutero 

aplica esta passagem da carta de Tito a líderes políticos de sua época, os quais, 

apesar de serem cristãos de nome, não governavam senão para próprios fins – é 

necessário ser paciente para com essas pessoas e entender que só Jesus pode 

mudar a vida de um ser humano, assim como mudou a vida de quem percebe o erro 

no irmão de fé.592 

O mesmo Lutero alerta, no mesmo documento, que o acesso a Cristo se dá 

pelo batismo e se consolida pela comunhão ao redor da ceia e da Escritura – só a 

pessoa regenerada em Cristo ouve e guarda a doutrina com prazer.593 Beira ao 

impossível que Clemente, ao falar do corpo como morada do Espírito Santo esteja 

pensando em outro modo senão o batismo e a vida de fé dentro da igreja, apesar de 

omitir a frase que se refere ao banho de regeneração. 

Uma pergunta que pode ser levantada é aquela pela razão da omissão da 

última parte de Tt 3,5 no Protréptico. As pesquisas do filósofo e teólogo evangélico 

suíço Adolf Schlatter levam a crer que a adição do termo “nos salvou pela lavagem da 

regeneração e da renovação do Espírito Santo” ao quinto versículo não goza de 

unanimidade. Assim, Schlatter compreende que a primeira parte do versículo 5, como 

 
 
589 CLEMENS, 1934, p. 76. 
590 CLEMENS, 1934, p. 76. (Tradução nossa). Original: Denn du bist mir Harfe und Flöte und Tempel 
591 CLEMENS, 1934, p. 76-77. 
592 LUTERO, Martinho. Anotações de Lutero sobre a Epístola de Tito. In: Obras Selecionadas. São 

Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 629-630. 
593 LUTERO, 2008, p. 636-637. 



196 
 
 

citado em Clemente, é uma unidade de sentido, e a última, aqui omitida, deve ser 

traduzida em uma só frase junto com o versículo 6.594 Considerando que a atual 

divisão de capítulos e versículos era inexistente na época de Clemente, nada impede 

que ele tenha tido esta concepção acerca deste texto paulino e citado de acordo com 

sua acepção.  

Clemente apresenta a atividade de Cristo deste modo: Primeiro Cristo criou e 

deu a vida, depois ele ensinou a viver a vida de forma boa, e, por fim, trará a vida 

eterna. Assim, há três vindas do Filho, das quais duas já ocorreram e uma ainda está 

por ocorrer.595 Aparenta que Clemente queria harmonizar a economia de Cristo com 

uma obra filosófica conhecida de seu contexto, a “Política” de Aristóteles; Stählin 

acusa uma paralela com um trecho deste livro.  

Admira a sutileza e a propriedade de entretecer elementos da cultura e 

filosofia mediterrâneas e aproveitá-los para o fim de apresentar Cristo. O jogo de 

palavras “viver” e “viver bem” – que se aplicam a Jesus como aquele por meio do qual 

todo ser vivente foi criado, e depois como aquele que veio ao mundo e pregou em 

Israel – encontra-se também no seguinte trecho da Política: “A sociedade formada por 

inúmeros pequenos burgos [i. e., povoados] constitui-se uma cidade completa, com 

todos os meios para se prover, e tendo alcançado, por assim dizer, a finalidade que 

se tinha proposto. Existindo, sobretudo, pela necessidade mesma de viver, ela 

subsiste para uma existência feliz [bem-viver].”596 

Até então, a paralela entre Aristóteles e Clemente não parece sequer digna 

de menção – Clemente teve acesso à maior biblioteca do mundo antigo, e de nada 

admira que uma obra como esta, disponível certamente também em bibliotecas muito 

menos imponentes, tenha influenciado seu pensamento. O que causa a admiração é 

o caminho que Clemente trilha na abordagem do assunto. 

Em primeiro lugar, Cristo é maior que Aristóteles, que sequer é mencionado 

nominalmente neste livro do Protréptico, afinal, na sua última vinda, Ele trará a vida 

eterna, algo que a Política de Aristóteles jamais poderia comportar. Em segundo, e 

isto só fica claro após o estudo da “Política”, o sistema de Cristo é muito melhor que 

 
 
594  SCHLATTER, Adolf. Die Briefe an die Thessalonicher, Philipper, Timotheus und Titus: 

Ausgelegt für Bibelleser. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1953. p. 227. 
595 CLEMENS, 1934, p. 77. 
596 ARISTÓTELES: Política. São Paulo: Martin Claret, 2001. p. 13-14. 



197 
 
 

aquele proposto por Aristóteles. Enquanto este julga a escravidão coisa necessária e 

boa e imprescindível para o funcionamento da sociedade – e entende o escravo como 

digno de escravidão pela suposta inferioridade da sua alma à alma de seu senhor597 

– Jesus garante a libertação da humanidade inteira por causa da superioridade de sua 

própria alma, que, sem pecado, foi sacrificada em favor de uma humanidade 

irreparavelmente inferior (integralmente contaminada pelo pecado), e a faz 

precondição para a admissão na sua Cidade, a igreja composta de muitos povoados 

espalhados no mundo inteiro. Não se pode imaginar com clareza suficiente com 

quanta emoção esta notícia de salvação foi recebida pelas camadas populares menos 

favorecidas de Alexandria.598 

Este pensamento sobre a economia de Cristo foi aproveitado mais tarde por 

Severiano de Gabala. Este teólogo sírio, considerado santo em igrejas monofisitas 

egípcias e etíopes e pouco conhecido no Ocidente, foi pregador em Constantinopla 

desde por volta de 398-99 e entrou em controvérsias teológicas com João Crisóstomo 

por volta de 403, conforme a biografia do teólogo católico teuto-português Karl-Heinz 

Uthemann.599 As datas de nascimento e falecimento de Severiano são desconhecidas. 

No seu quinto sermão sobre a criação do mundo, Severiano explica a partir do início 

do livro do Gênesis que os três tipos de árvores no Paraíso representam as três ideias 

de viver, viver bem e viver eternamente. Severiano aponta as árvores da seguinte 

forma: as comestíveis eram as árvores para viver, e não comer da árvore do bem e 

do mal seria o viver bem – no que o ser humano fracassou. Viver para sempre seria o 

fruto do comer da árvore da vida, que foi proibida a Adão e Eva após a queda do 

pecado e teria se tornado o prêmio pela abstinência da árvore do conhecimento do 

bem e do mal.600  

 
 
597 ARISTÓTELES, 2001, p. 19. 
598 O diálogo com filosofias da época, sem lançar mão dos fundamentos da fé, parece ter sido uma 

característica da escola alexandrina. Assim, na obra anterior, constatou-se que Atanásio de 
Alexandria usou de categorias e termos neoplatônicos para explicar a natureza de Deus de acordo 
com a fé cristã. Cf. STRELOW, 2020, p. 65-66.  

599 UTHEMANN, Karl-Heinz. Severian von Gabala. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 7, p. 1239. 

600 SEVERIANUS, Gabalorum Episcopus. De mundi creatione Oratio V. In: MIGNE, Jacques-Paul. 
Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda, 
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, 
sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii 
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: 
J-P. Migne, 1862. v. 56, p. 480. [Observação: o volume tem duas páginas com este número e a aqui 
referida é a última delas.] 



198 
 
 

 As informações de Severiano de Gabala sobre o Gênesis complementam e 

exemplificam a doutrina de Clemente sobre as economias de Cristo, apesar de que o 

nome de Clemente não é mencionado no texto em questão. Não é impossível que 

escritos de Severiano, ou inspirados por ele, tenham sobrevivido no meio católico e 

ocidental. Esta teoria se baseia no modo que Martinho Lutero se aproxima do Gênesis 

na sua “Preleção ao Gênesis”.  

O teólogo alemão, cuja obra já foi alvo de citações anteriormente nesta tese, 

entende que o Adão que desobedeceu era um “Adão intermediário”601, isto é, era justo 

por natureza, mas ainda suscetível ao engano, assim como os anjos que caíram nas 

elucubrações de Satanás e vieram a se tornar demônios.602 Assim, na compreensão 

de Lutero, haveria para Adão uma vida futura na qual este problema da 

susceptibilidade ao engano seria removido, e que esta vida também se abre para as 

pessoas cristãs após a morte.603 

Desta forma, Deus não se deixou deter de seu plano de fazer a humanidade 

viver eternamente, mas criou vários remédios para conter e proibir a ação perniciosa 

de Satanás. Além de ciências humanas e divina, como a teologia – cujo centro é a 

Bíblia – o direito, a medicina e outras mais, para suprir ainda que debilmente a 

sabedoria de Adão perdida na queda,604 o mais amargo e importante remédio é a 

esfera política da vida humana, sem cujo rigor as paixões oriundas da queda viveriam 

soltas e praticamente quase nenhum ser humano poderia ser salvo e ninguém poderia 

viver em paz.605 

O ludibrio de Satanás não se restringe ao momento da queda; o interesse do 

inimigo da humanidade em separá-la de sua salvação não diminuiu, e estava vivo e 

visível em Alexandria. Para explicar às pessoas que liam seu livro em Alexandria a 

obra de Satanás e a resposta de Jesus, Clemente se vale de uma figura macabra, 

mas aparentemente comum no mundo antigo, pois Stählin encontra nada menos de 

quatro possíveis citações para esta referência, e não é impossível que eventos 

recentes dos quais não se têm mais registro houvessem comovido Clemente a fazer 

 
 
601 LUTERO, Martinho. Textos selecionados da preleção sobre Gênesis. In: Obras Selecionadas. 

São Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 141-142. 
602 LUTERO, 2014, p. 142. 
603 LUTERO, 2014, p. 141. 
604 LUTERO, 2014, p. 136. 
605 LUTERO, 2014, p. 135. 



199 
 
 

a comparação. Satanás, segundo Clemente, “escraviza e tortura através de sua magia 

a humanidade até agora, ao executar, como me parece, o mesmo castigo sumário 

que aqueles bárbaros, que amarram seus prisioneiros de guerra a cadáveres, até que 

tenham apodrecido junto com eles.”606 Clemente compara a superstição e fé nos 

ídolos às amarras, e os ídolos aos cadáveres, porque são mortos.607 

Ainda muito antes de sua vinda como homem, o Logos (Verbo em grego) 

mostrou compaixão com a humanidade. Na compreensão de Clemente, ele guiou 

Moisés e os profetas à verdade. A sarça ardente, e as colunas de nuvem e de fogo, 

em Êxodo 3,4 e 13,21, são formas da admoestação de Cristo à obediência.608  

A opinião em círculos judaicos de Alexandria sobre a sarça ardente divergia 

um tanto daquela que Clemente apresenta, porém, há paralelas. Quando se analisa o 

que pensava Fílon de Alexandria sobre o assunto da sarça ardente, percebe-se que 

o fogo da sarça é especificado como os perseguidores da comunidade judaica, que 

se encontravam no governo do Egito na época de Moisés, e com qualquer um que 

cometa injustiças em geral;609 a sarça é a própria comunidade judaica e sofredores de 

qualquer tipo de injustiça em geral;610 a luz da sarça é identificada como parecida com 

Deus, nos seguintes termos: 

No meio da chama havia uma forma de singular formosura, sem semelhança 
com objeto visível algum, imagem de aparências de todo divinas, claridade 
que resplandecia com um brilho superior à da luz do fogo; tal que bem poderia 
pensar-se que se tratava de uma imagem daquele Que É. Porém chamemo-
la, melhor, “mensageiro”, dado que seguramente anunciava futuros eventos, 
mediante uma grandiosa visão em meio de um silêncio mais eloquente que a 
palavra.611 

 
 
606  CLEMENS, 1934, p. 79. (Tradução nossa). Original: knechtet und quält durch ihre Zauberei die 

Menschen noch jetzt, indem sie an ihnen, wie mir scheint, die gleiche Todesstrafe vollzieht wie jene 
Barbaren, die ihre Kriegsgefangenen an Leichen fesseln sollen, bis sie mit diesen zusammen 
verwesen. 

607 CLEMENS, 1934, p. 78. 
608 CLEMENS, 1934, p. 79. 
609 FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la vida de Moisés I. In: Obras completas de Fílon de Alejandría. 

Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 4, p. 23. 
610 FÍLON, 1976, p. 23.  
611 FÍLON, 1976, p. 23. (Tradução nossa.) Original: En medio de la llama había una forma de singular 

hermosura, sin parecido con objeto visible alguno, imagen de apariencias del todo Divinas, claridad 
que resplandecía con un brillo superior al de la luz del fuego; tal que bien podría pensarse que se 
trataba de una imagen del Que Es. Pero llamémosla, más bien, “mensajero”, dado que seguramente 
anunciaba futuros sucesos, mediante una grandiosa visión en medio de un silencio más elocuente 
que la palabra. 



200 
 
 

Não é difícil imaginar que Clemente e os demais intelectuais de Alexandria 

que professavam o cristianismo compreendiam este “mensageiro” como o próprio 

Cristo ou uma figura dele. A ação salvadora em meio à injustiça pode se referir, 

conforme esta lógica, à crucificação.  

Este Fílon, que viveu em Alexandria por volta de 20 a. C até 45 d. C,612 sendo, 

portanto, contemporâneo de Jesus, defendia a tese que o Pentateuco é a suprema 

filosofia, e que todos os filósofos gregos de renome tivessem aprendido com este livro 

a filosofar.613 Sua teologia influenciou muito a Igreja Antiga – o teólogo judeu ortodoxo 

Michael Mach confirma que Eusébio de Cesareia e Ambrósio de Milão se valeram de 

suas opiniões.614 

Como nem os sinais do Êxodo nem a fala dos profetas, pelos quais o próprio 

Logos doutrinou, conforme Clemente, foram suficientes, o próprio Logos se fez carne, 

para salvar toda a humanidade. Desta forma, Jesus Cristo tem muito interesse na 

salvação da humanidade e nenhuma culpa em sua perdição, porque ele envia 

mensageiros a convida-la à salvação, e ele mesmo foi ao extremo para convidar toda 

a humanidade ao Reino de Deus, mas pessoas ainda se perdem pela sua admirável 

resistência à salvação; Clemente de Alexandria explica que Deus se humanizou para 

que o ser humano pudesse ser divinizado.615  

Esta descoberta da troca milagrosa ressoa não apenas em outros escritos 

patrísticos, mas também harmoniza com a teologia da Reforma e do contexto da 

mesma. Assim, o anônimo que escreveu a carta a Diogneto retrata o mesmo assunto. 

O teólogo estadunidense Brandon Crowe apresenta a opinião do teólogo da Igreja 

Antiga de identidade ignorada, analisando exegeticamente a partir de fontes gregas 

que a crucificação e sofrimento de Cristo podem ter sido interpretados pelo anônimo 

como obra criadora e redentora, como apenas o Deus pelo meio do qual tudo o que 

existe foi criado seria capaz de fazer.616 Conforme pesquisas que antecederam a 

redação da presente tese de doutorado, a obra a Diogneto foi redigida muito 

 
 
612 MACH, Michael. Philo von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 

1996, v. 26, p. 523. 
613 MACH, 1996, p. 529. 
614 MACH, 1996, p. 529. 
615 CLEMENS, 1934, p. 80. 
616 CROWE, Brandon. Oh, sweet Exchange! The soteriological significance of the Incarnation in the 

Epistle to Diognetus. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 
und die Kunde der älteren Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p. 106. 



201 
 
 

provavelmente no século II,617 portanto, pode ser contemporânea ou anterior ao 

Protréptico. O conceito de semelhança a Deus daquela carta é de imitação de Deus, 

somente possível após o ingresso na nova religião, e se manifesta em, como Deus, 

ajudar as pessoas necessitadas.618 

Não admira que estas compreensões sobre divinização e troca milagrosa 

tenham penetrado no universo teológico da Alemanha do século XV e XVI – há 

evidências que a compreensão de que o sacrifício de Cristo tinha um significado além 

de si próprio estava enraizada em escolas de interpretação bíblica na Alemanha do 

século XV. O filólogo Hans-Ulrich Rüegger e a filóloga Annelies Hämmig, ambos 

suíços, analisaram a primeira tradução da Bíblia ao alemão moderno conhecida pela 

comunidade acadêmica – aquela que João Mentelino publicou em 1466 em 

Estrasburgo – e chegaram à conclusão que a passagem do Salmo 22 citada em 

Marcos 15,34 – “Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste?” – foi interpretada 

de modo diferente de vários comentaristas atuais.619 Sem poupar críticas ao desleixo 

de pessoas pesquisadoras que se escusam de analisar filologicamente os textos 

originais da Bíblia e partem diretamente à análise de traduções e comentários, à cuja 

atitude eles atribuem a ausência de variantes de tradução e interpretação em teóricos 

recentes, eles compreendem que o texto pode ser traduzido como “para que” e não 

“por que”.620 Assim, João Mentelino aduz “Meu Deus, meu Deus, para que me 

deixaste”.621  

Rüegger e Hämmig analisaram a tradução da Bíblia de Zurique em 1531 e 

uma interpretação feita por Lutero em 1522 sobre o Salmo 22, nas quais prevalece a 

tradução do hebraico “לָמָה” pelo termo “warumb”, o qual foi interpretado como “warum” 

no alemão moderno, que se usa como pergunta pela causa, não necessariamente 

pela finalidade.622 Se Lutero interpretou “לָמָה” de fato como pergunta pela causa ou 

 
 
617 STRELOW, 2020, p. 34. 
618 CARTA a Diogneto. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas. 

São Paulo: Paulus, 1995. p. 27-28. 
619  RÜEGGER, Hans-Ulrich. HÄMMIG, Annelies. Mein gott: varzuo hastu mich gelassen? Philologische 

Annäherung an eine theologische Frage. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift für die 
neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p. 
40-41. 

620 RÜEGGER/HÄMMIG, 2011, p. 41-42.  
621 RÜEGGER/HÄMMIG, 2011, p. 41. (Tradução nossa). Original: Mein gott mein gott: varzuo hastu 

mich gelassen? 
622 RÜEGGER/HÄMMIG, 2011, p. 42-43. 



202 
 
 

pelo fim, é tarefa para a comunidade pesquisadora de filologia responder; pelo estudo 

da teologia do reformador, é possível garantir que Lutero compreendia o sacrifício de 

Cristo, durante o qual o salvador profere esta pergunta a Deus conforme a narrativa 

de Marcos 15, como carregado de uma finalidade, e esta era a troca milagrosa. Assim 

Lutero afirma a Margarida de Brunsvique em um sermão de 1519 que, pela comunhão 

da eucaristia, a pessoa cristã recebe um sinal de que o Cristo a fez consorte de toda 

a sua riqueza e assumiu todos os pecados dela e de toda a cristandade, sendo que 

os benefícios de Cristo e os malefícios da humanidade passam a ser comuns a Cristo 

e a humanidade.623 Nisto consiste a troca milagrosa. 

Desta forma, o conceito da humanização de Deus – Deus feito humano e 

consorte de toda a miséria humana – e divinização do ser humano – ao menos, de se 

tornar consorte das riquezas de Cristo – permanece na teologia luterana. A 

consequência que Lutero apresenta da troca milagrosa, a saber, que a comunidade 

cristã se ajuda mutuamente contra males materiais e espirituais,624 parece estar na 

mesma linha de pensamento que a carta a Diogneto e o Protréptico. Ainda que Lutero 

não use o termo divinização, a consequência permanece a mesma – o ser humano 

vem a se tornar caridoso, buscando seguir o exemplo da caridade do Deus da igreja 

cristã.  

Pensadores modernos ligados à teologia protestante confirmam que a 

admissão à comunhão eucarística comporta a prática da caridade para com as 

pessoas pobres como consequência natural e extensão necessária desta mesma 

comunhão. Assim, o professor canadense de teologia Dirk Lange, historiador e 

liturgista no Luther Seminary de St. Paul, em Minesota, escreve que uma vivência de 

fé luterana do sacramento levou historicamente à prática de caridade e deveria fazê-

lo também em tempos atuais. Citando o teólogo, 

Na distribuição de Deus, Deus nos conforma a Cristo na assembleia, e Deus 
nos conforma a Cristo no próximo sofredor. O evangelismo pode então 
acontecer, não como nossa obra, mas como obra de Deus da real comunhão 
no mundo. A imediatez do sacramento, da revelação de Deus, é expressada 
simbolicamente, em linguagem e em gesto. Uma das recomendações 
primordiais das regulações iniciais para igrejas da Reforma 
(Kirchenordnungen) foi que sempre houvesse uma caixa comum para os 

 
 
623 LUTERO, Martinho. Um sermão sobre o Venerabilíssimo Sacramento do Santo e Verdadeiro Corpo 

de Cristo e sobre as Irmandades. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 1987. p. 429-
430. 

624 LUTERO, 1987, p. 431. 



203 
 
 

pobres. Depois de um longo capítulo sobre o uso e abuso da missa (e 
instruções de como a missa deveria ser representada), o Pastor Johannes 
Bugenhagen prossegue com um capítulo sobre a caixa comum. A linha da 
eucaristia até a caixa comum, embora não explicitamente afirmada, é 
fortemente sugerida. “Todas as tentações (literalmente ‘gritos por ajuda’) do 
corpo e da alma de nossos irmãos [e irmãs], sejam ricos ou pobres, deveriam 
ser minhas”. Não deveria haver compartilhamento na Santa Comunhão sem 
este compartilhamento na condição humana. No entanto, agora a correlação 
entre os dois não é “extrínseco”, isto é, não é causa e efeito, não “eu faço 
isso para que... ou por causa de...”, mas antes é “viva”, isto é, a promessa de 
Deus está vivendo a liturgia na dor do mundo. A linguagem simbólica da 
liturgia, o modelo de culto, é a linguagem de fé e amor, a linguagem de 
comunhão com o outro.625 

A distribuição de Deus – ou seja, do Cristo sacramentado – tem como 

consequência direta o auxílio a pessoas necessitadas. É admirável perceber como 

esta compreensão perpassa quase dois milênios de teologia sem que muito tenha se 

alterado neste assunto do século II até o XXI. Pode-se afirmar, sem medo de errar, 

que a essência de toda a religião cristã está apresentada aqui – um culto de 

comensalidade do Corpo e Sangue de Cristo que compele à caridade, e a todo tempo, 

o Verbo de Deus interage nesta comunidade comensal, seja por meio da insta e reta 

pregação, seja por meio de sua autodádiva no sacramento, seja durante o serviço às 

pessoas necessitadas.  

Clemente ainda se refere à necessidade de aderir-se à igreja. A profecia sobre 

a mulher estéril é interpretada, assim como por Ireneu, como a geração de filhos 

espirituais para Cristo em meio às nações.626 Como foi analisado acima (confira a 

p.192), trata-se provavelmente de uma referência ao batismo. Esta opinião não 

apenas encontra referência no contraste com a teologia irenaica, mas também na 

conclusão do livro I do Protréptico. 

O teólogo alexandrino termina o seu primeiro livro da série “Protréptico” com 

um apelo à conversão. Valendo-se de João 10,7-9 e Mateus 11,27, ele compara a 

Cristo com uma porta de um santuário. Ele explica que há um ritual de purificação 

para entrar no santuário e que este é a santificação da vida em Cristo. A chave para 

abrir a porta é a fé; a quem a porta foi aberta pela fé, ele ou ela pode enxergar Deus.627 

 
 
625  LANGE, Dirk G. Lutero e o sacramento da santa comunhão: uma comunhão real. Tear 

Online: liturgia em revista, São Leopoldo, v. 1, n. 2, p. 92-100, 2012. Disponível em: 
http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463. Acesso em 10/05/2023. 

626 CLEMENS, 1934, p. 81.  
627 CLEMENS, 1934, p. 81-82. 

http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463


204 
 
 

Para conclusão da abordagem intentada sobre o primeiro livro do Protréptico, 

ressalta-se a metodologia de Clemente de Alexandria. Ao redigir seu livro a 

intelectuais de seu tempo, ele busca granjear a atenção de suas pessoas 

interlocutoras ao dialogar com momentos marcantes para a sociedade. As músicas 

mais ouvidas nas ruas e casas de celebração pagã, a filosofia lida na biblioteca que 

deu renome à cidade, o escândalo humanitário que o sistema escravagista vitalício e 

hereditário do Império Romano produzia e as atrocidades cometidas por homens 

bárbaros que eram noticiadas do exterior com horror e espanto nas classes sociais 

que tinham ócio e interesse para se ocupar com tais informações, tudo isto serve, ao 

menos neste livro, como ponto de partida para reflexões teológicas.  

Interessa notar que Clemente não termina o livro I do Protréptico com 

afirmações – muito antes, usa termos de difícil compreensão que necessitam de 

bibliografia adicional para seu esclarecimento. Clemente aduz seu público das 

vicissitudes da sociedade a uma porta fechada – a porta para o Santuário no qual vive 

Deus, junto a quem estão todas as soluções para os problemas do mundo pecador e 

vicissitudíneo. À redação desta tese, que ocorreu também nos compêndios de uma 

biblioteca notória, a maior biblioteca protestante da América Latina, não faltaram 

meios para encontrar soluções para desvendar alguns dos enigmas propostos pelo 

egípcio – se bem que muitas das referências usadas por Clemente de Alexandria 

talvez nunca mais sejam compreendidas porque as obras empregadas não 

sobreviveram o tempo.  

O estado de coisas nos primeiros círculos de leitura do Protréptico era o 

oposto. As referências culturais de Clemente eram suficientemente conhecidas ao 

público pagão; entretanto, como foi suficientemente evidenciado, não é possível tentar 

compreender Clemente sem conhecimentos sobre autores da tradição cristã, e parece 

ilógico que uma pessoa pesquisadora consiga ou sequer queira compreender padrões 

como a dependência da caridade praticada pela cristandade do sacramento 

eucarístico sem a fé – a chave que abre hermeneuticamente a compreensão das 

coisas de Deus e pragmaticamente à pessoa fiel a compreensão de seu papel no 

mundo, a partir dos carismas que o Espírito lhe dispensa. 

Clemente lê a sua sociedade. Ele se depara com um showbusiness 

depravado e irrelevante para o melhoramento da vida pública; com um sistema 

escravagista vitalício e hereditário que asfixia qualquer esperança de uma sociedade 



205 
 
 

justa; com uma filosofia que constrói cidades com injustiça e opressão; e com notícias 

desesperadoras do exterior, no qual, além de todos estes problemas também 

vigorarem, o sofrimento é ainda maior, porque além da vicissitude do sistema, as 

lideranças locais se sobressaem em crueldade. 

Ele conhece a solução; ele conhece músicas espirituais que elevam o coração 

a Deus; conhece um princípio de libertação capaz de alavancar o Egito da miséria; 

conhece uma Cidade eterna baseada em uma filosofia inerrante, na qual não apenas 

a sua nação, mas toda a humanidade da face da terra poderá obter cidadania plena, 

e conhece os documentos e procedimentos necessários para que assim seja feito, de 

acordo com a ordem irrevogável do Rei dos Reis. 

Porque então Clemente não desenvolve logo uma teologia batismal e 

eucarística sem rodeios e ressalvas, como o fizeram outros antes e depois dele? Uma 

hipótese desponta, e o restante da análise do Protréptico confirmará ou derrubará esta 

hipótese. Aparenta que Clemente deseja introduzir a sua comunidade interlocutora à 

fé – a chave que abre o Santuário – passo a passo, e antes de apresentar a fé, quer 

destruir qualquer sobra e sombra de aderência a outras convicções que anulem a fé. 

O decorrer da elaboração da tese há de confirmar ao menos a teoria acerca da 

destruição de aderências a convicções fora da regra da fé cristã. 

4.2 PROTRÉPTICO – LIVRO II – GENEALOGIA ETIMOLÓGICO-HISTÓRICA DAS 

RELIGIÕES GREGAS 

Este livro será dedicado à origem histórica das religiões gregas e à pesquisa 

etimológica de termos usados no contexto destas religiões. Iniciar-se-á com a 

etimologia e em seguida, a maior parte da obra versará sobre o contexto histórico do 

paganismo grego, com análises diversas baseadas em obras de autores reconhecidos 

pelo contexto de Clemente, tanto filósofos pagãos como Evêmero e Cícero, quanto o 

filósofo judeu Fílon de Alexandria. 

4.2.1 Etimologia de termos cúlticos do paganismo grego 

Clemente inicia o segundo livro da série “Protréptico” apresentando análises 

etimológicas de termos gregos relacionados aos cultos pagãos. Assim, ele deriva 

μαντική, um termo usado para a profecia em nome e sob espíritos de deuses pagãos, 



206 
 
 

de μανική, “loucura”.628 Usando um jogo de palavras que perde o sentido fora do 

idioma grego, o alexandrino chama os oráculos pagãos de “ἄχρηστα χρήστημα”, ou 

seja, “oráculos inúteis”.629  

A pesquisa etimológica de termos cúlticos continua a respaldar a teoria de que 

as religiões pagãs do contexto de Clemente não são derivadas de uma reflexão 

filosófica, e sim de emocionalismo desenfreado. Citando o próprio Clemente, 

Na minha opinião, as palavras “orgias” e “mistérios” devem ser explicadas do 
seguinte modo: “orgias” são derivadas da ira (ὀργή) de Deo [Brimo] contra 
Zeus, e “mistérios” do sacrilégio (μύσος) que foi cometido contra Dionísio. 
Mas, se quiseres derivar a palavra do ático Myos, o qual morreu durante uma 
caça, conforme Apolodoro, também estou de acordo; então a glória de vossos 
mistérios consiste em uma celebração funeral. Também podes, porque as 
letras se correspondem, compreender os mistérios como ‘mythérios’. Porque 
eles caçam (θηρεύουσιν), se é que o fazem, os piores bárbaros dentre os 
trácios, os mais néscios dentre os frígios, os supersticiosos dentre os 
gregos.630 

Resta a pergunta se a etimologia praticada por teóricos recentes sustenta ou 

refuta as proposições do erudito egípcio. Na primeira afirmação, que a profecia pagã 

e a loucura têm a mesma raiz, há evidências que possa ter havido um radical comum. 

Assim, Liddell e Scott apontam que o verbo “μαίνομαι”, relacionado a “μανική”, tenha 

sido empregado tanto no contexto de loucuras ou iras desenfreadas quaisquer quanto 

de consequências de relatadas possessões por deuses como Baco no contexto de 

festas pagãs.631 O filólogo e lexicógrafo alemão Gustav Eduard Benseler explica que 

o termo “μάντις” refere-se a uma pessoa que, em um momento de êxtase, recebe uma 

revelação de uma divindade pagã.632 A similitude entre os dois universos conceituais 

para o mundo grego de pensamento se destaca quando as pesquisas de Benseler 

revelam que “μάντις” se deriva de um radical “μαν”,633 enquanto o radical do verbo 

 
 
628 CLEMENS, 1934, p. 83. 
629 CLEMENS, 1934, p. 83. (Tradução nossa). Original: wertlose Orakelstätten 
630 CLEMENS, 1934, p. 84. (Tradução nossa). Original: Nach meiner Meinung sind aber die Worte 

Orgien und Mysterien in folgender Weise zu erklären: Orgien ist abzuleiten von dem Zorn [ὀργή] der 
Deo gegen Zeus, Mysterien aber von dem an Dionysos verübten Frevel [μύσος]; willst du aber das 
Wort lieber von einem Attiker Myos ableiten, der nach Apollodoros auf der Jagd umkam, so ist es 
mir auch recht; dann besteht der Ruhm eurer Mysterien in einer Begräbnisfeier. Du kannst aber 
außerdem die Mysterien, da die Buchstaben einander entsprechen, als Mytherien auffassen: denn 
wenn irgend welche, so machen solche Mythen Jagd [θηρεύουσιν] auf die ärgsten Barbaren unter 
den Thrakern, auf die größten Dummköpfe unter den Phrygern, auf die Abergläubischen unter den 
Griechen. 

631 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 484. 
632 BENSELER, 1911, p. 573. 
633 BENSELER, 1911, p. 573. 



207 
 
 

“μαίνομαι” também é “μαν” de acordo com o manual de Liddell e Scott.634 Assim, a 

teoria de Clemente não perde a validade, embora não se possa reconstruir a pesquisa 

bibliográfica que Clemente perseguiu para levantar sua hipótese. Em um contexto de 

valorização da racionalidade como instrumento de obtenção de conhecimento, o 

trocadilho de “ἄχρηστα χρήστημα” faz sentido. 

A semelhança entre as palavras gregas “ὀργή”, a ira, e “ὀργία”, a orgia (que 

em grego é neutro plural, indicando uma variedade de rituais), é bastante notória. As 

duas palavras se sucedem imediatamente no dicionário de Liddell e Scott,635 mas não 

há referências cruzadas que possam indicar uma relação etimológica exceto o fato de 

que iniciam com as mesmas letras. Benseler possivelmente discordaria de Clemente, 

porque acredita que “ὀργία” se deriva de “ἔργον”, ou seja, “trabalho.”636  

Do ponto de vista puramente etimológico, a teoria de Clemente não é 

indiscutível. Mas o alexandrino não acredita que o termo “orgia” se derive de qualquer 

tipo de impulso iracundo, e sim da ira de Deo Brimo contra Zeus. Pape identifica a 

divindade feminina Deo com Demeter.637 Para entender o contexto, portanto, é 

necessário conhecer mais sobre Demeter e entender por que se irou contra Zeus na 

mitologia grega.  

A descrição da personagem em questão que a filóloga tcheca Ilona Opelt 

perfez pode ajudar a compreender situações que não causariam dificuldades no 

contexto alexandrino da época do autor, mas que não podem ser extraídos do 

contexto vivencial da atualidade. Demeter era venerada como deusa do trigo na 

antiguidade mediterrânea, e seu culto tem origens anteriores à civilização helênica.638 

A ira de Demeter contra Zeus pode remeter à lenda de que Zeus tivesse consentido 

que, sem aprovação ou sequer conhecimento da mãe ou da filha, o deus do inferno 

Hades raptasse sua filha Cora e vivesse com ela como marido e mulher. Conforme o 

mito, Demeter abandonou o Monte Olimpo e peregrinou pela região do Mediterrâneo, 

vivenciando experiências diversas e instituindo templos e rituais para si própria em 

 
 
634 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 484. 
635 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 506. 
636 BENSELER, 1911, p. 655. 
637 PAPE, Wolfgang. Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. Braunschweig: Friedrich 

Bieweg und Sohn, 1875. v. 1, p. 295. 
638 OPELT, Ilona. Demeter. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 1957. 

v. 5, p. 684.  



208 
 
 

vários lugares, até que Zeus e Demeter entraram em concordata, sendo que a partir 

de comum acordo deles Cora passará dois terços do ano com Demeter e um terço no 

inferno com seu esposo Hades. Os gregos antigos acreditavam que a descida de Cora 

ao inferno era a causa do inverno.639  

Considerando que o culto de Demeter antecedia a existência de civilização 

helênica, é possível que Clemente tenha afirmado isto com um viés historicista, e não 

necessariamente etimológico – sendo que o jogo de palavras apenas auferiu 

sagacidade à explicação. Quando se lê o Protréptico com este viés, pode-se 

depreender que Clemente entendia as orgias celebradas em honra a Demeter como 

os mais antigos rituais orgiásticos existentes no mundo grego. Na hipótese de 

registros documentais do início deste tipo de atividade religiosa virem a surgir, e estes 

confirmarem que as primeiras orgias em honra a Demeter foram celebradas para 

rememorar sua ira para com Zeus, será possível refutar a etimologia de Benseler. 

A terceira e última etimologia é a da palavra “mistério”; Clemente apresenta 

três possibilidades. Uma é a derivação do termo “sacrilégio”, por algum sacrilégio 

(μύσος) cometido contra Dionísio, outra teria a haver com uma história que envolvesse 

um homem de nome Myos, e ainda uma terceira se relaciona com o verbo “caçar”. 

A pesquisa em manuais lexicográficos não apoia nem refuta a primeira das 

teorias de Clemente. Liddell e Scott explicam que “μύσος” quer significar algo impuro, 

seja física- ou ritualmente, e que pode ser referido a abominações. O termo é neutro 

e possui a terceira declinação.640 O termo “μυστήριον” é explicado como qualquer tipo 

de mistério ou doutrina secreta, e frequentemente era usado no plural para identificar 

celebrações pagãs. Liddell e Scott ainda adendam que esta palavra – diferente de 

“mania” ou “orgia” – encontrou espaço dentro da teologia cristã, manifestamente no 

Novo Testamento, onde significa qualquer coisa relacionada a Deus incompreensível 

à humanidade.641 

A definição de Benseler sobre “μύσος” concorda com aquela proposta por 

Liddell e Scott.642 No caso da palavra “μυστήριον”, Benseler aduz apenas o plural 

como verbete, e explicita que se tratava de rituais que somente poderiam ser 

 
 
639 OPELT, 1957, p. 683. 
640 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 523. 
641 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 523. 
642 BENSELER, 1911, p. 611. 



209 
 
 

celebrados em determinadas datas e locais e cujas palavras e ritos jamais pudessem 

ser usados com deboche – o contrário seria considerado sacrílego. A definição 

neotestamentária de “μυστήριον”, que é a única variante singular admitida pelo autor, 

é traduzida como “sacramento”.643 

A definição de “μυστήριον” como derivada de “μύσος” se encaixa muito bem 

na teologia cristã. Um sacrilégio abominável, a morte do único homem justo que já 

pisou a terra, Jesus Cristo, Deus encarnado, é relembrado no sacramento da 

eucaristia, assim como as consequências favoráveis que este escândalo traz para 

toda a humanidade. E tampouco é aceitável para pessoas cristãs que seus rituais 

sejam celebrados por pessoas desautorizadas pelas suas comunidades, ou em 

lugares impróprios, separados da congregação de pessoas fiéis ou sem intenção de 

levar a ela. Tanto pior é para as pessoas cristãs quando pessoas zombadoras 

inventam pseudobatismos ou jantares imitadores da eucaristia com o fim de 

escarnecer a religião cristã. 

É salutar que Clemente aduziu qual sacrilégio que fundamenta, conforme sua 

explicação, os mistérios pagãos – algo que ocorrera com Dionísio, conforme as lendas 

do povo grego. Possível que ele se refere aqui à lenda na qual os titãs, gigantes da 

antiguidade, aliciaram Dionísio ainda criança para perto de si com brinquedos, para 

depois dilacerá-lo e comer sua carne. O filólogo clássico alemão Manfred Wacht 

explica que esta lenda, de fato, foi reaproveitada em rituais nos quais os iniciados 

portavam brinquedos de crianças.644 Wacht ainda aduz que os mistérios de Dionísio 

foram celebrados, até onde se tem notícia, a partir do século VI a. C.;645 não é possível 

garantir que sejam os mistérios mais antigos da Grécia. 

As duas outras hipóteses aparentam menos prováveis e é possível que 

Clemente as adicionasse apenas como um trocadilho jocoso, e não como explicação. 

Não foi possível encontrar bibliografia sobre o ático Myos, e o verbo grego para caçar 

– θηρεύω – possui em seu início um theta, enquanto μυστήριον se escreve com tau. 

“A caça de Myos” – um neologismo que seria algo como “μυθηρεία” em grego, 

aparenta sequer ter sido pensada como não mais que uma brincadeira. 

 
 
643 BENSELER, 1911, p. 611. 
644  WACHT, Manfred; RICKERT, Franz. Liber (Dionysos). In: Reallexikon für Antike und 

Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 2010. v. 23, p. 70. 
645 WACHT/RICKERT, 2010, p. 78. 



210 
 
 

Portanto, etimologicamente, é plausível afirmar que mântica – a profecia pagã 

– é derivado de mania, e há ao menos indícios de que orgia – um tipo de ritual 

celebrado a determinadas divindades – possa se originar do termo grego para “ira”. 

Há muito mistério sobre a origem do termo “mistério”, mas na religião cristã, este 

conceito condiz até certo ponto com o que propõe o teólogo alexandrino para mistérios 

pagãos. 

4.2.2 O culto de Afrodite interpretado à luz da filosofia de Evêmero 

Clemente de Alexandria prossegue com a análise de religiões pagãs a partir 

de um viés histórico. Assim, ele resgata uma tradição segundo a qual a “deusa” 

Afrodite era em tempo de vida, uma prostituta no Chipre, e que um certo Ciniras do 

Chipre criou uma celebração para homenageá-la, e a partir disto veio se 

desenvolvendo uma religião.646  

Stählin apresenta citações de Arnóbio Afro, um teólogo africano posterior a 

Clemente. Na sua obra “Contra os pagãos”, Arnóbio afirma que este Ciniras era um 

rei cipriota, e confirma a descrição que Clemente apresenta sobre a vida profissional 

da mulher.647 Os pesquisadores escoceses Hamilton Bryce e Hugh Campbell, que 

traduziram livros de Arnóbio Afro ao inglês no final do século XIX, acreditam que o 

texto de Arnóbio foi escrito entre 297 e 303 da era cristã,648 posterior, portanto, a 

Clemente de Alexandria.  

Quem foi este Ciniras? A Grande Enciclopédia de Conversação de Meyer tem 

uma sucinta definição desta figura obscura. 

Ciniras, no mito grego filho de Apolo, emigrou da Síria ao Chipre e fundou lá 
a cidade de Pafo. Ele introduziu lá o culto de Afrodite, cujo magistério 
sacerdotal primeiramente ele administrou e herdou aos seus descendentes 
(Ciníradas). Ele gerou Adônis com sua própria filha Mirra ou Esmirna  [..] e se 
matou, quando veio a se conscientizar de seu sacrilégio. Por causa da 
conexão de seu nome com o fenício kinnor [grifo do autor] (“harpa” e “tíbia”), 

 
 
646 CLEMENS, 1934, p. 84-85. 
647 ARNOBIUS. Seven books of Arnobius against the Heathen. In: ROBERTS, Alexander; 

DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene Fathers: the writings of the 
Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 484. 

648 BRYCE, Hamilton; CAMPBELL, Hugh; Introductory Notice to Arnobius. In: ROBERTS, Alexander; 
DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene Fathers: the writings of the 
Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 405. 



211 
 
 

ele foi considerado como autor dos cânticos no culto de Afrodite e Adônis e 
como um dos mais antigos cantores e músicos.649  

A enciclopédia Suda enfatiza a riqueza de Ciniras, e silencia sobre suas 

capacidades artísticas; Ciniras foi tão rico, pelo que a enciclopédia informa, que se 

criou a expressão “rico como Ciniras” em sua memória.650 Em um artigo sobre o 

desconhecido historiador Xenofonte do Chipre – não o notório Xenofonte de Atenas 

que escreveu a Anábase – os escritores da Suda aludem ao livro espúrio “Cipríaca”, 

do qual afirmam que “também é este uma história de hipóteses eróticas sobre Ciniras, 

Mirra e Adônis”.651 A improvável, porém não impossível redescoberta da obra de 

Xenofonte do Chipre poderia dar mais luz a uma personagem que provavelmente era 

bem conhecida da autoria da Suda – usando a palavra “também”, dá-se a entender 

que havia mais material historiográfico à mão – mas hoje em dia, permanece na 

penumbra da mitologia. Ao menos, pode-se afirmar que se tratava de um homem 

muito rico, sacerdote e provavelmente ministro de louvor pagão com uma vida sexual 

em inconformidade com a cosmovisão cristã, o que atraiu sobre ele o desabono de 

autores patrísticos como Clemente e Arnóbio Afro. 

Sobre a pessoa de Afrodite, pode-se afirmar muito menos que sobre Ciniras. 

O historiador pagão Evêmero, cujas obras não mais existem e cuja pesquisa de 

fragmentos foi reavivada por um intelectual classicista húngaro de nome Geyza 

Némethy na segunda metade do século XIX, possivelmente conhecia muito mais 

sobre a Afrodite histórica que a modernidade jamais poderá descobrir, caso as obras 

completas de Evêmero não ressurjam. 

Némethy, cujo livro “Euhemeri reliquiae” foi editado em 1889, praticamente 

meio século antes da versão do Protréptico publicada por Otto Stählin, teve acesso a 

 
 
649 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11, p. 28. (Tradução nossa). Original: Kinyras, im 
griech. Mythus Sohn des Apollon, wanderte aus Syrien in Cypern ein und gründete die Stadt Paphos. 
Er führte dort den Aphroditekult ein, dessen Priesteramt er zuerst verwaltete und auf seine 
Nachkommen (Kinyraden) vererbte. Er zeugte mit seiner eigenen Tochter Myrrha oder Smyrna den 
Adonis [...] und tötete sich, als er seines Frevels inne ward. Infolge der Verbindung seines Namens 
mit dem phönikischen kinnor („Harfe“ und „Doppelflöte“), galt er als Urheber der Gesänge im 
Aphrodite- und Adoniskult und als einer der ältesten Sänger und Dichter. 

650  Κινύρας. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/kappa/1651. Acesso em 25 maio 2023. 

651 Ξενοφω̂ν. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/xi/51. 
Acesso em 25 maio 2023. (Tradução nossa). Original: ἔστι δὲ καὶ αὐτὰ ἐρωτικω̂ν ὑποθέσεων ἱστορία 
περί τε Κινύραν καὶ Μύρραν καὶ    Αδωνιν. 



212 
 
 

ao todo oito fragmentos de Evêmero sobre Afrodite. Estes, além de dois que figuram 

no próprio Protréptico, remanescem em obras do já citado Arnóbio Afro, além de 

Lactâncio, Fírmico Materno, Teodoreto e Higino.652  

O literato húngaro considera autênticas as duas passagens do segundo livro 

do Protréptico nas quais Clemente se refere a Ciniras e Vênus (Afrodite em latim),653 

mas praticamente nada mais de informação sobre a pessoa de Afrodite desponta a 

partir dos fragmentos aos quais Némethy teve acesso, por isto interessa citar o 

restante das informações que o autor do Protréptico obteve ao ler os escritos hoje 

espúrios de Evêmero. Além da informação de sua ligação com Ciniras, há uma 

referência à liturgia usada na religião de Afrodite. Clemente compreendeu que a 

liturgia representa a prostituição, sendo que o místico que deseja ingressar na religião 

recebe um falo e um grão de sal e deve pagar uma moeda à comunidade afrodítica.654 

No compêndio de Némethy, ainda consta a informação de que esta moeda servia para 

custear a subsistência dos sacerdotes de Afrodite, a qual foi obtida do livro “De errore 

profanarum religionum” (Sobre o erro das religiões profanas) de Júlio Fírmico 

Materno.655  

Se houve sequer uma mulher ligada à corte de Ciniras com este nome em 

Pafo, no Chipre, só se pode auferir – com a insegurança do fato de que todos os 

referenciais ainda existentes encontrados remetem a uma única fonte perdida – que 

se tratava de uma meretriz, e que a religião que fora instituída em sua honra por 

Ciniras rememora e honra a atividade profissional dela. O cientista religioso alemão 

Christoph Auffarth sequer menciona estas teorias em seu artigo sobre Afrodite, 

limitando-se a apresentar possíveis conexões do mito com outros mitos orientais e 

com a história romana, por ser considerada mãe de Eneias de Troia conforme os mitos 

romanos,656 e tanto Auffarth como a Grande Enciclopédia de Conversação de Meyer 

 
 
652 NÉMETHY, Geyza. Euhemeri Reliquiae. Budapest: Magyar Tudományos Akadémia [Academia 

Húngara de Ciências], 1889. p. 65-67. 
653 NÉMETHY, 1889, p. 66. 
654 CLEMENS, 1934, p. 85. 
655 NÉMETHY, 1889, p. 67. 
656 AUFFARTH, Christoph. Aphrodite. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen, 1998: 

Mohr-Siebeck, v. 1, p. 584-585. 



213 
 
 

garantem que ela era conhecida como originária do Chipre segundo algumas 

tradições.657  

Ainda sob a hipótese de Afrodite ter existido, sua vida e atuação deve ter 

ocorrido por volta do século VII a. C, porque nesta época a prostituição veio a ser 

corriqueira nas cidades gregas, conforme as pesquisas do filólogo clássico alemão 

Hans Herter.658  

Uma data posicionada nesta época explicaria a relação Afrodite/Ciniras – 

Evêmero – Clemente, uma possível tese entre várias para a gênese do mito de 

Afrodite que foi adotada por Evêmero e diversos autores cristãos. Afinal, Evêmero 

viveu após o período no qual se supõe a vida e atuação de Afrodite, mas ainda antes 

de Clemente. A partir de evidências coletadas pelo pesquisador sul-africano de Bíblia 

e estudos antigos Nickolas P. Roubekas, é possível datar, aproximadamente, a época 

na qual viveu Evêmero e entender como este homem chegou às suas conclusões 

sobre Afrodite e outras divindades gregas. 

Evêmero de Messina viveu na segunda parte do quarto e na primeira parte 
do terceiro século a. C. Sua única obra conhecida, a Inscrição Sagrada [grifo 
do autor], não foi preservada em sua essência, mas somente de forma 
fragmentária e através de resumos de autores posteriores. A história de 
Evêmero é a seguinte: Ele foi membro da Corte Real do rei Cassandro da 
Macedônia e embarcou em uma viagem ao Oceano Índico sob comando do 
rei. Durante sua viagem, ele chegou a uma ilha desconhecida chamada 
Pancaia ao oriente da Arábia Feliz [Iêmen]. A ilha era habitada por povos 
distintos, assim como os panceus autóctones, mas também por oceanitas, 
indianos, citas e cretenses. A capital da ilha era chamada de Panara. O 
principal lugar da cidade era o templo dedicado a Zeus Trifílio [isto é, das três 
tribos]. Havia um sistema social tripartite dominante, com determinadas 
obrigações, direitos e papéis: Os sacerdotes compunham o primeiro grupo, 
com os artesãos atribuídos a ele. O segundo grupo consistia dos fazendeiros, 
e o terceiro dos soldados, com os pastores [de gado] também atribuídos a 
este último grupo. Os sacerdotes eram o grupo encarregado de todos os 
outros grupos sociais, e todos os bens foram distribuídos para todos os 
cidadãos por eles.659 

 
 
657 AUFFARTH, 1998, p. 584-585; MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk 

des allgemeinen Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 1, p. 615. 
658 HERMANN, A.; HERTER, Hans. Dirne. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Stuttgart: 

Hiersemann, 1957. v. 3, p. 1157. 
659 ROUBEKAS, Nickolas P. Post Mortem Makes a Difference: On a Redescription of Euhemerism and 

Its Place in the Study of Graeco-Roman Divine Kingship. In: Religion & Theology = Religie et 
Teologie. Pretoria, 2012. v. 19, n. 3/4, p. 323. (Tradução nossa). Original: Euhemerus of Messene 
lived in the second part of the fourth and the first part of the third century BCE. His only known work, 
the Sacred Inscription, is not preserved in its entity but only in fragmentary form and through 
summaries by later authors. Euhemerus’s story goes as follows: He was a member of the royal court 
of King Cassander of Macedonia and he embarked on a journey into the Indian Ocean at the behest 



214 
 
 

As castas sociais, aparentemente fundadas por e fundamentadas em uma 

revelação de um deus, levaram Evêmero a crer que o Zeus de Pancaia foi um líder 

político que deixou como legado uma estrutura organizacional fundamentada em sua 

própria palavra. Combinando esta informação com o fato de que havia uma tradição 

de um Zeus cretense, cujo local de nascimento e morte se encontravam em Creta,660 

pode-se imaginar um estrangeiro poderoso que tomou Pancaia e reformou a estrutura 

social da ilha de acordo com seus interesses. Em seguida, este homem retornou ao 

seu lugar de origem e lá faleceu sem que os panceus soubessem do paradeiro do seu 

rei – que talvez já em vida se proclamara ou fora proclamado deus – e imaginassem 

que houvesse viajado a um plano superior. Em temor a ele e em desconhecimento da 

realidade dos fatos, a comunidade panceia teria mantido a ordem social, e a casta que 

mantinha de pé a mesma ordem era a mais favorecida por ela e também retransmitia 

a narrativa de Zeus como doutrina promotora da paz entre os povos da ilha.  

À redação desta tese não é possível descobrir a ilha na qual Evêmero aportou. 

Pode ser a ilha de Socotra, que se localiza no Oceano Índico, a aproximadamente 400 

quilômetros da costa da Península Arábica, e pertence politicamente ao Iêmen. O que 

se pode depreender da narrativa de Evêmero, assim como da interpretação que 

Evêmero faz do mito de Afrodite, é que a religião da Antiguidade Mediterrânea, em 

muitos casos, se derivou de rituais estabelecidos a partir de centros de poder, seja 

divinizando o próprio rei, seja uma pessoa ligada ao rei – como Ciniras e Afrodite. 

Pesquisadores modernos de mitologia grega como Thomas Bulfinch não 

rejeitam o que chamam de “Teoria Histórica”, ou seja, que os mitos gregos, inclusive 

as divindades retratadas neles, tenham uma origem histórica,661 entretanto confessam 

a opinião de que mitos podem ter sido gerados de várias outras formas com outras 

intencionalidades, ou até de uma mistura de mais de uma origem. Assim, Bulfinch 

 
 

of the King. During his journey he reached to an unknown island called Panchaea at the East of 
Arabia Felix. The island was inhabited by different peoples, such as the autochthonous Panchaeans, 
but also Oceanites, Indians, Scythians and Cretans. The capital city of the island was called Panara. 
The main site of the city was the temple dedicated to Zeus Tryphillios (i. e., of the three tribes). There 
was a dominant tripartite social system, with certain duties, rights, and roles: The priests comprised 
the first group, with the artisans assigned next to them. The second group consisted of the farmers, 
and the third one of the soldiers, with the herdsmen also included in this last group. The priests 
constituted the group in charge of all the other social groups, and all the goods were distributed to 
all the citizens by them. 

660 ROUBEKAS, 2012, p. 331-332. 
661 BULFINCH, 2003, p. 352-353. 



215 
 
 

apresenta teorias que variam de uma releitura de narrativas bíblicas, as quais 

considera aparentemente anteriores à mitologia,662 ao lado de alegorias tropológicas, 

nas quais as figuras representam comportamentos morais ou imorais conforme o 

sistema social da época,663 e não rejeita sequer a ideia de personificação de forças 

ou elementos da natureza.664 O filólogo clássico alemão Klaus Thraede, ao analisar a 

corrente de pensamento de Evêmero – que ele denomina de evemerismo –, alega que 

a Igreja Antiga não economizou em desconstruções mitológicas à moda de Evêmero 

para fins apologéticos.665 

Conclui-se, portanto, que a interpretação histórica que Clemente propõe do 

mito e rituais sagrados da deusa Afrodite são oriundos de uma tradição interpretativa 

que data quase meio milênio antes de seu tempo. A pesquisa pela origem histórica, e 

principalmente, pelas causas e consequências de um evento que veio a ser fundante 

de uma religião não pode se esquivar da pergunta pelas estruturas de poder que se 

relacionaram e foram afetadas ou beneficiadas com este evento.  

Não sendo plausível afirmar, com uma única fonte histórica muito 

espuriamente transmitida e com tradições divergentes, que Afrodite de fato existiu e 

foi profissional do sexo durante o reino de Ciniras de Pafo, estas limitações talvez não 

se aplicavam a Clemente. A pesquisa por “Ciniras” na Suda apresentou mais uma 

obra historiográfica sobre o rei cipriota, hoje em dia perdida, mas ainda conhecida por 

pessoas cristãs do século X que redigiram o artigo, e talvez houvesse e ainda haja 

obras sobre Ciniras que estão perdidas ou inacessíveis à pesquisa, mas que 

Clemente leu e levou em consideração ao escrever o Protréptico.  

A recepção de um mito de outra religião como uma realidade histórica 

modificada pela transmissão descuidada e/ou por interesses políticos não 

necessariamente conduz à descoberta da verdade histórica suposta atrás deste mito. 

Entretanto, para Clemente, há mais que evidências históricas em relação a sua teoria 

sobre a Afrodite histórica. A liturgia da religião afrodítica transmitiu uma compreensão 

da deusa para Evêmero, que foi acolhida por Clemente quase meio milênio depois, e 

 
 
662 BULFINCH, 2003, p. 352.  
663 BULFINCH, 2003, p. 353. 
664 BULFINCH, 2003, p. 353-354. 
665  THRAEDE, Klaus. Euhemerismus. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Stuttgart: 

Hiersemann, 1966. p. 885. 



216 
 
 

possivelmente confirmada por conhecidos que participaram de um culto afrodítico e 

informaram a Clemente sobre a ordem litúrgica empregada.  

Não é possível compreender a intencionalidade da liturgia do culto afrodítico 

da Alexandria de Clemente a partir de escritos que não foram elaborados por 

lideranças desta mesma comunidade. Nem por isto, é possível ignorar que na 

cristandade a compreensão de Deus pode servir de apologia ao ritual empregado – 

assim, Ireneu apresenta os ofícios batismal e eucarístico como baseados na revelação 

de Deus que a cristandade teve (confira o item 3.2.3). 

Haja vista que esta relação entre o ritual e a identidade da divindade adorada 

já é anterior a Ireneu e Clemente, pois Evêmero também fez esta conexão antes da 

própria existência do cristianismo, faz-se necessário avaliar uma liturgia e tudo o que 

ela aporta não apenas pela sua aceitação ou rejeição no meio popular, mas sim pela 

sua capacidade ou incapacidade de transmitir a natureza da divindade adorada pela 

comunidade celebrante.  

Deste modo, no contexto do cristianismo, pode ser preferível empregar 

traduções bíblicas e louvores confirmados pela tradição da comunidade, embora com 

verbetes e jargões envetustados – que podem ser estudados e interpretados a 

contento pelo clero que preside a liturgia ou por pessoas leigas interessadas no 

assunto e munidas de aparato para isto – a abrir alas para traduções bíblicas mais 

novas que mais interpretam, por vezes de modo diverso daquele da congregação, o 

texto original do que o traduzem verbatim, e a louvores com alta popularidade, mas 

cuja compreensão de Deus pode não refletir aquela celebrada nos sacramentos e 

apregoada nos sermões e estudos da congregação em questão. Será difícil explicar 

à comunidade e a visitantes a razão das incongruências entre o texto sagrado, sua 

história de recepção na comunidade, e os louvores entoados por ela. 

4.2.3 Mistérios sabázicos, coribânticos e tesmofóricos e suas consequências 

para a organização social 

Clemente considera nefastos os mistérios sabázicos, porque representam 

uma família desestruturada – diga-se de passagem, que em tempos da redação da 

presente tese, o pai da família em questão dificilmente escaparia do escrutínio e rigor 

da lei de qualquer país da atualidade e que também não é possível tolerar as atitudes 



217 
 
 

deste homem conforme variadas tradições religiosas da atualidade. Trata-se da 

memória de Zeus, que manteve congresso carnal com Demeter,666 a qual concebeu 

e deu à luz a Ferefata, e esta foi violentada pelo próprio pai, que lhe apareceu em 

formato de cobra durante o ato.667 

A análise de Clemente sobre as religiões grecorromanas aparenta ter servido 

a ciclos de leitura que excediam as imediações do Egito. Stählin acusa similaridades 

entre a já mencionada obra “Sobre o erro das religiões profanas” do astrólogo e 

químico romano Júlio Fírmico Materno e o Protréptico.668 Uma pesquisa neste livro, 

sobre cuja data exata de redação não há consenso – o astrólogo inglês David McCann 

o considera como escrito por volta de 340,669 enquanto o cientista religioso alemão 

Karl Hoheisel o data por volta de 350670 – leva a crer que Júlio se valeu de Clemente 

como fonte. No capítulo 10 de seu livro, o astrólogo romano cita a história de Ciniras 

e Afrodite, a qual ele denomina Vênus por escrever em latim,671 e logo em seguida os 

mistérios sabázicos,672 aos quais Clemente também faz alusão, na mesma sequência. 

A descrição que Clemente e Materno apresentam destes mistérios é breve, e se 

resume à descrição de um ritual no qual o iniciando recebia uma cobra em seu peito, 

o que representa, conforme o egípcio, a promiscuidade de Zeus.673 O astrólogo 

romano manifesta sua opinião de que os mistérios sabázicos são uma adoração à 

crueldade.674 

A tradição sobre os mistérios sabázicos da qual Clemente e Fírmico Materno 

comungam não é aceita unanimemente na comunidade pesquisadora da mitologia 

grecorromana. Corinne Bonnet, uma professora francesa de história grega, conhece 

diversas narrativas sobre um deus trácio-frígio chamado Sabázio, que também é 

conhecido por Sebázio, Sabadio ou Sabo. Já foi equiparado com Dionísio e 

aproximado a Mitras e Celeste por causa da semelhança nas celebrações, e até 

 
 
666 CLEMENS, 1934, p. 85-86. 
667 CLEMENS, 1934, p. 86. 
668 CLEMENS, 1934, p. 86. 
669 MCCANN, David. Julius Firmicus Maternus: Profile of a Roman Astrologer. Disponível em: 

http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html. Acesso em 06 jul. 2023. 
670 HOHEISEL, Karl. Firmicus Maternus. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-

Siebeck, 2000. v. 3, p. 143. 
671 MATERNUS, Iulius Firmicus. De Errore Profanarum Religionum: Lipsiae: Teubner, 1907. p. 26. 
672 MATERNUS, 1907, p. 27.  
673 CLEMENS, 1934, p. 86. 
674 MATERNUS, 1907, p. 27. 

http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html


218 
 
 

mesmo – certamente não no judaísmo ortodoxo e no cristianismo – ao Deus dos 

judeus, além de ser equiparado com Zeus.675 Clemente e Materno possivelmente 

apenas conheciam comunidades sabázicas nas quais a doutrina que manifestam em 

seus livros era propagada.  

Entretanto, nenhuma das outras interpretações minimiza a incompatibilidade 

desta prática com a proposta cristã. Comparar um estuprador ao Deus da Bíblia é uma 

blasfêmia e uma doutrina falsa sobre a natureza de Deus, que se entregou em favor 

da humanidade e em quem não há maldade nem pecado; e trocar a figura de Zeus – 

pai de Ferefata conforme Clemente – por outro homem não anula a violência que está 

sendo glorificada com este ritual, ainda que não adende à violação o incesto se o pai 

e o violador de Ferefata se constituam em dois personagens diferentes.  

Doutrinas fundantes de rituais orgiásticos também podem ter consequências 

para a alimentação da comunidade orgiástica: os coribantes, que Clemente identifica 

com cabires, se recusavam a comer ápio porque criam que provinha do sangue de 

coribantes,676 as mulheres que participavam das orgias tesmofóricas não comiam 

sementes de romã por crerem que as romãs provieram do sangue de Dionísio,677 

conforme as tradições e informações que Clemente de Alexandria acessou.  

A pesquisa sobre o assunto na obra “Sobre o erro das religiões profanas” de 

Júlio Fírmico Materno reforça a teoria da dependência de Clemente, porque, na 

mesma ordem, ele menciona logo após os mistérios sabázicos, os coribânticos. Nas 

palavras de Materno, 

nos [rituais] sagrados dos coribantes é cultuado um parricídio. Pois um irmão 
foi assassinado por dois, e para que nenhum indício revelasse o homicídio da 
morte do irmão, ele é consagrado sob as raízes do monte Olimpo pelos 
irmãos parricidas. Assim uma persuasão estulta cultua aquele macedônio. 
Este é Cabiro, a quem outrora os tessalonicenses suplicavam cruelmente 
com mãos ensanguentadas. Seja considerado, portanto, qual é o nume, o 
qual a insanidade parricidal encontrou para encobrir o parricídio.678 

 
 
675 BONNET, Corinne. Sabazios. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-

Siebeck, 2007. v. 7, p. 711-712. 
676 CLEMENS, 1934, p. 88. 
677 CLEMENS, 1934, p. 88-89. 
678 MATERNUS, 1907, p. 27. (Tradução nossa). Original: In sacris Corybantum parricidium colitur. Nam 

unus frater a duobus interemptus est, et ne quod indicium necem fraternae mortis aperiret, sub 
radicibus Olympi montis a parricidis fratribus consecratur. Hunc eundem Macedonum colit stulta 
persuasio. Hic est Cabirus cui Thessalonicenses quondam cruento cruentis manibus supplicabant. 
Considerandum itaque est quale sit numen, quod parricidalis amentia ut parricidium celaret invenit. 



219 
 
 

Toda a identidade do grupo dos coribantes e/ou cabires aqui mencionado só 

pode ser derivada da narrativa fundante que compartilham Clemente e Júlio – um 

grupo que cria em uma origem macabra do ápio e cujo mito era de um irmão 

assassinado pelos outros dois. Assim, enquanto Otto Stählin acredita que os 

coribantes são adoradores da deusa Cibele,679 pesquisadoras da atualidade como a 

arqueóloga estadunidense Lynn Roller, a qual analisou centenas de artefatos do culto 

de Cibele, afirmam que não obstante os coribantes eram adoradores desta deusa, 

houve outros grupos não coribânticos que foram frequentemente assim chamados e 

que esta confusão se deriva de tradições frígias e cretenses sobre Cibele.680 Longe 

de buscar um conceito universal para este termo, é necessário analisar apenas fontes 

que retratam pessoas cuja religião se baseia nos fundamentos apresentados por 

Clemente e Materno. 

As pesquisas do filólogo clássico alemão Wolfgang Speyer neste assunto 

denotam a impossibilidade metodológica de retraçar todas as variantes de narrativas 

sobre origem, mitologia, intencionalidades e razão das diferenças epistemológicas nas 

comunidades que praticavam ritos coribânticos e ritos que eram considerados 

coribânticos, sendo que há opiniões de origem que variam desde a Península Itálica 

– povos etruscos – passando pela Trácia, Ásia Menor, e até em povos semitas do 

Levante, e esta diversidade de narrativas já existia na Antiguidade.681 

Speyer encontra um ancoradouro nesta variedade controversa de narrativas 

no Protréptico de Clemente. Ele explica que a narrativa deste culto cabírico – de um 

deus Cabiro – em Tessalônica apenas sobreviveu em escritos de autores cristãos, e 

que a assimilação de coribantes com cabiros, feita na tradição de Clemente e Júlio 

Fírmico Materno, já provêm de autores antigos.682  

Desta forma, não é possível verificar nem falsificar as informações de 

Clemente, e é plausível que esta tradição seria tão contestada por comunidades desta 

matriz com outros mitos sagrados quanto pode ser hoje por pessoas pesquisadoras 

que se deparam com material arqueológico e bibliográfico da Antiguidade que omite 

 
 
679 CLEMENS, 1934, p. 83. 
680 ROLLER, Lynn E. Em busca da deusa-mãe: O culto anatoliano de Cibele. Lisboa: Instituto Piaget, 

1999. p. 199-200. 
681 SPEYER, Wolfgang. Kabiren. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 

2001. v. 19, p. 909.  
682 SPEYER, 2001, p. 911. 



220 
 
 

as informações de Clemente. O professor de teologia neotestamentária Christoph vom 

Brocke interpreta que o culto de Cabiro era um dos principais na Tessalônica dos 

primeiros séculos da era cristã, senão o principal.683 Isto pode significar que esta 

religiosidade cabírica – que Clemente escolhe identificar com a coribântica, enquanto 

vom Brocke não emprega o verbete em lugar algum de seu artigo sobre Tessalônica 

– pode ter se originado na região de Tessalônica, e talvez o mito fundante do parricídio 

tenha raízes naquela cidade ou arredores. O quanto desta tradição parricidal existiu 

de fato no Egito de Clemente e se traduziu em liturgias e costumes alimentícios, não 

é possível reconstituir a partir das fontes às quais a redação da presente tese teve 

acesso. 

Se for simplesmente impossível reconstruir os rituais e mitos da comunidade 

coribântica de Alexandria a ponto de verificar ou falsificar o que Clemente relata, o 

que se pode auferir da narrativa sobre as orgias tesmofóricas? O próprio Clemente se 

refere às orgias tesmofóricas como instituídas para relembrar o roubo de Ferefata por 

Zeus, e alega que em diversas cidades tinham outras denominações, como 

escirofóricas e arretofóricas.684 Uma possível teoria é que se trata, ao menos de 

acordo com as tradições recebidas pelas mãos de Clemente, de uma variante 

feminina dos mistérios sabázicos. Otto Stählin explica que as orgias tesmofóricas 

eram uma festa ateniense em honra a Demeter.685 

É Ilona Opelt quem especifica os detalhes destas celebrações. Conforme a 

pesquisadora, o festival era um dos mais conhecidos em homenagem a ela, e pode 

ter recebido o nome por causa da prática de desenterrar restos mortais de leitões 

apodrecidos e colocá-los sobre altares.686 Liddell e Scott não endossam esta 

interpretação, e derivam “θεσμός” não de um enterro, mas de instituição, a partir do 

verbo “τίθημι”.687 Ainda conferindo as fontes de Clemente, que conhecem mais dois 

nomes para as orgias tesmofóricas, as orgias escirofóricas só podem ter sido um 

fenômeno endêmico à Ilha de Esciro,688 próxima a Boécia, o termo “arretofórico” pode 

 
 
683 VOM BROCKE, Christoph. Thessalonich. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: 

Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 358. 
684 CLEMENS, 1934, p. 87. 
685 CLEMENS, 1934, p. 88. 
686 OPELT, 1957, p. 685. 
687 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 363-364. 
688 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 736. 



221 
 
 

ser aplicado a qualquer festa misteriosa, pois o adjetivo “ἄρρητος” é característico de 

rituais secretos em geral.689  

Não foi encontrada outra referência às razões pela abstinência de romãs que 

Clemente alega ter sido praticada pela comunidade tesmofórica. Entretanto, caso a 

narrativa de Clemente vier a ser confirmada por outras fontes, a saber, de que esta 

abstinência tem a haver com Dionísio, a etimologia de Clemente – apresentada no 

item 4.1 – pode ter fundamento histórico.  

Nesta linha de raciocínio, os mais antigos mistérios teriam se derivado do 

sacrilégio – cuja etimologia fora explicada em 4.1 – cometido contra o Dionísio infante. 

As mais antigas orgias dos gregos – também seja aqui referido o subitem 4.1 – têm 

sua origem na ira de Demeter, que também é conhecida como Deo Brimo, contra 

Zeus. A ira está fundamentada em três acontecimentos: primeiro por orquestrar o 

rapto de sua filha, depois por violentar a própria Demeter e ainda a filha que os dois 

tiveram desta união abominável às escrituras judaico-cristãs. 

Outras orgias, manias e mistérios posteriores, como o culto de Afrodite ou o 

amálgama de religiosidades e tradições chamadas coribânticas e diversas mais aqui 

omitidas, teriam origens historicamente posteriores. A partir de uma leitura evemerista 

da religiosidade grega – ou seja, que estes rituais se originam em uma realidade 

histórica não metafísica – é necessário admitir que um ou mais Zeuses cometeram 

todas estas atrocidades, e uma ou mais Deméteres, Coras, e Ferefatas, foram 

injustiçadas de tantas formas, e que um ou mais Dionísios foram vítimas fatais de 

atrocidades. 

Considerando a prática cristã de derivar a ética vivencial de textos e 

interpretações das Escrituras Sagradas, torna-se impossível para a comunidade cristã 

tomar o estilo de vida de Zeus ou Hades como modelo para a vida de um homem e 

admitir que mulheres padeçam os mesmos destinos que Demeter, Cora ou Ferefata, 

ou que crianças acabem vítimas de aliciadores como os algozes do infante Dionísio. 

Porém uma leitura dos mitos gregos buscando exemplos de moral nos seus deuses 

poderia levar a exatamente estas consequências. Deste estado da arte se deriva o 

 
 
689 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 119. 



222 
 
 

fato de que Clemente teme que os ritos orgiásticos e os mitos que os fundamentam 

rebaixem a moral pública. Conforme suas palavras, 

Ó quão pública é a impudicícia! Outrora a noite era para pessoas recatadas 
o ocultamento do prazer, e este não era mencionado; agora, porém, para 
aqueles que participam dos mistérios a noite é a o lugar de provação da 
promiscuidade; fala-se de voz alta dela, e o fogo descobre as paixões. Apaga 
o fogo, hierofante! Envergonha-te, carregador de tochas, da luz destas 
tochas! [...] Deixe a noite encobrir teus mistérios; que as orgias sejam 
condenadas à escuridão; o fogo não engana – sua tarefa é denunciar e 
castigar!690 

A demonstração pública e desenfreada deste tipo de atos pode seduzir 

algumas pessoas a participar de uma religião tal com mais eficácia do que uma 

explanação doutrinária seria capaz. Entretanto, Clemente alerta que estas religiões 

estão desprovidas da capacidade de salvar a humanidade, porque se baseiam em 

emoções e desejos e não em Jesus Cristo. 

Estes são os mistérios dos ímpios; eu chamo corretamente aqueles de 
ímpios, que não conhecem ao Deus que é verdadeiramente, ao contrário, 
veneram impudicamente uma criança dilacerada pelos titãs e uma mulher 
enlutada, e membros que não se pode mencionar por causa da vergonha, de 
forma que estão apreendidos em dupla impiedade, uma vez, porque nada 
sabem de Deus, [e] desconhecem o Deus que verdadeiramente é; o segundo 
erro é, porém, que têm em conta aqueles que não são por existentes e lhes 
chamam deuses, aqueles, que não são verdadeiramente, de fato, não 
existem, mas apenas receberam o nome. Por isto, o apóstolo nos critica com 
as palavras: “E éreis estranhos às alianças da promessa, não tendo 
esperança, e sem Deus no mundo."691  

As liturgias incompatíveis com o estilo de vida cristão não são o primeiro alvo 

da crítica de Clemente – é necessário, para o alexandrino, apresentar as causas 

destas práticas, o que ele fez se valendo de filósofos como Evêmero e relatos de 

 
 
690  CLEMENS, 1934, p. 91-92. (Tradução nossa). Original: O wie offenbar ist die Schamlosigkeit! 

Ehedem war für züchtige Menschen die Nacht die Verhüllung der Lust, und man schwieg von ihr; 
jetzt aber ist für die Mysterienteilnehmer die Nacht die Prüfstätte der Unkeuschheit; und man redet 
von ihr laut, und das Feuer der Fackelträger offenbart die Leidenschaften. Lösche das Feuer aus, 
Hierophant; schäme dich, Fackelträger, vor dem Licht dieser Fackeln! [...]; laß die Nacht die 
Mysterien bedecken; zur Finsternis seien die Orgien verurteilt; das Feuer täuscht nicht; seine 
Aufgabe ist zu überführen und zu strafen! 

691 CLEMENS, 1934, p. 93. (Tradução nossa). Original: Das sind die Mysterien der Gottlosen; gottlos 
nenne ich aber mit Recht die, welche den wahrhaft seienden Gott nicht kennen, dagegen ein von 
den Titanen zerrissenes Kind und ein trauerndes Weib und Glieder, die man in der Tat vor Scham 
nicht nennen kann, schamlos verehren, so daß sie in doppelter Gottlosigkeit befangen sind, einmal 
weil sie von Gott nichts wissen, den wahrhaft seienden Gott nicht kennen; der zweite Irrtum aber ist, 
daß sie die nicht Seienden für seiend halten und sie Götter nennen, sie, die nicht wirklich sind, 
vielmehr überhaupt nicht sind, sondern nur den Namen erhalten haben. Deshalb tadelt uns auch der 
Apostel mit den Worten: „Und ihr wart fremd den Zusicherungen der Verheißung, da ihr keine 
Hoffnung hattet und gottlos wart in der Welt.“ 



223 
 
 

narrativas fundantes dos rituais destas comunidades. É o desconhecimento de Deus 

– o Deus da Bíblia, a quem Clemente quer conduzir as pessoas que lerem o 

Protréptico – que levou as pessoas envolvidas nestes rituais aos extremos contra os 

quais Clemente vaticina. Este desconhecimento precede em séculos, talvez em mais 

de milênio, o lugar vivencial do autor e das pessoas interlocutoras do Protréptico e 

inicia em uma época praticamente ágrafa, anterior ainda a Ciniras e Afrodite, sobre 

quem Clemente provavelmente teve relatos históricos. Nesta época tenebrosa, 

diversas atrocidades vieram a ocorrer e, na falta de explanações morais oriundas de 

revelações de Deus, os perpetradores destas atrocidades não só saíram impunes, 

como também se proclamaram ou foram proclamados como deuses, e a estes 

seguiram numerosos outros cultos baseados em narrativas históricas, cuja 

imoralidade se reflete na lascividade e impudicícia da liturgia. Clemente conclui com 

as palavras do Apóstolo Paulo aos efésios (Ef 2,12), e é difícil transmitir quão acerba 

esta crítica soa em seu contexto e idioma originais. 

O teólogo evangélico suíço Markus Barth informa que a expressão “sem 

Deus” é um hapaxlegômeno em toda a Bíblia, seja no Antigo ou Novo Testamentos 

gregos. É, portanto, a epítome da expressão da separação total de qualquer chance 

de salvação – Deus mesmo se desinteressou por aquela gente.692 Estas liturgias são, 

portanto, nada mais que testemunhos de uma realidade espiritual devassaladora, que 

é necessário tomar em consideração.  

Alguém poderia contrariar, alegando que interpretação dos alimentos na 

liturgia coribântica e tesmofórica é semelhante à função dos alimentos na liturgia 

cristã. Assim como o pão e o vinho aludem ao Corpo e Sangue de Cristo dado e 

derramado em favor da humanidade – e na compreensão de várias igrejas cristãs, 

não apenas representam, mas se tornam ou comportam o vero Corpo e Sangue do 

Salvador – o ápio e a romã são provenientes diretos do sangue de coribantes e do 

sangue de Dionísio, de acordo com os credos aos quais o teólogo alexandrino teve 

acesso.  

O argumento, porém, seria de pouca plausibilidade. Enquanto ápio e romãs 

não transmitem nada, senão o horror e o pavor de consumir um corpo morto e sangue 

de um corpo morto – e por isto não servem para manducação, mas para abstinência 

 
 
692 BARTH, Markus. Ephesians: 1-3. Garden City: Doubleday & Co., 1974. p. 260. 



224 
 
 

– o mistério da comunidade cristã porta a salvação. Assim, mistérios parecidos e até 

mesmo paralelos com a fé cristã não garantem em nada uma possibilidade mútua de 

complementação, e nenhum mistério que provém de outra origem senão do Deus da 

Bíblia pode ser considerado proveitoso para a espiritualidade, de acordo com a 

compreensão de Clemente.  

Perceba-se este estado de coisas na Antiguidade Mediterrânea como auxílio 

para compreender uma discussão teológica que ocorreu na sinagoga de Cafarnaum 

há quase dois milênios atrás, e que foi registrada no Evangelho de João. Cita-se a 

seguir João 6,48-60, um excerto deste debate entre Jesus e teólogos do judaísmo. 

[Disse Jesus:]48 Eu sou o pão da vida. 49 Vossos pais comeram o maná no 
deserto, e morreram.50 Este é o pão que desce do céu, para que o que dele 
comer não morra. 51 Eu sou o pão vivo que desceu do céu; se alguém comer 
deste pão, viverá para sempre; e o pão que eu der é a minha carne, que eu 
darei pela vida do mundo. 52 Disputavam, pois, os judeus entre si, dizendo: 
Como nos pode dar este a sua carne a comer? 53 Jesus, pois, lhes disse: Na 
verdade, na verdade vos digo que, se não comerdes a carne do Filho do 
homem, e não beberdes o seu sangue, não tereis vida em vós mesmos.54 
Quem come a minha carne e bebe o meu sangue tem a vida eterna, e eu o 
ressuscitarei no último dia. 55 Porque a minha carne verdadeiramente é 
comida, e o meu sangue verdadeiramente é bebida.56 Quem come a minha 
carne e bebe o meu sangue permanece em mim e eu nele. 57 Assim como o 
Pai, que vive, me enviou, e eu vivo pelo Pai, assim, quem de mim se alimenta, 
também viverá por mim. 58 Este é o pão que desceu do céu; não é o caso de 
vossos pais, que comeram o maná e morreram; quem comer este pão viverá 
para sempre. 59 Ele disse estas coisas na sinagoga, ensinando em 
Cafarnaum. Muitos, pois, dos seus discípulos, ouvindo isto, disseram: Duro é 
este discurso; quem o pode ouvir?  

Um discurso duro, considerando o contexto grecorromano de alimentos 

abomináveis a determinadas religiões, que eram abominados por serem considerados 

originários de matéria cadavérica. Esta não deve ter sido a única interpretação 

possível – afinal, se assim o tivesse sido, não haveria possibilidade de disputa para 

os judeus, e teriam unidade de sentido em rejeitar a doutrina manifesta por Jesus. Por 

exemplo, o reverendo anglicano John Lightfoot apresenta interpretações talmúdicas 

que equiparam “pão” a “doutrina”.693  

É possível, contudo, que o tipo de compreensão teológica vivenciado nas 

festas pagãs que os conhecidos gregos dos judeus presentes na sinagoga de 

Cafarnaum frequentavam, tenha escandalizado vários dos presentes – pois não é 

 
 
693 LIGHTFOOT, John. A commentary on the New Testament from the Talmud and Hebraica: 

Matthew-1 Corinthians. Peabody: Hendrickson Publishers, 1995. v. 3, p. 308-309. 



225 
 
 

racionalmente explicável que algo tão abominável que mesmo aqueles desprezados 

por Deus detestassem pudesse vir a ser meio de salvação para a comunidade 

adoradora do Deus verdadeiro.  

Este tipo de pano de fundo leva à pergunta se a celebração eucarística é de 

fato uma representação da natureza de Deus – e certamente membros de outras 

comunidades religiosas a detestam pelas mesmas razões que levaram a comunidade 

judaica de Cafarnaum à disputa. Como o Deus do Universo poderia se deixar honrar 

de uma forma que nem os adoradores de deuses das nações considerariam sequer 

tolerável para com seus deuses e deusas? Mas é exatamente a entrega total e o 

rebaixamento de uma existência gloriosa e incorruptível para a encarnação, e todo o 

sofrimento da vida e morte de Jesus, que manifesta a natureza de Deus. “Porque Deus 

amou o mundo de tal maneira que deu o seu Filho unigênito, para que todo aquele 

que nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna.” (João 3,16). O amor de Deus é 

tão irrestrito e inexprimível em pensamentos, palavras e ações humanas que 

necessita ser experimentado em um sacramento.  

Zeus era lembrado nos seus mistérios pelas opressões e injustiças que havia 

cometido; o maior oprime quem está abaixo de si e os menores e as menores se 

rebelam contra esta opressão. Cristo inicia algo completamente diferente no meio das 

nações que estavam excluídas de qualquer possibilidade de salvação e abandonadas 

a seus pecados. Cristo manifesta com sacrifício da própria vida – e quão terrível 

sacrifício – que o maior de todos não é aquele que oprime, mas Aquele que serve. 

Conforme Lucas, 22,25-27, um texto situado no contexto da primeira celebração 

eucarística, 

25E ele lhes disse: Os reis dos gentios dominam sobre eles, e os que têm 
autoridade sobre eles são chamados benfeitores. 26Mas não sereis vós assim; 
antes o maior entre vós seja como o menor; e quem governa como quem 
serve. 27Pois qual é maior: quem está à mesa, ou quem serve? Porventura 
não é quem está à mesa? Eu, porém, entre vós sou como aquele que serve. 

Assim, Cristo libertou as nações cativas da necessidade de tomar narrativas 

escandalosas sobre atos horrendos do passado como moral pública e como arquétipo 

da vida social. Seu sacrifício é o início de uma justiça baseada em princípios eternos. 

Se aos tempos de Clemente, muitas pessoas ainda viviam tendo estas narrativas 

pagãs como tradição sagrada, o esforço deste teólogo no Protréptico é mostrar como 

não há vantagem alguma para estes povos em permanecer nelas. Adiante, Clemente 



226 
 
 

mostrará mais detalhadamente como as Escrituras Sagradas do povo de Deus 

classificam as nações que se fizeram merecedoras da crítica de Efésios 2,12. 

4.2.4 Análise bíblico-teológica das religiões pagãs a partir de Fílon de 

Alexandria 

Clemente entende alguns trechos do Pentateuco como alegóricos para a 

impossibilidade de conciliar um estilo de vida centrado em cultos de religiões 

orgiásticas e a vida na comunidade cristã. 

Os dois clímaces antitéticos da ignorância são, portanto, a negação de Deus 
e a superstição; é necessário nos esforçarmos para ficarmos longe de ambos. 
Não vês que Moisés, o profeta da verdade, proíbe ao eunuco e ao mutilado, 
e além disso, ao filho de uma prostituta, a participação na comunidade do 
Senhor? Ele se refere, porém, com os primeiros dois, àquele tipo de 
negadores de Deus, que estão privados do poder divino e gerador de vida, e 
com o terceiro e último o tipo daqueles, que ao invés do verdadeiro Deus se 
amontoam muitos deuses, que portam este nome injustamente; assim como 
o filho da prostituta se adscreve muitos pais, porque ele desconhece aquele 
que é seu pai verdadeiro.694 

Ao tradutor desta obra ao alemão foi possível encontrar referências de que a 

alegoria empregada aqui por Clemente era inveterada em círculos de interpretação 

bíblica em Alexandria. Assim, semelhanças com Fílon nestes trechos são denotadas.  

Trata-se de uma citação de Deuteronômio 23,1-2 – “1Aquele a quem forem 

trilhados os testículos, ou cortado o membro viril, não entrará na congregação do 

SENHOR. 2Nenhum bastardo entrará na congregação do SENHOR; nem ainda a sua 

décima geração entrará na congregação do SENHOR”. De acordo com Otto Stählin, 

há três episódios nos quais Fílon aproveita esta citação de Deuteronômio, e cabe aqui 

analisar se, e caso sim, de qual maneira, o teólogo cristão relaciona seu pensamento 

com o filósofo e teólogo hebreu. 

 
 
694 CLEMENS, 1934, p. 93-94. (Tradução nossa). Original: Die beiden entgegengesetzten Höhepunkte 

der Torheit sind also Gottesleugnung und Aberglauben; von beiden fern zu bleiben, muß unser 
Streben sein. Siehst du nicht, daß Moses, der Prophet der Wahrheit, dem Entmannten und 
Verstümmelten und außerdem dem Sohn einer Dirne die Teilnahme an der Gemeinde des Herrn 
verbietet? Er meint aber mit den beiden ersten die Art der Gottesleugner, die der göttlichen, 
lebenzeugenden Kraft beraubt sind, mit dem dritten und letzten aber die Art derer, die statt des einen 
wahren Gottes sich viele Götter beilegen, die diesen Namen mit Unrecht tragen; ebenso wie der 
Sohn der Dirne sich viele Väter zuschreibt, weil er den, der in Wahrheit sein Vater ist, nicht kennt. 



227 
 
 

Stählin encontra a primeira correlação na “Confusão das Línguas”,695 um 

comentário sobre a edificação da torre de Babel. Uma breve consulta ao contexto da 

citação mostra por que Clemente pode ter se valido da mesma.  

Fílon compreende a edificação da torre de Babel como figura da atividade de 

pessoas que desconhecem o Deus único, e privando dEle a adoração que a Ele cabe, 

atribuem diversas origens às coisas existentes. Pessoas que enxergam no prazer o 

fim da vida, além das politeístas e desconhecedoras de Deus, são classificadas por 

Fílon como merecedoras do epíteto que aparece em Deuteronômio 23.696  

A estas pessoas, Fílon antepõe pessoas seguidoras de Deus, que não têm 

como fim ulterior o prazer, mas sim a beleza moral697 - que no conceito de Fílon, deve 

significar a comunidade judaica. O hebreu alexandrino recomenda veementemente 

àqueles que não fazem parte da comunidade dos filhos de Deus que se sujeitem ao 

Logos, que é conceituado por Fílon como “aquele que é de maior idade entre os anjos, 

como se disséssemos o primeiro anjo, ao que se designa com diversos nomes. 

Chama-se, por efeito, ‘princípio’, ‘nome de Deus’, ‘Logos de Deus’, ‘homem segundo 

sua imagem’ e ‘aquele que vê’, ou seja, Israel.”698 

Três povos são denotados aqui neste trecho da “Confusão das Línguas”: os 

edificadores de Babel, os adoradores de Deus e os que hão de se sujeitar ao Logos. 

O conceito de Babel anda em paralelo com aquele manifesto nos escritos de Ireneu 

de Lião (confira o item 3.2.1.1.) na Demonstração da Pregação Apostólica. Se é 

possível derivar de Fílon esta passagem, a escola esmirniota e a alexandrina 

conhecem Babel como equivalente à toda apostasia e infidelidade a Deus, e trechos 

bíblicos e parenéticos com esta tarja provavelmente eram auferidos a pessoas de 

religiões politeístas e de cosmovisões e projetos de vida despreocupadas com o Deus 

da Bíblia.  

 
 
695 CLEMENS, 1934, p. 93. 
696 FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la confusión de las lenguas. In: Obras completas de Fílon de 

Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 302. 
697 FÍLON, 1976, p. 302. 
698 FÍLON, 1976, p. 302-303. (Tradução nossa.) Original: aquel que es de mayor edad entre los ángeles, 

como si dijéremos el arcángel [o protoángel o primer ángel], al que se designa con diversos nombres. 
Llámaselo, en efecto, ‘principio’, ‘nombre de Dios’, ‘logos de Dios’, ‘hombre según su imagen’ y ‘el 
que ve’, o sea, Israel. 



228 
 
 

Os dois outros povos apresentados por Fílon são equiparáveis aos seguidores 

veterotestamentários e neotestamentários de Deus, de cujo único pai Abraão se fará 

menção posterior. Vale relembrar aqui que a equiparação de Cam, Sem e Jafé com 

edificadores de Babel, hebreus e cristãos não encontra nenhum respaldo nas fontes 

históricas. A existência de não apenas um renomadíssimo teólogo chamado 

Clemente, mas da notória escola alexandrina, e de vários teólogos em outras partes 

do norte da África que não estavam ligados a esta escola, mas cuja obra ainda 

subsiste, dá testemunho de um crescimento vertiginoso e qualitativo da igreja em 

regiões que são habitadas por povos considerados como descendentes de Cam pela 

genealogia de Gênesis 10. Uma perseverança em interpretações deste porte só pode 

ser originária de ignorância dos fatos históricos ou de motivos piores. Descendentes 

de Sem, Cam e Jafé estão conclamados a se sujeitar ao Logos, e ainda que houvesse 

algum povo existente na atualidade que estivesse sob maldição particular de Deus, 

como o extinto povo de Amaleque na Bíblia, Cristo já tomou sobre si esta maldição 

para que ninguém precise fazer de sua vida uma edificação de Babel. (confira 3.2.1.1.) 

A definição que Fílon perfaz do Logos encontra várias paralelas com aquela 

encontrada no Novo Testamento. Enquanto a hagiografia e teologia cristãs se 

estranham com o termo “anjo” para referir-se ao Logos porque pode causar 

interpretações nas quais o Logos aparenta inferior ao Pai, outros termos não causam 

dificuldades.  

No Apocalipse de João, Jesus Cristo se apresenta como o Princípio (Ap 

22,13). No mesmo livro, Jesus é apresentado como Palavra [Logos] de Deus (Ap 

19,13). Atribuir outros títulos não-angélicos a Jesus mencionados em Fílon a partir de 

citações veterotestamentárias também não é um exercício incomum para a 

comunidade cristã. De fato, quando João escreve que “O Verbo [Logos] se fez carne” 

(Jo 1,14), não é difícil imaginar que, ao lerem o evangelho poucos anos ou décadas 

após sua publicação, intelectuais leitores de Fílon entendessem que se trata de um e 

o mesmo Verbo mencionado na “Confusão das Línguas”, e possivelmente 

perseveraram na leitura e consultaram catequistas de comunidades cristãs para 

entender melhor como se submeter a esse Verbo e entrar em plena comunhão com 

Deus. 

Conclui-se sobre a primeira menção de Fílon ao texto de Deuteronômio citado 

no livro II do Protréptico que os “filhos da prostituta” podem ser equiparados, de um 



229 
 
 

ponto de vista alegórico, a Babel, e que há dois povos que não se encaixam na 

ideologia babilônica por sua devoção a Deus e a seu Verbo. 

Na segunda possível citação – que Stählin identifica como oriunda da 

“Migração de Abraão” - se manifesta a antítese de duas assembleias. Uma assembleia 

é constituída por ateus e politeístas, que – assim como Clemente o fez mais tarde – 

Fílon compara, respectivamente, a homens mutilados e a filhos de profissionais do 

sexo, além de, respectivamente, a animais rastejantes sem pés (como cobras ou 

minhocas) e outros com muitos pés (como lagartos e centopeias), explicando que 

todas estas situações denotam impureza.699  

A segunda assembleia – que no contexto, é aquela oriunda de Abraão, que 

saiu de Ur dos caldeus para servir a Deus – é compreendida como as pessoas que 

usam de racionalidade e não de concupiscência e cólera.700 Em Nm 14,11-12, quando 

o povo de Israel decide por abandonar o caminho para a Terra Prometida, a atitude 

de Deus de propor a Moisés o extermínio do povo hebreu em favor da criação de um 

novo povo mais fiel e grandioso é interpretada por Fílon como consequência da 

necessidade lógica de que, assim que uma assembleia irreverente a Deus é dispersa 

(como em Babel), outra fiel a Deus precisa tomar princípio.701  

A citação não descreve este detalhe, mas esta compreensão da assembleia 

abraâmica ou mosaica como mais racional, biblicamente, exige que as pessoas que 

compõem a assembleia fiel perseverem em oração pela restauração da assembleia 

infiel, como Abraão negociou o menor valor possível pela salvação de Sodoma e 

Moisés pediu a Deus que ele próprio fosse aniquilado no lugar do povo que conduzia 

no deserto. 

Na assembleia abraâmica, que rejeita e evita os descaminhos da Babilônia e 

persevera em Deus, também está incluída a comunidade de fé da cristandade. A 

Abraão é dada a bênção divina, e Fílon interpreta esta bênção como o “Logos 

louvável”.702 Em grego, o verbo “εὐλογέω” se constitui de “εὖ” e “λόγος”, ou seja, “bem” 

e “Verbo”. Fílon explica etimologicamente sua opção interpretativa de que a bênção 

 
 
699 FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la migración de Abraham. In: Obras completas de Fílon de 

Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 332-333. 
700 FÍLON, 1976, p. 332. 
701 FÍLON, 1976, p. 332. 
702 FÍLON, 1976, p. 333. 



230 
 
 

que Abraão recebeu é o Logos, que age como fonte de boas ideias na mente do ser 

humano e como fluxo de boas palavras na boca do ser humano.703  

Desta forma, quem está em Babel, não pode receber o Logos por rejeitar a 

Deus e estar impossibilitado de entrar na presença de Deus, e quem está com Abraão, 

pode ter comunhão com o Logos para a glória de Deus. Neste momento, manifesta-

se que a dualidade entre Babel e Abraão identificada por Dalbon (confira o item 

3.2.1.1.) é factual, porque pessoas de outras religiões interpretam o texto de forma 

semelhante.  

A terceira citação identificada por Otto Stählin é encontrada em “Sobre a 

mudança dos nomes”.704 Neste livro, a correlação com eunucos e filhos de meretrizes 

é mencionada, mas apenas sucintamente;705 o assunto principal é Ismael – que Fílon 

traduz como “audição de Deus”, em antítese a Balaão, que ouve as doutrinas 

sagradas e não se emenda. Abraão intercede por seu filho Ismael, para que viva 

sempre perante Deus, mas toda tentativa de conciliar Balaão com a congregação dos 

justos é fracasso garantido. Por isto, Balaão é contado entre os homens que se 

mutilaram espiritualmente – se fizeram incapazes de raciocinar logicamente – e não 

podem mais fazer parte do povo de Deus.706  

Ismael tem chances de vir a ser salvo, mas para outros, a sã doutrina só causa 

mais dano ainda; ouvinte da palavra de Deus, Balaão optou pela desobediência. 

Novamente chama atenção que o Novo Testamento reaproveita Ismael e Balaão, e 

não é impossível que os hagiógrafos e as comunidades destinatárias dos escritos 

hagiográficos tenham conhecido o livro “Sobre a mudança dos nomes”. 

Na Carta aos Gálatas, o Apóstolo Paulo dá a entender que aquelas pessoas 

que perseveram na lei judaica são tipificadas por Ismael. Em Gálatas 4,21-26 consta: 

21Dizei-me, os que quereis estar debaixo da lei, não ouvis vós a lei? 
22Porque está escrito que Abraão teve dois filhos, um da escrava, e outro da 
livre. 23Todavia, o que era da escrava nasceu segundo a carne, mas, o que 
era da livre, por promessa. 24O que se entende por alegoria; porque estas são 
as duas alianças; uma, do monte Sinai, gerando filhos para a servidão, que é 

 
 
703 FÍLON, 1976, p. 333. 
704 CLEMENS, 1934, p. 93. 
705 FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los 

cambios. In: Obras completas de Fílon de Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 3, 
p. 212. 

706 FÍLON, 1976, p. 211-212. 



231 
 
 

Agar. 25Ora, esta Agar é Sinai, um monte da Arábia, que corresponde à 
Jerusalém que agora existe, pois é escrava com seus filhos. 26Mas a 
Jerusalém que é de cima é livre; a qual é mãe de todos nós. 

Paulo entende que a comunidade hebraica é povo abraâmico de direito e de 

fato, mas que a permanência em Cristo (tipificada por Isaque) desobriga as pessoas 

piedosas de obedecer a lei e os costumes judaicos – tipificados por Ismael. As portas 

da igreja estão abertas para membros da comunidade hebreia que queiram vir a ser 

cristãos, e ninguém pode proibi-los o acesso a Cristo senão eles mesmos.  

Contudo, assim como Fílon, os hagiógrafos não poupam críticas ao estilo de 

vida balaâmico. Em 2 Pedro 2,12, pessoas do contexto da comunidade destinatária 

da carta são acusadas de seguir o caminho de Balaão – que, conforme a descrição 

da carta, envolve abandonar a reta administração da vida em favor da perseverança 

no pecado por amor a ganhos ilícitos e prazeres, inclusive causando o estado deles a 

ter sido pior que antes da conversão. A comunidade é advertida que a simples 

presença destas pessoas nos banquetes é uma mácula. Judas 11 contém críticas 

semelhantes a pessoas consideradas seguidoras de Balaão e que apresentam 

semelhantes estilos de vida. A igreja de Pérgamo é advertida no Apocalipse (Ap 2,14) 

por Jesus Cristo pela razão de estarem com ela seguidores da doutrina de Balaão, 

que Cristo apresenta como o ensinamento a causar outras pessoas a tropeçar na fé 

– na prática, abandonar a santidade em favor de alimentos dedicados a falsos deuses 

e fornicação. A simples presença de pessoas que permanecem neste estilo de vida 

no contexto das celebrações eclesiásticas é, portanto, motivo de reprovação nos 

escritos hagiográficos. 

Qual é, então, a análise bíblica que Clemente faz de pessoas que compõem 

o séquito de divindades pagãs? Ele acredita que a Escritura, notoriamente o Antigo 

Testamento, contém uma passagem que retrata esta realidade de forma alegórica, e 

esta alegoria pode ser compreendida a partir de uma chave hermenêutica forjada na 

filosofia do exegeta alexandrino Fílon.  

Porém, a consulta aos manuais de Fílon permite afirmar que uma dicotomia 

radical entre membros da igreja e membros de Babel não pode ser traçada sem levar 

em conta a variedade de graus de apostasia e obediência a Deus que a sociedade 

apresenta. Há a descendência de Abraão, o patriarca da fé, no qual se inserem toda 

a igreja e a religião dos hebreus; do outro lado, há pessoas ateias e politeístas, as 



232 
 
 

ateias manifestadas pelo símbolo da cobra ou do homem emasculado, as politeístas 

pelo símbolo de centopeias ou lagartos ou do filho da meretriz. Entretanto, há pessoas 

em ambos os lados que se encontram em ambiente oposto à sua propensão. Há gente 

dentre os babilônios que haverá ainda de seguir a Cristo; há pessoas na situação de 

Ismael, que são descendência de Abraão, mas ainda não seguem o Logos; há 

também na igreja pessoas do escol de Balaão, que desperdiça as oportunidades 

salvíficas que a comunhão com Deus pode oferecer em favor de objetivos imediatistas 

e em desprezo à salvação própria e alheia.  

Resta consultar comentários posteriores para averiguar se – e caso sim, como 

– esta compreensão de Deuteronômio 23 foi reaproveitada em estudantes posteriores 

da mesma perícope. Uma semelhança – talvez, de influência direta ou indireta 

clementina – desponta nas “Questões em Deuteronômio” de Teodoreto de Cirro 

(ca.393-ca.460).707  

Este teólogo, que trabalhou desde 423 até sua morte como bispo na cidade 

de Cirro e se envolveu na controvérsia nestoriana, interpreta Deuteronômio 23 de 

forma semelhante, ainda que tivesse várias divergências com a escola alexandrina 

em seu ministério.708 Na vigésima-quinta interrogação, “Porque [Moisés] proíbe àquele 

cujos testículos foram contritos ou cortados o ingresso na igreja?”709, Teodoreto 

responde da seguinte forma:  

A esterilidade da alma é denotada por isto. Pois é alheio a Deus não produzir 
o fruto das boas obras. Em outro lugar, ele proíbe [isto] não apenas no gênero 
humano, mas também que nos animais seja admitido qualquer coisa assim. 
Porque estas partes genitais foram criadas para a multiplicação do gênero. 
Verdadeiramente, assim como ele interdita a esterilidade, assim repulsa o 
fruto ruim: ‘Pois não ingressará’ – diz, ‘o nascido da meretriz na Igreja de 
Deus.’710 

 
 
707 GUINOT, Jean-Noël. Theodoret von Kyrrhos. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: de 

Gruyter, 2002. v. 33, p. 250. 
708 GUINOT, 2002, p. 251. 
709 THEODORETUS, Cyrensis Episcopus. Quaestiones in Deuteronomium. In: MIGNE, Jacques-Paul. 

Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda, 
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, 
sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii 
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: 
J-P. Migne, 1860. v. 80, p. 427. (Tradução nossa). Original: Cur eum, cui contriti aut excisi sunt 
testiculi, arcet ab ingressu in ecclesiam? 

710 THEODORETUS, 1860, p. 427; 430. (Tradução nossa). Original: Sterilitas animae per haec 
denotatur. Alienum enim est a Deo, fructus bonorum operum non producere. Alioqui non solum in 
hominum genere, sed et in pecoribus tale quidpiam admitti prohibet: propterea quod ad 



233 
 
 

Teodoreto de Cirro vai além de Clemente, Fílon e as passagens acima citadas 

do Novo Testamento ao criticar aqueles que na alegoria são denotados com a figura 

do homem mutilado. Se a manifestação deste estado de coisas em Deuteronômio é 

equivalente ao que se vê nos relatos sobre Balaão nas referências acima, Teodoreto 

inclui também entre estas pessoas quem não produziu nenhuma obra boa. O conceito 

de esterilidade da alma, portanto, se desloca da devoção para as obras.  

Estas teorias aparentemente incongruentes podem ser unificadas a partir de 

escritos de Martinho Lutero, e a leitura de seus escritos pode transformar a percepção 

de incongruência em uma percepção de tradição originária das Escrituras. No seu livro 

“Das Boas Obras”, Lutero propõe uma relação entre fé e obras muito mais orgânica 

que uma visão legalista da questão poderia receber. Muito embora Lutero não 

desconsidere a dimensão decadente da vida humana, inata a partir da queda de Adão 

e Eva no paraíso e transmitida pelo pecado original, hereditário711 e inabdicável, sua 

teologia comporta a posição de que Deus pode agir no ser humano, e que esta ação 

possa ser manifesta em frutos concretos – para os quais é necessária a fé. Citando 

“Das Boas Obras”, 

Se lhes perguntares ainda se também consideram boa obra quando estão 
trabalhando em seu ofício, andando, parados de pé, comendo, bebendo, 
dormindo ou fazendo toda sorte de obra para o sustento do corpo ou para o 
bem comum, e lhes perguntarem ainda se acreditam que Deus se compraz 
com eles nessas coisas, verás que dizem ‘não’ e têm um conceito tão estreito 
de boas obras, que ficam somente no orar na igreja, no jejuar e no dar 
esmolas, considerando as outras obras algo vão, que não interessa a Deus. 
Desta forma, reduzem e diminuem, por causa da maldita descrença, o serviço 
a Deus, ao qual presta serviço tudo quanto na fé possa ser feito, dito e 
pensado. Eclesiastes 9,7-9 ensina o seguinte: ‘Vai com alegria, come e bebe, 
sabendo que tuas obras agradam a Deus. Em todo o tempo sejam brancas 
as tuas vestes, e não deixes que falte óleo sobre a tua cabeça. Goza a tua 
vida com a tua mulher que amas, todos os dias que te foram dados neste 
tempo inconstante.’ Serem sempre brancas as vestes, isto quer dizer: serem 
boas todas as nossas obras, seja lá como forem chamadas, sem qualquer 
distinção. Brancas elas são, porém, quando tenho certeza e creio que 
agradam a Deus, e assim jamais faltará sobre a minha cabeça o óleo da 
consciência alegre. Neste sentido diz Cristo em Jo 8,29: ‘Eu faço sempre o 

 
 

multiplicationem generis creatae sint partes genitales. Verum sicuti sterilitatem interdicit, ita fructum 
malum repellit: ‚Non enim ingredietur, inquit, ex meretrice natus in Ecclesiam Dei.‘  

711  A teologia luterana compreende o pecado hereditário e o desejo pecaminoso, bem como sua 
consequência, as ações pecaminosas, como uma unidade; por isto, alguns teólogos da 
modernidade preferem o termo “pecado original” a “pecado hereditário”. (Cf. BAYER, Oswald. A 
teologia de Martim Lutero: uma atualização. São Leopoldo: Sinodal, 2007. p. 139.) Nem é possível 
se esquivar da condenação alegando a incapacidade de viver retamente, tampouco abandonando 
vícios sem antes receber a salvação de Cristo, embora o abandonar dos vícios seja necessário e 
útil em si.  



234 
 
 

que lhe agrada.’ Como é que ele o faria sempre, já que comia, bebia, dormia 
a seu tempo: E São João, em 1Jo 3,19-22: ‘Nisto podemos reconhecer que 
nos encontramos na verdade: quando podemos consolar nosso coração 
diante de seus olhos e ter boa confiança. E se nosso coração nos acusa ou 
fustiga, Deus é maior que nosso coração, e temos a confiança de que 
receberemos o que pedirmos, pois guardamos os seus mandamentos e 
fazemos o que agrada a ele.” [...] Se isto é verdade, tudo o que eles fazem 
tem que ser bom, ou será prontamente perdoado o que fizerem de mal. [...] 
Aqui cada qual pode notar e sentir por si mesmo quando é que está fazendo 
algo bom ou não-bom: se encontra seu coração na confiança de que agrada 
a Deus, então, a obra é boa [...].712 

Não há incongruência de conceitos entre uma pessoa com a mente estéril 

para a fé em Deus e uma pessoa incapaz de produzir boas obras, quando se toma os 

escritos de Lutero como autoridade. Ao mesmo tempo, é incongruente com uma fé 

autêntica a visão reducionista das boas obras como apenas cabíveis em contextos 

litúrgicos.  

A vida da pessoa de fé é uma vida para Cristo, que ocorre totalmente em 

seguimento a ele. A percepção de um afastamento deste princípio deve causar 

arrependimento, e levar à contrição e à busca por restauração da perfeição no 

seguimento a Deus – e este afastamento ocorre constantemente por causa da 

natureza pecaminosa do ser humano.  

Nem por isto, uma pessoa cristã precisa temer que seja condenada pela sua 

insuficiência. O Espírito Santo não apenas capacita a pessoa com dons que seriam 

impossíveis de obter sem auxílio divino – que permitem a prática de boas obras –, 

como também reconduz a pessoa pecadora a caminho do Pai. 

Uma busca desenfreada pelo prazer pode ter severas consequências para a 

vida de fé. Assim, a substituição do objetivo de agradar a Deus, impossível na 

condição carnal do ser humano, mas possível a partir do sacrifício e ressurreição de 

Cristo e da obra do Espírito Santo, por um objetivo possível na condição pecadora – 

como, por exemplo, o acúmulo de bens ou de experiências de prazer – pode 

transformar coisas inocentes como comidas e bebidas agradáveis em boa companhia 

ou a fruição da vida ao lado da cônjuge em sacramentos de uma religião incapaz de 

chegar ao céu.  

 
 
712 LUTERO, Martinho. Das boas obras. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 1989. v. 2, 

p. 103. 



235 
 
 

Assim, não é contradição quando as figuras de Fílon, interpretadas por 

Clemente e presentes também em livros do Novo Testamento, fazem de Balaão um 

membro degradado da comunidade de Deus e Teodoreto dá a entender que estas 

pessoas não estão na igreja. A igreja é uma comunhão de pessoas de fé. A apostasia 

da fé pode ocorrer sem o desligamento formal da estrutura comunitária, mas nunca 

deixará de ser manifesta na ausência de obras oriundas da fé ou na presença de obras 

oriundas da perseverança na apostasia. 

Conclui-se que é melhor interpretar as condições que Fílon descreve como 

impossíveis de serem influenciadas pelo ser humano, porém simples de alterar pela 

vontade de Deus. Assim, a Palavra pregada no meio da igreja poderá converter 

pessoas politeístas e ateias em pessoas seguidoras de Cristo, e o Espírito Santo ser 

servido em habitar nestas pessoas. Da mesma forma, Deus pode entregar uma 

pessoa perseverante na concupiscência e no hedonismo às suas vontades e o 

Espírito Santo deixar de habitar nela, ainda que isto não tenha consequências 

imediatas ou posteriores para a sua filiação eclesial. A melhor forma de evitar este 

risco é perseverar na vida de fé e compreender as benesses da vida presente como 

dádivas de Deus e não como o bem supremo. 

4.2.5 Genealogia histórica das religiões pagãs a partir de Cícero 

Clemente passa a descrever historicamente as razões da existência do 

politeísmo, baseado em fontes de seu contexto. Ele apresenta ao todo sete origens 

da apostasia da fé no Deus único. Analisar-se-ão neste subitem estas origens, de 

acordo com os elementos envolvidos. Stählin identifica o emprego de “Sobre a 

Natureza dos Deuses” e “Sobre as Leis”, trilogias da pena de Cícero, nesta 

abordagem.713 

A obra do filósofo romano será contrastada às citações de Clemente e os 

métodos teológicos apresentados por Clemente como erráticos serão examinados a 

partir de excertos da Bíblia Sagrada. Para fins de contextualização, Marco Túlio Cícero 

(3.1.106 a. C. - 7.12.43 a. C) foi um filósofo, jurista e teólogo pagão renomado do 

 
 
713 CLEMENS, 1934, p. 94. 



236 
 
 

Império Romano, e sua filosofia e jurisprudência têm sido estudadas ao longo dos 

milênios após sua morte até a contemporaneidade.714  

4.2.5.1 Divinização de corpos celestes e dos frutos da terra 

Adiante, são reproduzidos dois lugares vivenciais de apostasia que Clemente 

identifica em seu contexto, ligados com o céu e a terra – que a tradição judaico-cristã 

identifica como criaturas de Deus. Assim, lê-se no Salmo 121,2: “O meu socorro está 

no SENHOR, que fez os céus e a terra”.  

Alguns se deixaram iludir pela observação do céu; e como apenas creram em 
seus olhos, foram tomados por maravilha ao observar os movimentos dos 
astros, que chamaram de deuses [θεούς] por causa de seu curso [θεῖν], e 
adoravam o sol como os hindus, e a lua como os frígios. Outros, que colhiam 
os nobres frutos nascidos da terra, chamavam ao trigo de Deo [Brimo] como 
os atenienses, e ao vinho Dionísio como os tebanos.715 

Percebe-se com facilidade, seguindo as referências que Stählin apresenta, 

que o texto não provém de opiniões infundadas de Clemente, mas tem fundamento 

em tradições escritas anteriores. No segundo livro de “Sobre a Natureza dos Deuses” 

tem-se o seguinte trecho, que provavelmente serviu de fundamento para esta citação. 

É dito do universo, até é dito das estrelas, que já perto do limite apareceria 
uma multidão de deuses não cessantes, que não se esforçam nas coisas que 
fazem com labor operoso e molesto. Pois não são contidos com veias e 
nervos e ossos, nem os alimentam com comidas e bebidas, como também 
não coletam fluidos ácidos demais ou concretos demais, nem seus corpos os 
têm [a saber, veias e nervos], para que se intimidassem por quedas ou ictos 
ou temessem as doenças da fadiga dos membros; temendo a estes [aos 
deuses que aparecem no universo], Epicuro os chamou de deuses 
monogramos e nada fazentes. Estes, porém, preditos de forma lindíssima e 
colocados na região do céu, são assim carregados e moderados pelos cursos 
[dos planetas e astros], para que aparentem consentir em conservar e 
guarnecer tudo.   
Porém, muitas outras naturezas de deuses são constituídas e nominadas a 
partir de seus grandes benefícios tanto pelos sapientíssimos da Grécia, 
quanto pelos nossos ancestrais. O que quer que aufira grande utilidade ao 
gênero humano, isto arbitravam não ser feito sem bondade divina em favor 
da humanidade. Então, por isto chamavam aquilo que nasceu a partir de um 

 
 
714  BENDLIN, Andreas. Cicero, Marcus Tullius. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: 

Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 378-379.  
715 CLEMENS, 1934, p. 94. (Tradução nossa). Original: Die einen ließen sich sogleich durch den Anblick 

des Himmels täuschen; und indem sie nur ihren Augen glaubten, wurden sie beim Anblick der 
Bewegungen der Gestirne von Staunen erfaßt, vergötterten die Gestirne, die sie wegen des Laufens 
[θεῖν] Götter [θεούς] nannten, und beteten die Sonne an wie die Inder, und den Mond wie die Phryger. 
Andere, die von den aus der Erde entsprossenen Pflanzen die edlen Früchte ernteten, nannten das 
Getreide Deo wie die Athener, und den Weinstock Dionysos wie die Thebaner. 



237 
 
 

deus, pelo nome do mesmo deus, como chamamos a Ceres os frutos, o vinho, 
porém, a Líbero, a partir da qual [urge] aquela [citação] de Terêncio: sem 
Ceres e Líbero Vênus passa frio.716  

A multidão de deuses incessantes não é atribuída aos hindus e frígios em 

Cícero como o é em Clemente – provavelmente, referências deste contexto se 

encontravam na biblioteca de Alexandria. Note-se que Ceres é a mesma Deo Brimo 

ou Deméter, e Líbero é o mesmo Dionísio referido em Clemente.  

Ocorre aqui uma personificação de algo benfazejo. Em desconhecimento – ou 

rejeição cônscia – da história da criação de céus e terra e tudo o que neles há por 

Deus, é necessária outra razão para a existência do cosmos e de seus elementos 

constituintes. O efeito da lua sobre a maré, do sol e chuva sobre a agricultura, pecuária 

e silvicultura, e a aparição e cursos periódicos e episódicos de corpos celestiais, na 

ausência do conhecimento da origem única de todas estas coisas, não podem ser 

interpretados como um grande relógio cósmico irreproduzível por ter sido elaborado 

por uma inteligência inigualável e inatingível; vários deuses apenas “aparentam” 

cooperar para criar o que se vê nos céus, e seu desentendimento pode levar ao fim 

do mundo, sem que haja salvação. Neste arcabouço, ideias como a possibilidade do 

céu cair em cima da cabeça de alguém não são absurdas, e sim um perigo real que 

precisa ser avertido por meio de sacrifícios e rituais. 

Igualmente perniciosa, senão mais do que isso, é a compreensão de que 

Demeter/Ceres criou o trigo e Líbero/Dionísio, as uvas. Mesmo pensadores da alçada 

de Terêncio jamais poderão compreender a origem da eucaristia sem compreender 

primeiro o Gênesis. Qualquer filósofo pagão que observe o altar da cristandade não 

discerne o Cristo sacramentado – talvez sinta falta da possibilidade de aproximação 

 
 
716 CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri III. Cambridge: Cambrige University Press, 1883. 

v. 2, p. 22. (Tradução nossa). Original: Dictum est de universo mundo, dictum etiam [est] de 
sideribus, ut jam prope modum appareat multitudo nec cessantium deorum nec ea, quae agant, 
molientium cum labore operoso ac molesto. Non enim venis et nervis et ossibus continentur nec iis 
escis aut potionibus vescuntur, ut aut nimis acres aut nimis concretos umores colligant, nec iis 
corporibus sunt, ut casus aut ictus extimescant aut morbos metuant ex defetigatione membrorum; 
quae verens Epicurus monogrammos deos et nihil agentes commentus est. Illi autem pulcherrima 
forma praediti purissimaque in regione caeli collocati ita feruntur moderanturque cursus, ut ad omnia 
conservanda et tuenda consensisse videantur. 

  Multae autem aliae naturae deorum ex magnis beneficiis eorum non sine causa et a Graeciae 
sapientissimis et a majoribus nostris constitutae nominataeque sunt. Quicquid enim magnam 
utilitatem generi afferret humano, id non sine divina bonitate erga homines fieri arbitrabantur. Itaque 
tum illud, quod erat a deo natum, nomine ipsius dei nuncupabant, ut cum fruges Cererem 
appellamus, vinum autem Liberum, ex quo illud Terentii - sine Cerere et Libero friget Venus. 



238 
 
 

do outro sexo, que as liturgias da comunidade cristã não comportam. Se Cristo 

invadisse a propriedade e criação de Ceres e Líbero ao se doar à sua comunidade, 

seria ladrão e salteador; se o pão e o vinho da eucaristia não comportassem o Corpo 

e o Sangue de Cristo, ele não seria onipotente, e sim incapaz de cumprir sua 

promessa, ou mentiroso.  

De onde a comunidade cristã depreende a origem dos elementos que 

constituem a manducação de seu sagrado ritual? O Gênesis menciona a criação de 

frutos e ervas que dão semente – classificações bíblicas às quais pertencem a vide e 

o trigo – sob ordem de Deus. Consta assim em Gn 1,11-12:  

E disse Deus: Produza a terra erva verde, erva que dê semente, árvore 
frutífera que dê fruto segundo a sua espécie, cuja semente está nela sobre a 
terra; e assim foi. E a terra produziu erva, erva dando semente conforme a 
sua espécie, e a árvore frutífera, cuja semente está nela conforme a sua 
espécie; e viu Deus que era bom. 

O mesmo Deus que ordenou a existência de trigo e videiras apontou estas 

iguarias para o consumo humano. Assim, consta em Gn 1,29: “E disse Deus: Eis que 

vos tenho dado toda a erva que dê semente, que está sobre a face de toda a terra; e 

toda a árvore, em que há fruto que dê semente, ser-vos-á para mantimento”. 

O ser humano, antes e depois do dilúvio, abusou destas dádivas de Deus. O 

agricultor Caim ofereceu um sacrifício desagradável a Deus (Gn 4,3) com os “frutos 

da terra”, cuja rejeição por parte de Deus causou a ira de Caim e a perseverança no 

pecado, iniciando com o homicídio de Abel e concluindo com a edificação de uma 

cidade contrária à ordem de Deus, o qual vocacionou Caim a ser nômade após o 

homicídio. Depois do dilúvio, Noé bebeu vinho em excesso. Revelando sua nudez 

durante o excesso alcoólico, acabou por ser revelada a perversidade de seu filho Cam, 

que invadiu sua tenda e o viu nu sem se preocupar com a dignidade do pai, publicando 

a sua nudez entre seus irmãos (Gn 9,21-22). 

Assim, de dois elementos bons em si, por serem abusados pela humanidade, 

veio a ocorrer escândalo e multiplicação do pecado. Contudo, na eucaristia, o Cristo 

se reapropria destes elementos extraviados desta forma, e os dispõe para a salvação 

da humanidade, permitindo à sua igreja se alimentar deles para tomar parte da 

salvação. O seu poder de perdoar os pecados antes e depois do dilúvio e recapitular 

toda a humanidade que nele tem fé se manifesta neste sacramento. 



239 
 
 

A opinião de teólogos como Jerônimo de Estridão (347/8-420)717 é que o 

sacramento da eucaristia foi prefigurado no mesmo Gênesis. No seu “Livro das 

Questões Hebraicas em Gênesis”, Jerônimo manifesta sua compreensão sobre a 

atitude de Melquisedeque de trazer pão e vinho à cena quando se encontra com 

Abraão regresso da Guerra dos Quatro Reis Contra Cinco. Assim, a imagem do pão 

e do vinho significa que haveria de ocorrer um novo sacrifício, não como os dos 

hebreus, que consistiam da imolação de animais, e sim da oblação de pão e vinho.718  

Jerônimo é conhecido não apenas pela sua tradução da Bíblia ao latim, mas 

também por seus vários comentários bíblicos.719 Sua exegese formatou a exegese do 

Ocidente durante toda a Idade Média.720 A Reforma se distanciou desta compreensão, 

nominalmente Lutero, que na sua preleção ao Gênesis, se afasta da ideia que 

Melquisedeque tenha praticado a oblação de pão e vinho. O próprio Lutero afirma: 

“Mas eu acho que Melquisedeque trouxe à frente o pão e o vinho [e não fez oblações], 

isto é, para instruir um convívio solene: assim como é mister para com recém 

chegados hóspedes e amigos e assim render graças a Deus pela vitória que foi 

concedida a Abraão.”721 

Qualquer que seja a compreensão sobre o uso de pão e de vinho por 

Melquisedeque, não é possível conciliar as posições de Clemente, Jerônimo, nem 

Lutero com a ideia de que outra divindade tenha criado estes elementos.  

 
 
717 NAUTIN, Pierre. Hieronymus. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 1986. v. 15, 

p. 304. 
718 HIERONYMUS, Eusebius Sophronius. Liber Hebraicarum quaestionum in Genesin. In: MIGNE, 

Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, 
commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive 
Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) 
et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series prima. Parisiis: Vrayet, 1845. 
v. 23, p. 961. 

719 NAUTIN, 1986, p. 309. 
720 NAUTIN, 1986, p. 311.  
721 LUTHER, Martin. Text der Genesisvorlesung. In: D. Martin Luthers Werke: kritische 

Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger, 1911. v. 43, p. 238. (Tradução nossa). 
Original: Sed ego puto, Melchisedec protulisse [non obtulisse] panem et vinum, hoc est, instruxisse 
solenne convivium: sicut solet recens adventientibus hospitibus et amicis et ita egisse Deo gratias 
pro victoria Abrahae concessa. Texto em parênteses retos da redação da tese. 



240 
 
 

4.2.5.2 Divinização de castigos, emoções e experiências 

Desta forma, quem atribui a outra potência a criação de corpos celestiais, trigo 

e vide crê para sua própria condenação, e corre perigo de comer indignamente do 

corpo de Cristo. Clemente apresenta mais três exemplos de como a apostasia pode 

vir a ser, desta vez, não necessariamente no contexto da astrologia e agricultura, e 

como são semelhantes, serão apresentados em conjunto. 

Ainda outros, que observavam como a maldade recebe vingança, viram nisto 
o governo de seres divinos e glorificavam os castigos vingadores e as 
desgraças. Por conta disso os poetas trágicos inventaram as Erínias e 
Eumenidas, os deuses castigadores [Παλαμναῖοι], juízes e vingadores do 
sacrilégio [Προστρόπαιοι, Ἀλάστορες]. E conforme o proceder dos poetas 
alguns filósofos transformam as formas de manifestação das emoções em 
deuses, como o temor [Φόβος], o amor [Ἔρος] [sic!], a alegria [Χαρά] e a 
esperança [Ἐλπίς]. Ainda faz parte disso que o velho Epimênides edificou 
altares da soberba [Ὕβρις] e da impudicícia [Ἀναίδεια]. Em outros casos, 
experiências reais são o ponto de partida para que certos termos sejam 
deificados e apresentados corporalmente como Dique e Cloto e Láquesis e 
Átropo [as três deusas do juízo] e Heimarmene [fatalidade] Auxo 
[crescimento] e Talo [viço], as deusas atenienses.722 

O mundo antigo apresenta referências que corroboram com a demonstração 

histórica de Clemente. Stählin identifica outra obra cicerônica como fundamento – o 

segundo livro da série “Sobre as Leis”. Aqui segue o excerto apresentado por Stählin 

como correlato. 

Porém, porque a lei ordena cultuar os consagrados do gênero dos homens, 
assim como Hércules e os demais, [ela] indica que os ânimos de todos são 
imortais, mas que os dos fortes e bons são divinos. É bem verdade, que a 
Mente, a Piedade, a Virtude, a Fé, são consagradas pela mão, das quais 
todas há templos publicamente dedicados em Roma, para os que os têm [os 
que têm estes templos] – e todos os bons [os] têm – considerem que estes 
mesmos deuses foram colocados em seus ânimos. Pois aquilo [foi] errado 
em Atenas, que, após o bandido Cilônio ter sido expiado pela recomendação 
de Epimênides em Creta, fizeram um altar à Contumélia e à Impudência; 
porque é decente consagrar as virtudes, não os vícios. E os vetustos altares 

 
 
722 CLEMENS, 1934, p. 94-95. (Tradução nossa). Original: Wieder andere, die beobachteten, wie der 

Schlechtigkeit Vergeltung widerfährt, sahen darin das Walten göttlicher Wesen und verehrten die 
vergeltenden Strafen und Unglücksfälle. Daher haben die tragischen Dichter die Erinyen und 
Eumeniden, Sühnegötter [Παλαμναῖοι], Richter und Rächer des Frevels [Προστρόπαιοι, Ἀλάστορες] 
erfunden. Und nach dem Vorgang der Dichter machen denn auch einige Philosophen die 
Erscheinungsformen eurer Gemütsstimmungen zu Göttern, wie die Furcht [Φόβος], die Liebe 
[Ἔρος], die Freude [Χαρά] und die Hoffnung [Ἐλπίς]. Dazu gehört auch, daß der alte Epimenides in 
Athen Altäre des Übermuts [Ὕβρις] und der Schamlosigkeit [Ἀναίδεια] errichtete. In anderen Fällen 
sind wirkliche Erlebnisse der Ausgangspunkt dafür, daß gewisse Begriffe von den Menschen 
vergöttert und körperlich dargestellt werden, wie Dike und Klotho und Lachesis und Atropos [die drei 
Schicksalsgöttinnen] und Heimarmene [Verhängnis] und Auxo [Wachstum] und Thallo [Gedeihen], 
die athenischen Göttinnen. 



241 
 
 

da Febre no Palatino [ou; os altares vetustos no Palácio da Febre?] e outros 
no Esquilino da Má Sorte, e todas as coisas detestáveis devem ser 
repudiadas da mesma forma. Mas se nomes devem ser inventados, antes os 
do vencer e poder de Vica Pota, do estar em pé de Stata, e os cognomes do 
Estátor e Invicto Júpiter, e os nomes de coisas a serem desejadas, Saúde, 
Honra, Obra, Vitória; e já que pela espera de coisas boas o ânimo é erigido, 
até foi corretamente consagrada a Esperança por Calatino; E a Fortuna seja 
ou de Este Dia, pois vale em todos os dias, ou Respiciente [observador ou 
respeitador], para a obra que deve ser carregada, ou Forte [Chance/Acaso], 
no qual os casos incertos são mais significados, ou Primigênia 
[Primogenitura], uma companhia desde o nascimento.723  

Clemente aduz três desvios: a adoração de atos punitivos executados por 

uma entidade superiora, a adoração de emoções e a adoração de princípios ou 

características bons ou maus, dos quais alguns podem ser chamados de virtudes ou 

vícios. Cada um destes desvios precisará ser estudado em seu próprio direito.  

A adoração de um ato divino – variante que não se manifesta na citação 

cicerônica em questão – é um problema por reduzir a divindade a um aspecto dela. 

Se alguém pode dizer com razão que o juízo que avassalará o mundo no fim dos 

tempos é divino, pois vem de Deus, esta mesma pessoa entrará em grave heresia se 

reduzir Deus ao juízo e rejeitar Deus e rituais da igreja quando manifestarem a sua 

graça. Assim, quem adora o juízo de Deus separado do próprio Deus, pode vir a crer 

que um Deus é o justo, e outro o misericordioso (confira o item 3.1.1.4 para a doutrina 

de Marcião, que reduzia a bondade e a justiça a dois deuses diferentes). 

Assim como um ser humano se comporta de modos diferentes em situações 

diferentes, sem que este comportamento perverta necessariamente a sua essência – 

por exemplo, um amigo que repreende outro amigo por uma brincadeira desagradável, 

mas não havendo mais incômodos, trata-o de forma amistosa – assim, e de forma 

muito mais potente, Deus pode mudar as Suas atitudes de acordo com Seu desígnio.  

 
 
723 CICERO, Marcus Tullius. De legibus libri. Berolinum: Franciscus Vahlenus, 1871. p. 84-86. 

(Tradução nossa). Original: Quod autem ex hominum genere consecratos, sicut Herculem et 
ceteros, coli lex iubet, indicat omnium quidem animos inmortalis [sic!] esse, set fortium bonorumque 
divinos. Bene vero, quod Mens, Pietas, Virtus, Fides consecratur manu, quarum omnium Romae 
dedicata publice templa sunt, ut illa qui habeant, habent autem omnes boni, deos ipsos in animis 
suis conlocatos putent. Nam illud vitiosum Athenis, quod, Cylonio scelere expiato, Epimenide Crete 
suadente fecerunt Contumeliae fanum et Inpudentiae [sic!]; virtutes enim, non vitia consecrare decet. 
Araque vetusta in Palatio [Palatino?] Febris et altera Esquilis Malae Fortunae detestataque omnia 
elus modi repudianda sunt. Quod si fingenda nomina, Vicae Potae potius vincendi atque potiundi, 
Statae standi, cognominaque Statoris et Invicti Iovis, rerumque expetendarum nomina, Salutis, 
Honoris, Opis, Victoriae; quoniamque expectatione rerum bonarum erigitur animus, recte etiam Spes 
a Calatino consecrata est; Fortunaque sit vel Huiusce diei, nam valet in omnes dies, vel Respiciens, 
ad opem ferendam, vel Fors, in quo incerti casus significantur magis, vel Primigenia, a gignendo 
comes. 



242 
 
 

Ademais, se Cícero, enquanto filósofo pagão, buscava compreender 

naturezas divinas apenas com apoio da razão, não é possível admitir estes resultados 

como conclusivos ou autoritários, haja vista que testemunhos da autorrevelação de 

Deus se encontram acessíveis à comunidade cristã e são guardados e retransmitidos 

por ela. No livro do Êxodo, há uma manifestação teofânica que serve de guia para 

compreender como Deus é justo e misericordioso ao mesmo tempo. Deus revela-se 

a si próprio a Moisés enquanto Moisés traz placas de pedra para Deus nelas escrever 

os Dez Mandamentos da lei judaica. Conforme Êx 34,5-7, consta: 

5 E o Senhor desceu numa nuvem e se pôs ali junto a ele; e ele proclamou o 
nome do Senhor. 6 Passando, pois, o Senhor perante ele, clamou: O Senhor, o 
Senhor Deus, misericordioso e piedoso, tardio em irar-se e grande em 
beneficência e verdade; 7 Que guarda a beneficência em milhares; que perdoa a 
iniquidade, e a transgressão e o pecado; que ao culpado não tem por inocente; 
que visita a iniquidade dos pais sobre os filhos e sobre os filhos dos filhos até a 
terceira e quarta geração. 

Este texto bíblico explica como a justiça de Deus e a bondade de Deus 

caminham inseparavelmente lado a lado. A aparente diferença entre perdoar a 

iniquidade e não manter o culpado por inocente pode ser explicada pela compreensão 

cristã de que Deus-Pai, que aqui se manifesta, é o pai de Jesus Cristo, o qual morreu 

vicariamente pelo pecado de toda a humanidade. Desta forma, Deus perdoa a 

iniquidade, mas não permite que esta iniquidade viceje sem punição.  

Tudo isto é impossível de conceber quando castigos divinos ou supostamente 

divinos são elevados à categoria de Deus. E se ainda há, ao menos, uma origem 

divina nos atos de Deus, não se pode dizer o mesmo de emoções e atitudes do ser 

humano, como medo, amor, ira e outros. O fundamento que Cícero aduz – de que a 

alma humana tem origem divina e por isto ao menos as boas emoções e atitudes 

devem ser adoradas sobre altares – choca-se novamente com a revelação da 

comunidade cristã.  

Na cristandade, acredita-se que Deus é santo, mas não gerou ou criou outros 

deuses. As três hipóstases da Santíssima Trindade são um e o mesmo Deus e existem 

desde antes do tempo. Em sórdido contraste com a santidade de Deus, está a 

humanidade pecadora. O apóstolo Paulo manifesta uma antropologia radicalmente 

pessimista. Em Romanos 3,10-18, lê-se a seguinte descrição do gênero humano: 

“10 Como está escrito: Não há um justo, nem um sequer. 11 Não há ninguém 
que entenda; Não há ninguém que busque a Deus. 12 Todos se extraviaram, 



243 
 
 

e juntamente se fizeram inúteis. Não há quem faça o bem, não há nem um 
só. 13 A sua garganta é um sepulcro aberto; Com as suas línguas tratam 
enganosamente; Peçonha de áspides está debaixo de seus lábios; 14 Cuja 
boca está cheia de maldição e amargura. 15 Os seus pés são ligeiros para 
derramar sangue. 16 Em seus caminhos há destruição e miséria; 17 E não 
conheceram o caminho da paz. 18 Não há temor de Deus diante de seus 
olhos.” 

Com este conceito de humanidade, é impossível que, sem a ajuda de Deus, 

haja uma emoção fundamentalmente boa ou uma atitude fundamentalmente santa em 

um ser humano. E ainda que Deus tenha produzido uma obra digna em um ser 

humano, pela imperscrutabilidade de Deus e pelo temor de reduzir a natureza de Deus 

a um ato isolado, não se pode adorar esta obra em lugar de Deus ou como um deus 

à parte, e sim render glória ao Deus que perfez a obra boa. Sobre as obras más, é 

necessário concordar com Cícero que não há serventia alguma em seu culto, como 

Clemente também o fez. 

Quanto à deificação de experiências – que em Cícero aparece como a 

adoração do Acaso, ou da Primogenitura, e em Clemente com outras entidades – não 

há melhor apotrópico que a revelação da comunidade cristã. Quem busca conhecer a 

Deus mediante a experiência esbarra em uma antropologia paulina incapaz de 

comportar a possibilidade de conhecimento de Deus; significa que uma experiência 

guiada por desejos tão contrários à santidade de Deus possa apenas pela vontade 

divina levar ao Seu conhecimento; mesmo a leitura bíblica ou a participação de 

liturgias ditas cristãs não permite que isto ocorra sem o Espírito Santo.  

Assim, uma exegese ou hermenêutica bíblica rejeitadora do Espírito Santo 

não possui garantia nenhuma de ser proveitosa para a comunidade cristã; e rituais 

novos em, com e sob o nome de Deus e com uso da Escritura Sagrada, porém sem 

Sua ordem ou contrários a ela, não garantem a ninguém a participação do 

conhecimento de Deus, muito antes, podem desviar e afastar a humanidade de Deus. 

O que dizer, então, de experiências meramente cotidianas, que além da ausência da 

ordem de Deus, carecem de referenciais a Ele? Estas podem apenas servir de 

santificação para quem já está inserido na comunidade cristã e vive estes momentos 

buscando agradar a Deus; e mesmo estas pessoas incorrem cotidianamente em 

pecado e assim também se afastam de Deus no seu dia-a-dia, necessitando da 

Palavra e dos sacramentos para permanecerem no amor de Deus. 



244 
 
 

Deste modo, para a comunidade cristã, não há conhecimento de Deus pelo 

autoconhecimento, ou pela busca das melhores virtudes e evasão e fuga dos vícios, 

ou pelo registro e análise de experiências, mesmo que, por si próprias, nenhuma 

destas coisas consiste em pecado e sejam úteis ao ser humano. Deus não pode senão 

ser revelado por si próprio para ser conhecido, e isto ocorreu com o advento e 

ministério de Jesus Cristo na terra.  

4.2.5.3 Reconhecimento de tradições politeístas e divinização de benfeitorias 

de Deus 

Além das cinco antes mencionadas formas de politeísmo, Clemente ainda 

conhece aquele transmitido por livros sagrados de culturas politeístas e atribuição de 

misericórdias de Deus a outras entidades.  

Uma sexta forma de naturalizar o engano e criar deuses é aquela, a partir da 
qual se contam doze deuses; deles Hesíodo canta sua “Teogonia”, e deles 
conta Homero em todas suas histórias de deuses. Como última [pois existem 
ao todo sete formas], ainda resta aquela que parte das benfeitorias divinas 
para com a humanidade. Pois por não conhecerem o autor das benfeitorias, 
Deus, inventaram como deuses de cura os dióscuros e o evitador do mal 
Hércules e o médico Asclépio. 724 

Percebe-se que a religiosidade do contexto de Clemente não possuía um 

dogma fixo ou um único modo de ser vivida e crida. Apesar da diferença geográfica e 

contextual, Ireneu apresenta uma narrativa semelhante. No início da sua 

“Demonstração da Pregação Apostólica”, ele dá a entender que as pessoas que 

ensinavam outras religiões no âmbito do destinatário do livro trilhavam diversos 

caminhos de perdição, enquanto apenas o cristianismo comporta a salvação.725 Não 

se pode falar de “paganismo” como um conjunto uniforme – cada um e cada uma 

serve ao deus ou aos deuses que mais lhe dizem respeito e interessam e tradições 

 
 
724 CLEMENS, 1934, p. 95. (Tradução nossa). Original: Eine sechste Art, den Trug einzubürgern und 

Götter zu schaffen, ist die, wonach man die zwölf Götter zählt; von ihnen singt Hesiodos seine 
Theogonie, und von ihnen erzählt Homeros in allen seinen Göttergeschichten. Als letzte [es gibt 
nämlich im ganzen sieben Arten] ist noch übrig die, welche von den göttlichen Wohltaten gegen die 
Menschen ausgeht. Denn da sie den Urheber der Wohltaten, Gott, nicht kannten, erfanden sie als 
Heilgötter die Dioskuren und den Übelabwender Herakles und den Arzt Asklepios. 

725 IRENÄUS, 1912, p. 1. 
 



245 
 
 

divergentes são sincretizadas ou consideradas como parte de um corpo doutrinário 

maior porque concorrem no mesmo espaço físico e crônico. 

Stählin não manifesta referências cicerônicas sobre o assunto, o que não 

significa que Cícero não tenha redigido sobre a Teogonia e as obras homéricas em 

escritos acessíveis ou espúrios. A pesquisa apresentada até este momento manifesta 

como estes compêndios teológicos pagãos se originam de tradições incongruentes e 

até mesmo contraditórias entre si sobre personagens existentes ou fictícios. A partir 

de relatos mitológicos oriundos deste sincretismo de tradições, filósofos da 

envergadura de Cícero elaboraram filosofia teológica, como o já citado livro “Sobre a 

Natureza dos Deuses”, e com esta filosofia embasaram os códigos legais vigentes, 

como nos “Livros Sobre as Leis”. Nada têm a haver com a revelação do Deus da Bíblia 

e não são passíveis de emprego em comunidades cristãs. 

Sobre a divinização de benfeitorias divinas, a mesma perícope que refuta a 

divinização dos castigos (confira 4.2.5.2.) pode servir de guia. A redução da natureza 

de Deus a um único atributo não faz jus à teologia cristã e gera conceitos insuficientes 

de Deus.  

Desta forma, as sete vertentes do erro de acordo com Clemente são refutáveis 

sem auxílio de comentários, mas sim pela Escritura Sagrada e pela vivência cristã de 

fé, lugar vivencial da Bíblia. Se a incursão em apenas um destes caminhos rejeitados 

como erráticos por Clemente é insuficiente para o conhecimento do Deus verdadeiro, 

quão piores serão as consequências quando não se conhece a esse Deus, nem se 

busca a Ele! A aceitação de qualquer um destes caminhos implica na rejeição da 

tradição da igreja e a permanência na igreja confere a abstinência destes modos de 

pensar acerca de Deus. 

4.2.6 Conclusões sobre a origem histórica das divindades gregas a partir de 

referências históricas 

Clemente ainda conhece as origens de muitos mitos de deuses. 

Anteriormente, algumas informações sobre Afrodite, Zeus e outras divindades foram 



246 
 
 

apresentadas, e ele retoma o assunto agora. Assim, havia três “Zeuses”, cinco 

“Atenas”, e seis “Apolos”, que viveram em distintas localidades.726  

Stählin oferece uma variedade de referências do mundo antigo que pode ter 

servido de fonte para estas afirmações.727 Sobre Zeus ou Júpiter, seja mencionada 

aqui uma referência do já citado “Sobre a natureza dos deuses” de Cícero, embasada 

em teólogos da época: 

Em princípio, aqueles que são denominados teólogos numeram três 
Júpiteres, dos quais o primeiro e o segundo nasceram na Arcádia, um 
[nascido do] pai Éter, do qual até consideram ter nascido Proserpina e Líbero, 
o outro do pai Céu, do qual é dito que gerou a Minerva, a qual consideram 
princesa e inventora da guerra, e o terceiro [é] cretense, filho de Saturno, cujo 
sepulcro se mostra naquela ilha. 728 

A teoria de Evêmero (confira o item 4.2.2.) confirma o pensamento sobre 

Júpiter/Zeus que é retratado em Cícero e apresentado por Clemente. Se o chefe dos 

assim chamados deuses não é uma única pessoa, o que se pode dizer dos outros, 

como Atena (Minerva em latim) e Apolo? Não parece implausível a possibilidade de 

Clemente ter tido acesso a referências bibliográficas sobre vida e morte de diversas 

Atenas e Apolos.  

Havia túmulos destas pessoas e de outras com nomes de Asclépio, Hermes, 

ou Hefesto na época de Clemente. Havia também vários “Ares”, um de Esparta, outro 

da Trácia, outro da Arcádia.729 Para Clemente, Hefesto foi um ferreiro coxo de Lemno, 

e Asclépio um médico ganancioso que foi enterrado em Cinosuris. Poseidon está 

enterrado na Sicília.730 

Hefesto aparece na Ilíada de Homero, e Stählin auxilia em apontar as 

referências exatas nesta obra nas quais ele é apresentado.731 Uma delas, que aqui 

será citada, consta no primeiro livro da Ilíada. O contexto maior é a inquisição de Hera, 

esposa de Zeus, sobre possíveis aventuras exogâmicas de seu cônjuge, tendo por 

 
 
726 CLEMENS, 1934, p. 97. 
727 CLEMENS, 1934, p. 97. 
728 CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri III. Cambridge: Cambrige University Press, 1885. 

v. 3, p. 16. (Tradução nossa). Original: Principio Joves tres numerant ii, qui theologi nominantur, ex 
quibus primum et secundum natos in Arcadia, alterum patre Aethere, ex quo etiam Proserpinam 
natam ferunt et Liberum, alterum patre Caelo, qui genuisse Minervam dicitur, quam principem et 
inventricem belli ferunt, tertium Cretensem, Saturni filum, cujus in illa insula sepulcrum ostenditur. 

729 CLEMENS, 1934, p. 98. 
730 CLEMENS, 1934, p. 99. 
731 CLEMENS, 1934, p. 99.  



247 
 
 

consequência a ira de Zeus. Hefesto admoesta sua mãe à submissão com estas 

palavras, pouco antes do fim do primeiro livro, na tradução de Carlos Alberto Nunes: 

O fabro celeste, Hefesto, começa a dizer, então, logo, para sua mãe consolar, 
Hera nobre, de braços reluzentes: “Desagradável realmente, e de nenhuma 
forma aceitável, é que por causa dos homens fiqueis a tal ponto em discórdia 
e que os mais deuses, também, se aborreçam. Dos gratos banquetes há de 
cessar a alegria se as coisas ruins prevalecem. Por isso, à mãe aconselho, 
por mais que se mostre sensata, que a Zeus procure ajudar, porque não 
aconteça que venha de novo o pai a irritar-se e conturbe o prazer dos 
banquetes. Pois facilmente Zeus grande, que os raios maneja, a nós todos 
destes assentos jogara, se tanto fazer decidisse. Vamos, procura aplacá-lo 
com gestos e vozes afáveis, para que o Olímpico a todos se torne de novo 
propício.” Disse, e se ergueu. E, tomando uma taça com alças ornada, à mãe 
querida a ofertou, prosseguindo no afável discurso: “Mãe, tem paciência e 
acomoda-te, embora ofendida te encontres. Não seja dado aos meus olhos, 
pois muito te estimo, de novo, verem-te assim, castigada, que, então, não me 
fora possível em teu auxílio sair, pois com Zeus contender é muito árduo. Já 
da outra vez, quando quis defender-te e acorri pressuroso, por um dos pés 
me agarrou, dos celestes umbrais atirando-me. O dia todo rolei; mas no 
tempo em que o sol cai no ocaso, fui ter a Lemno, sem dar quase mostras de 
ainda estar vivo, onde, ao cair, agasalho me deram os Síntios bondosos.”732

  

A narrativa leva a crer que se tratava de um filho de um lar desestruturado, no 

qual a violência doméstica era recorrente e cujo chefe de família não levava a sério o 

relacionamento com sua cônjuge. Hefesto foi jogado de uma janela alta por tentar 

impedir que sua mãe sofresse agressão por parte do companheiro dela e teve de arcar 

as consequências do despotismo deste pelo resto da vida. Outras pessoas da ilha de 

Lemno acolheram esta criança, ou adolescente, que ficou manco por causa da briga 

com o pai, e provavelmente lhe ensinaram a profissão de ferreiro. Após se tornar 

adulto, permanecera nesta profissão e manteve em seu coração o pavor da ira de seu 

pai, que se manifesta nestes tristes versos. Nada disso é impossível de ocorrer, nem 

possui características sobrenaturais, pelo contrário, revela traços de uma humanidade 

desenfreada e emocionalista. O primeiro livro da Ilíada termina com Hera cedendo às 

palavras de seu filho e oferecendo bebida aos outros “deuses” presentes na casa de 

Zeus, e transformando assim um ambiente cheio de ira em um banquete 

hedonístico733 – uma solução insuficiente para problemas estruturais na família.  

Asclépio aparece em “Sobre a natureza dos deuses” de Cícero, e se adiciona 

a informação de que ele faleceu atingido por um raio.734 Sobre a ganância dele, Cícero 

 
 
732 HOMERO. Ilíada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2005. p. 74. 
733 HOMERO, 2005, p. 74-75. 
734 CICERO, 1885, v. 3, p. 18. 



248 
 
 

se cala. Não é impossível imaginar que em um contexto ágrafo e isolado, sua atividade 

e seu conhecimento de curar doenças, que talvez ninguém mais possuía nas 

redondezas, vieram a ser consideradas como divinas após sua morte ou ainda 

enquanto vivia.  

Os dióscuros, conforme Clemente de Alexandria, foram seres humanos 

mortais.735 Também Hércules, conforme as fontes de Clemente – filósofos de nome 

Jerônimo e Dicaiarco – viveu e morreu como homem.736 Citando certo Mirsilo de 

Lesbo, Clemente explica a origem das musas. Eram nove mulheres originárias da 

Mísia, que eram escravas da filha de um rei chamado Macário em Lesbo. Elas 

trabalhavam cantando músicas para apaziguar a ira da esposa de Macário.737  

Após estas explicações sobre origens de vários deuses gregos, Clemente 

passa a relatar vários atos obrados por deuses e deusas da Grécia que não só não 

são divinos no sentido de que fossem impossíveis de serem executados por seres 

humanos, mas são incongruentes com a moral cristã e, por isso, não podem servir de 

padrão para a comunidade cristã. A explicação termina com uma referência ao túmulo 

de Zeus em Creta, como que apontando para o fim de todos os deuses e deusas 

adorados pela comunidade de fé pagã dos gregos. Citando um hino de Calímaco, 

ministro de louvor de Zeus, ele apresenta a existência de um túmulo em Creta.738 

Além das peripécias e da evidência de morte natural de vários seres adorados 

como divindades na época e contexto de Clemente, há grande quantidade de pessoas 

que se impostaram, ou foram impostadas por deuses do panteão da Grécia. Assim, a 

pessoas influentes ou do círculo de pessoas influentes foi atribuída a identidade de 

uma das divindades gregas. Disto testemunham cultos a “deuses” com epônimos 

estranhos, como “Ártemis enforcada”, “Apolo bocejante”, “Zeus espanta-moscas”, e 

assim por diante – os epônimos, na verdade, remontam a eventualidades da vida das 

pessoas a quem a identidade divina foi atribuída.739  

Conclui-se, portanto, que há forte evidência de que grande parte do panteão 

grego, senão todo ele, é uma construção de narrativa criada como mosaico a partir de 

 
 
735 CLEMENS, 1934, p. 100. 
736 CLEMENS, 1934, p. 100. 
737 CLEMENS, 1934, p. 100-101. 
738 CLEMENS, 1934, p. 108.  
739 CLEMENS, 1934, p. 108-109. 



249 
 
 

narrativas individuais e locais sobre seres humanos que se destacaram em seu 

contexto. Na ausência de métodos gráficos de preservação de memória, rituais e 

lendas transmitidas oralmente geraram e sincretizaram deuses a partir de 

personalidades de diversas partes da Grécia.  

Nem por isso, é possível afirmar que não haja elementos sobrenaturais nas 

religiões pagãs. Clemente acusa o politeísmo grego de adoração de demônios – em 

sua opinião, estas histórias transmitidas com pouca ou nenhuma cautela de 

preservação do sentido original sobre personagens derivadas de um amálgama de 

experiências diversas foram empossadas por um exército de demônios.740 O terceiro 

livro da obra de Clemente, mais sucinto que os dois primeiros livros analisados até 

agora, tem por objetivo a demonstração deste estado de coisas.  

4.2.7 Conclusão sobre o livro II do Protréptico 

Até aqui, foram analisadas algumas das diversas formas e métodos que 

Clemente emprega para abordar e refutar o paganismo grego. O notório alexandrino 

inicia com etimologia – a abordagem etimológica de conceitos manifestos na vivência 

religiosa destes grupos precede qualquer refutação prática (no caso específico, os 

conceitos de mania, orgia e mistério foram elucidados). Conceitos firmes e resistentes 

são necessários para edificar uma apologia, ou qualquer outra teoria que mereça a 

consideração de interlocutores.  

Após, um estudo de caso – o da religião de Afrodite – é empreendido. 

Provavelmente munido com bibliografia aceita universalmente pela comunidade 

leitora do Protréptico – afinal, bibliografia sobre o contexto da Afrodite histórica 

permaneceu séculos após a morte de Clemente nas bibliotecas de centros de 

pensamento cristão – e equipado com o aparato interpretativo do filósofo Evêmero, 

ele começa a aplicar estes conceitos anteriormente estudados. Uma liturgia orgiástica 

é analisada a partir de suas origens históricas.  

Em seguida, passa-se a analisar alguns mistérios e orgias de várias 

comunidades pagãs – as comunidades sabázicas, coribânticas e tesmofóricas. A 

incapacidade de Clemente de, servido da maior biblioteca existente no mundo à 

 
 
740 CLEMENS, 1934, p. 111-113. 



250 
 
 

época, conceituar estas religiões a contento da arqueologia e pesquisa bibliográfica 

moderna, reverbera a incongruência interna nestes corpos religiosos aqui arrolados. 

Muito diferentemente da igreja, e semelhante à gnose, não há concordância em 

número e características de deuses e em rituais que devem ser executados para a 

glória deles, sendo que o amalgamento destas comunidades diversas com teologias 

controversas em grupos superiores à estrutura comunitária aparenta ser uma 

unificação posterior de narrativas endêmicas a contextos locais e sociais isolados. 

Nem por isso, a análise de práticas alimentícias destas comunidades – ao menos, 

daquelas às quais Clemente teve acesso – perde seu valor. A conceituação 

etimológica de “mistério” anteriormente levantada é aplicada nesta análise.  

Após esta conceituação e aplicação, põe-se à mesa a interpretação bíblica, 

mas não a partir de exegese de próprio punho. Clemente se serve das pesquisas do 

renomado Fílon de Alexandria, lido não apenas em círculos cristãos, mas 

principalmente pela comunidade religiosa do próprio Fílon, os judeus. A autoridade de 

uma exegese reconhecida fora dos muros da própria religião respalda ainda mais a 

autoridade e a consequencialidade do trabalho de Clemente.  

O livro II prossegue com um agrupamento de todos os sistemas de religião 

alheios à cristandade em sete categorias, das quais cada uma é evidentemente 

refutável à luz das Escrituras Sagradas. Este agrupamento não se deriva sequer de 

uma tradição endêmica à escola alexandrina – a pena de Cícero, filósofo pagão e, 

portanto, melhor qualificado que um pensador cristão para pesquisas em paganismo, 

desponta como fonte de quase todas as categorias.  

Ainda de Cícero, e de obras de ministros de louvor de deuses pagãos como 

Homero e Calímaco é extraída a origem histórica de várias divindades gregas. A 

conclusão do livro II se dá com uma prolepse do assunto do terceiro livro, a afirmativa 

de que este sistema religioso é demoníaco. 

Em primeiro lugar, cristaliza-se neste livro um método elaborado de 

aproximação ao assunto. Se bem que alguns dos referenciais empregados são 

desconhecidos à atualidade e outros foram refutados por pesquisa posterior, a eficácia 

do método em si supera as mudanças dos tempos. Nenhuma pesquisa teológico-

acadêmica de renome na atualidade se furta de apresentação de mundo conceitual 

bem fundamentado, de análise do objeto de pesquisa a partir de fontes históricas e 



251 
 
 

de documentos internos do contexto analisando, ou de uma análise bíblica 

fundamentada em exegese sólida e reconhecida.  

Este método alude ao primeiro livro da Série Protréptico. Como foi a praxe 

naquele opúsculo, Clemente inicia a explicação a partir do contexto da comunidade 

leitora. A obra se dirige a pessoas praticantes de rituais pagãos. Manias, orgias e 

mistérios fazem parte do cotidiano religioso destas pessoas. É necessário, para 

Clemente, encontrar o membro da comunidade pagã onde ele está.  

Porém, a abordagem não remanesce uma crítica moral ou dogmática ao ritual 

em si. Clemente quer levar a comunidade leitora aos fundamentos destes rituais, 

baseado majoritariamente em obras conhecidas e reconhecidas pelo paganismo no 

Império Romano. Só depois que as pessoas leitoras se convenceram das origens das 

celebrações das quais participam, advém uma análise bíblica. O oposto poderia ser 

infrutífero para uma comunidade leitora ignorante dos escritos hagiográficos dos dois 

testamentos. Assim que está manifesta a incompatibilidade entre a adoração do único 

Deus verdadeiro e de deuses falsamente assim denominados, Clemente explica como 

a apostasia veio a ser em geral – um panóptico de sete descaminhos da fé que 

engloba referências a outras culturas – e em particular no universo grego, 

caracterizando as personagens históricas que vieram a ser divinizadas.  

Em segundo lugar, este método ponderado leva a ilações sobre conceitos 

teológicos. É implícito que a liturgia testemunha da natureza da divindade que a 

comunidade respectiva adora. É implícito, igualmente, que esta liturgia se deriva de 

narrativas sagradas da divindade. Incongruência entre as narrativas sagradas e as 

práticas litúrgicas, ou inconclusividade sobre o conteúdo da narrativa sagrada ou 

sobre qual ritual ou rituais devem ser performados na liturgia geram testemunhos 

incongruentes e inconclusivos sobre a natureza da religião.  

Desta forma, Clemente se sente seguro em levantar afirmações sobre a 

carreira profissional da Afrodite histórica, do homicídio cometido contra o Dionísio 

histórico, ou da injustiça cometida contra a Deo Brimo histórica a partir das liturgias 

que chegaram até ele, seja por leitura de manuais litúrgicos ou por testemunho de 

conhecidos e conhecidas. Onde não há consistência na narrativa sagrada nem na 

liturgia, nada disto pode ser afirmado com certeza, nem por Clemente, nem por 

teóricos e teóricas da atualidade. A liturgia era e permanece elemento caracterizante 

da religião e mediatriz da relação entre a narrativa sagrada e a sociedade, ainda que 



252 
 
 

aproximações não ritualistas à narrativa sagrada, como a exegese acadêmica, por 

exemplo, existam e tenham renome dentro e fora da comunidade religiosa em 

questão.  

Isto vale inclusive para religiões monoteístas como o cristianismo. Se a 

liturgia, os louvores, a exposição da Bíblia, os sacramentos e demais rituais, enfim, 

algum elemento celebrativo for alterado em prejuízo da representação da natureza de 

Deus – por exemplo, apregoando-se um conceito de divindade baseado em fontes 

não reveladas nas Escrituras Sagradas – está em cheque a percepção da comunidade 

celebrante como herdeira legítima da tradição à qual alega pertencer! 

Um terceiro ponto se destaca nesta abordagem. Se a liturgia é mediatriz entre 

a narrativa sagrada e a sociedade, ela serve como veículo para transmitir à sociedade 

padrões morais e éticos. A liturgia das comunidades afrodíticas conhecidas por 

Clemente dificilmente contribuiu para uma propagação de ideais de castidade e 

virgindade, uma vez que representa a prostituição. Pelo contrário, ela é incompatível 

com estes ideais e dificilmente piedosos desta religião comportariam um estilo de vida 

semelhante sem entrar em conflito com a doutrina de sua fé. É muito difícil, 

igualmente, a pregação de monogamia como exemplo moral para homens que têm a 

vida de Zeus como modelo de piedade e santidade e celebram rituais para rememorar 

as atividades deste assim chamado deus.  

As doutrinas coribântica e tesmofórica apresentadas no Protréptico 

repreendem o consumo de determinados alimentos por razões religiosas; a memória 

de eventos dentro da narrativa sagrada conleva a abstinência de determinadas 

iguarias, que são consideradas derivadas de atos nefandos. Assim, a comunidade se 

destaca por uma prática alimentícia – derivada de uma narrativa sagrada transmitida 

em orgias e mistérios. 

Da mesma forma, em religiões monoteístas, a vivência na sociedade se deriva 

de princípios religiosos. No cristianismo, é proibido matar, roubar, cometer adultério, 

levantar falso testemunho contra seu próximo, e diversas coisas mais por razões 

religiosas. Nesta religião, caridade é atitude puramente religiosa, e não motivada por 

razões circunstanciais, porque o Deus dela se apresenta como sobremaneira caridoso 

e amante de toda a humanidade. Estes valores podem muito bem ser abstraídos por 

uma exegese da Bíblia aos moldes da academia, mas a maior parte da comunidade 

cristã não os recebeu senão no contexto litúrgico, ouvindo louvores sobre a natureza 



253 
 
 

de Deus, mediante a exposição das Escrituras Sagradas na pregação e 

experimentando a autodádiva de Deus na eucaristia. Assim como é necessário 

compreender práticas do contexto de Clemente como derivados das religiões pagãs 

de seu contexto, é necessário entender a vida cristã autêntica como resposta à ação 

salvífica de Jesus Cristo.  

Nem toda vivência de pessoas da igreja, todavia, é vivência da fé cristã, e nem 

toda vivência de pessoas fora da igreja é congruente com os moldes de Zeus, Afrodite, 

e outras divindades da Grécia que as fontes acessadas aqui apresentaram. Há 

pessoas fora da igreja que se abstêm das coisas que o cristianismo considera 

abominável, e é uma questão de convicção pessoal destas pessoas a adesão à igreja 

ou a permanência fora dela. Estas podem ser tipificadas com a figura de Ismael. 

Há também pessoas que se consideram ou são consideradas por alguns parte 

da igreja, mas obreiam de forma cônscia, impenitente e perseverante para destruir a 

igreja ou para perder a sua própria salvação. Estes são figurados por Balaão. Se todo 

ser humano é pecador, e necessariamente também toda pessoa cristã permanece 

pecadora após a salvação, há um nível de pecaminosidade no qual ocorre algo 

semelhante a uma automutilação da alma. O ser humano se faz incapaz de receber a 

salvação e persegue apenas interesses pertinentes ao aqui e agora. Se a exclusão 

da comunidade cristã seria uma consequência lógica para a pessoa que se torna 

assim – do mesmo modo que a permanência nas comunidades pagãs de nada 

aproveita a quem não crê nos seus deuses – nem sempre, a realidade dos fatos ocorre 

de acordo com as convicções de cada pessoa.  

Clemente busca a atenção dos “Ismaéis” e das “Ismaelas” – pessoas fora da 

igreja, mas rejeitadoras do politeísmo e de práticas contrárias à fé – e espera que o 

Espírito Santo abra mentes e corações para uma conversão genuína ao cristianismo. 

Antes disso, ele precisa decompor as narrativas pagãs até suas origens para retirar o 

temor não baseado em convicção de pessoas que estão no paganismo. 

Num mundo no qual as estruturas de poder promoviam estas religiões, como 

o riquíssimo rei Ciniras promoveu a sua prostituta Afrodite ao status de deusa, ou o 

tirano sepultado em Creta foi elevado à categoria de deus supremo do Olimpo, faz 

sentido desconstruir as narrativas que déspotas constroem para perpetuar seu poder 

e ritualizar os ciclos de violência que perfazem a sociedade oprimida. Nenhum falso 

deus consegue se comparar com o Deus da Bíblia, porque, por ser o maior e mais 



254 
 
 

poderoso de todos, o Cristo é Aquele que serve – uma atitude que nenhum deus da 

Grécia ou de qualquer outra parte do mundo perfez como este Deus.  

A ninguém pode ser fechada a porta para a salvação de Jesus, salvo se esta 

pessoa estiver convicta de que o culto a Zeus, a Afrodite, a Demeter ou a qualquer 

outra entidade seja o melhor caminho para ela, em detrimento da salvação eterna. 

Para isto, é necessária a pesquisa teológica nas fontes internas das religiões pagãs 

antes da apresentação clara da salvação – que já aconteceu veladamente no livro I e 

ocorre explicitamente na Série “Pedagogo”, que não será analisada aqui. Doravante, 

no livro III, Clemente haverá de apresentar a sua teoria de que todos os deuses gregos 

são demônios. 

4.3 PROTRÉPTICO – LIVRO III – EVIDÊNCIAS DA NATUREZA DEMONÍACA DOS 

DEUSES GREGOS 

O opúsculo a ser analisado aqui inicia com um sílabo de atitudes em relação 

com a humanidade que Clemente considera demoníacas. Muito breve, pode ser 

considerado um apêndice ao livro II, apenas para comprovar a afirmação de que aquilo 

que as comunidades pagãs de fé gregas veneravam eram nada mais que demônios. 

O início do livro será transcrito, para que depois seja conferida a autenticidade ou não 

das informações de Clemente, de acordo com referenciais históricos. 

Agora também queremos adicionar isto, como os vossos deuses são 
demônios desumanos e repletos de ódio contra o ser humano, e como não 
apenas se alegram na cegueira dos seres humanos, mas também se 
regozijam no homicídio: Ora constituem as lutas armadas nos estádios, ora 
as inúmeras lutas de homens repletos de desejo por glória como fonte de seu 
deleite, para que, [se possível fosse], pudessem satisfazer além de toda 
medida a sua alegria no homicídio de seres humanos; assim, eles exigiram 
em cidades e países, semelhante a pestes grassantes, sacrifícios cruentos. 
– Assim, o messênio Aristômenes sacrificou ao Zeus de Ítome trezentos 
homens, na fé de que poderia obter sinais benevolentes com hecatombes 
deste número e sorte; entre eles estava o rei espartano Teopompo, uma 
vítima de sacrifício de nobre estirpe. – O povo dos táuridas, que habita o 
Quérsones da Táurida, sacrifica todos os estrangeiros náufragos que 
conseguem obter em suas mãos na sua costa, imediatamente à Ártemis 
Táurida. Eurípides leva estes sacrifícios ao palco em uma tragédia. – 
Ademais, Mônimo conta em sua coleção de histórias milagrosas, que em Pela 
da Tessália um homem da Acaia foi sacrificado a Peleu e Quíron. – Também 
Antíclides reporta nas Nóstoi (retornos) que os líctios (eles são um povo em 
Creta) sacrificam humanos a Zeus; e os lesbianos, como diz Dósidas, 
apresentam a Dionísio o mesmo sacrifício. – E os focenses – pois não quero 
ignorá-los – deles Pítocles conta no terceiro livro da obra “Sobre a Concórdia” 
que apresentaram à Ártemis Taurópola um ser humano como sacrifício de 
holocausto. – O ateniense Erecteu e o romano Mário sacrificaram suas 



255 
 
 

próprias filhas, a saber, um deles à Ferefata, como Demárato [relata?] no 
primeiro livro dos “Assuntos trágicos”, o segundo, Mário, aos Apotropeus 
(deuses que afastam o mal), como Doroteu conta no quarto livro de suas 
“Histórias Itálicas”. – Verdadeiramente, com estes exemplos os deuses se 
provam amigos dos humanos; e como não seriam respectivamente santos os 
veneradores dos demônios? Uns se deixam chamar com o lindo nome de 
“salvadores”, os outros suplicam salvação daqueles, cujo anseio é sabotar a 
salvação; e na loucura de lhes oferecer sacrifícios auspiciosos, não pensam 
que estão assassinando pessoas. – Pois jamais um homicídio se tornará um 
sacrifício por ter ocorrido em um determinado lugar, também não quando 
alguém sob a guisa de perfazer um santo sacrifício, em amor a Ártemis ou a 
Zeus, em um lugar supostamente santo, no altar ao invés de na rua, 
assassina um ser humano, ao invés de em amor à ira ou ganância (estes 
também são demônios de estirpe semelhante); muito mais, um sacrifício 
deste gênero é assassinato e homicídio.741 

A longa citação aqui empreendida manifesta a natureza misantrópica das 

religiões dos deuses da Grécia. É impossível proceder de modo acadêmico a analisar 

a teologia de Clemente, se não forem primeiramente verificadas as afirmativas quanto 

à sua substancialidade. Há fontes independentes que confirmam os relatos de 

Clemente, ou trata-se de uma campanha difamatória contra o paganismo desprovida 

 
 
741 CLEMENS, 1934, p. 113-115. (Tradução nossa). Original: Nun wollen wir auch dies noch hinzufügen, 

wie unmenschliche und mit Haß gegen die Menschen erfüllte Dämonen eure Götter sind und wie sie 
sich nicht nur an der Verblendung der Menschen freuen, sondern sich auch am Menschenmord 
ergötzen: Bald machen sie sich die Waffenkämpfe in den Stadien, bald die unzähligen Kämpfe von 
Ruhmbegierde erfüllter Männer in den Kriegen zur Quelle ihres Vergnügens, damit sie wenn möglich 
bis zum Übermaß ihre Freude am Hinmorden von Menschen sättigen könnten; ferner forderten sie 
auch in Städten und Ländern, ähnlich wie hereinbrechende Seuchen, grausame Opfer. – So 
schlachtete der Messenier Aristomenes dem Zeus von Ithome dreihundert Männer im Glauben, mit 
Hekatomben von dieser Zahl und Art günstige Opferzeichen zu gewinnen; unter ihnen war auch der 
Spartanerkönig Theopompos, ein Schlachtopfer edler Art. – Das Volk der Taurer, das den 
Taurischen Chersones bewohnt, opfert alle schiffbrüchigen Fremden, die sie an ihrer Küste in ihre 
Hand bekommen, sofort der Taurischen Artemis. Diese Opfer bringt Euripides in einer Tragödie auf 
die Bühne. – Monimos ferner erzählt in seiner Sammlung wunderbarer Geschichten, daß im 
thessalischen Pella ein achäischer Mann dem Peleus und Cheiron geopfert werde. – Auch 
Antikleides berichtet in den Nostoi [Rückfahrten], daß die Lyktier [sie sind eine Völkerschaft auf 
Kreta] dem Zeus Menschen schlachten; und die Lesbier bringen, wie Dosidas sagt, dem Dionysos 
das gleiche Opfer dar. Und die Phokäer [denn auch sie will ich nicht übergehen] – von ihnen erzählt 
Pythokles im dritten Buch des Werkes „Über die Eintracht“, daß sie der Artemis Tauropolos einen 
Menschen als Brandopfer darbringen. – Der Athener Erechtheus und der Römer Marius opferten 
ihre eigenen Töchter, und zwar der eine der Pherephatta, wie Demaratos im ersten Buch der 
„Tragödienstoffe“, der andere, Marius, den Apotropaioi [Übel abwehrenden Göttern], wie Dorotheos 
im vierten Buch seiner „Italischen Geschichten“ erzählt. – Als menschenfreundlich, wahrlich, werden 
durch diese Beispiele die Götter erwiesen; und wie sollten die Verehrer der Dämonen nicht 
dementsprechend heilig sein? Die einen lassen sich mit dem schönen Namen „Retter“ nennen, die 
andern erflehen Rettung von denen, deren Streben es ist, Rettung zu vereiteln; und im Wahn, ihnen 
glückverheißende Opfer darzubringen, denken sie nicht daran, daß sie Menschen hinmorden. – 
Denn nimmermehr wird ein Mord zu einem Opfer dadurch, daß er an einem bestimmten Ort 
geschieht, auch dann nicht, wenn einer unter dem Vorgeben, ein heiliges Opfer zu vollziehen, der 
Artemis oder dem Zeus zu lieb, an angeblich heiliger Stätte, auf dem Altar statt auf der Straße, einen 
Menschen tötet, statt dem Zorn und der Habgier [das sind auch Dämonen ähnlicher Art] zu lieb; 
vielmehr Mord und Totschlag ist ein derartiges Opfer. 



256 
 
 

de qualquer fundamento histórico? Cada uma das acusações precisará ser analisada 

individualmente. 

4.3.1 O sacrifício de Aristômenes de Messina a Zeus 

Antes de partir para a verificação ou falsificação desta afirmativa, é necessário 

analisar quem foi este Aristômenes e onde se encontram afirmações sobre ele. Ao ler 

a Enciclopédia de Conversação de Meyer, o período de atividade de Aristômenes 

enquanto guerreiro pode ser enquadrado. Segundo a obra de referência, 

Aristômenes, o herói da Segunda Guerra Messênica (685-668 a.C.) 
glorificado pela saga da dinastia real dos Epítidas, foi proclamado rei dos 
messênios após a batalha de Deres (684) por causa de sua bravura, mas se 
contentou com a posição de um líder irredutível e espalhou por uma 
sequência das mais audaciosas ações o temor e o terror entre os 
lacedemonianos, de forma que o poeta Tirteu teve de reviver o ânimo dos 
derrotados por suas músicas de guerra. Conseguinte à traição do rei arcádio 
Aristócrates, A[ristômenes] se retirou com o resto de seus valentes para a 
encosta de Eira. Após onze anos de defesa, os messênios restantes 
emigraram (668) sob seu conselho para Zangle na Sicília, onde 
rejuvenesceram o nome de sua pátria para Messana. A[ristômenes] se foi a 
Rodes, onde morreu junto a seu genro Damageto, o senhor de Ialiso.742  

Trata-se, portanto, de um homem que passou a maior parte de sua vida 

política gestando guerras; a ele se deve a colonização de Messina – que à época se 

chamava Messana – na Sicília por gregos. Otto Stählin cita o já conhecido historiador 

Pausânias, porém adverte que este se refere a um ritual chamado hecatonfonia.743 Ao 

se deparar com o testemunho de Pausânias, manifesta-se qual a abordagem de 

Clemente sobre o assunto.  

Pausânias relata a existência de 300 homens a serviço de Aristômenes, e 

menciona, como Stählin afirma, uma hecatonfonia, mas não foram estes trezentos 

 
 
742 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 1, p. 763. (Tradução nossa). Original: 

Aristomenes, der von der Sage verherrlichte Held des zweiten Messenischen Krieges (685-668 v. 
Chr.), aus dem königlichen Geschlechte der Äpytiden, ward nach der Schlacht von Derä (684) wegen 
seiner Tapferkeit zum König der Messenier ausgerufen, begnügte sich aber mit der Rolle eines 
unumschränkten Anführers und verbreitete durch eine Reihe der verwegensten Taten Furcht und 
Schrecken unter den Lakedämoniern, so dass der Dichter Tyrtäos den Mut der Geschlagenen durch 
seine Kriegsgesänge wieder beleben musste. Infolge der Verräterei des arkadischen Königs 
Aristokrates zog A[ristomenes] sich mit dem Rest seiner Tapfern in die Bergseite Eira zurück. Nach 
elfjähriger Verteidigung wanderten auf seinen Rat (668) die übriggebliebenen Messenier nach 
Zankle auf Sizilien aus, wo sie den Namen ihrer Heimat in Messana verjüngten. A[ristomenes] begab 
sich nach Rhodos, wo er bei seinem Schwiegersohn Damagetos, dem Beherrscher von Ialysos, 
starb. 

743 CLEMENS, 1934, p. 114.  



257 
 
 

homens a vítima desta hecatonfonia; nem sequer um destes soldados é registrado 

como vítima de imolação.  

Os trezentos homens foram escolhidos por Aristômenes para auxiliar em 

saques e sequestros após o entrincheiramento em Eira. Esta prática de saques de 

mantimentos como forma de garantir a alimentação – os saques se estendiam tanto 

pela terra antes controlada pela Messênia quanto a outras partes da Lacedemônia, 

controladas já antes da guerra pelos inimigos espartanos – levou o governo em 

Esparta a proibir a agricultura nos entornos de Eira. Por sua vez, este decreto 

aumentou a fome e a miséria no país.744  

Após um saque sem sucesso, Aristômenes e cinquenta de seus homens 

foram capturados pelas autoridades espartanas e jogados para morrer pelos efeitos 

da queda e de inanição na caverna de Céadas. Aristômenes foi o único a sobreviver 

porque conseguiu descobrir o caminho de saída seguindo uma raposa que havia 

entrado na caverna por um pequeno túnel e se alimentava dos restos mortais dos 

guerreiros.745 

Após Aristômenes ter retornado a Eira, o governo espartano descobriu as 

façanhas de seu inimigo messênio e se aliou com a cidade de Corinto, que enviou 

guerreiros para combater Eira. Os messênios venceram os guerreiros de Corinto e 

por causa desta vitória, foi permitido a Aristômenes celebrar o ritual da hecatonfonia 

em honra a Zeus de Ítome. Pausânias se cala sobre as pormenoridades litúrgicas 

deste ritual, apenas mencionando que se tratava de um antiquíssimo ritual messênio 

que só podia ser perfazido por guerreiros que houvessem matado mais de cem 

inimigos. Pausânias ainda adiciona no mesmo parágrafo que esta fora a segunda de 

três vezes nas quais Aristômenes glorificou a Zeus de Ítome deste modo.746 

A datação vetusta que a Enciclopédia de Conversação de Meyer apresenta e 

o destino que a civilização messênia tomou levam a crer que manuais litúrgicos para 

a celebração de hecatonfonias dificilmente surgirão; se Pausânias já não o descreve, 

provavelmente a memória desta liturgia se extinguira por completo à sua época; a 

biblioteca de Alexandria talvez abarcasse fontes sobre o assunto que Pausânias não 

 
 
744 PAUSANIAS, v. 1, p. 263. 
745 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 263-264. 
746 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 264-265. 



258 
 
 

conhecia. É possível que a liturgia envolvesse algum tipo de dedicação das pessoas 

mortas a Zeus de Ítome, ou que liturgias mais recentes disponíveis a Clemente de 

Alexandria em sua biblioteca contemplavam a dedicação dos falecidos ao deus a 

quem se atribuía a vitória. Isto explicaria por que Clemente acreditava que a 

celebração de três hecatonfonias – equivalentes à matança de pelo menos trezentos 

homens – é um sacrifício destes mesmos homens a Zeus de Ítome.  

Outra explicação seria a dedicação dos trezentos homens à vida de 

saqueadores compreendida como um sacrifício da vida deles – isto é, sua liberdade, 

e no caso dos cinquenta homens capturados com ele em Céadas, literalmente da vida 

como existência terrena – à causa da guerra. Entretanto, a soma das três 

hecatonfonias aparenta uma explicação mais fidedigna. Talvez a solução esteja na 

biografia de Teopompo, que alegadamente foi sacrificado também ao Zeus de Ítome.  

A pesquisa do nome de Teopompo no dicionário onomástico de Pape 

apresenta 12 portadores diferentes do nome conhecidos à historiografia, entre eles 

um rei espartano referido na “Descrição da Grécia” de Pausânias. Entretanto, este 

Teopompo não pode ter sido o rei em questão, porque o próprio Pape aloca a data de 

seu reino por volta de 770 a. C – quase um século antes da Segunda Guerra 

Messênica.747 A referência que Pape faz a Pausânias concernindo este monarca 

apresenta um envolvimento bélico com o povo messênio, mas não com o mesmo 

desfecho que aquele do século VII a. C – a fundação de uma nova cidade na Itália – 

e sim com uma paz instável. Pausânias retrata a Primeira Guerra Messênica e não 

informa o fim de Teopompo.748 É evidente que as fontes disponíveis a Clemente no 

Egito diferiam daquelas que Pausânias coletou para elaborar a sua Descrição e o 

silêncio de Pausânias sobre o desfecho da vida daquele Teopompo pode ter sido 

originado em uma controvérsia de tradições sobre o assunto.  

Desta forma, a partir da evidência coletada, ao menos é possível afirmar que 

houve a celebração de três rituais no contexto de matanças de, respectivamente, ao 

menos cem homens por ritual. Ainda pesquisando o termo no dicionário onomástico 

de Wolfgang Pape, manifesta-se que hecatonfonias não eram tão incomuns na 

 
 
747 PAPE, 1875, v. 1, p. 494.  
748 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 172. 



259 
 
 

Grécia, e eram celebradas também a outros deuses em outras regiões, como a Ares 

em Lemno e em Creta.749 

4.3.2 Os sacrifícios dos táuridas a Ártemis  

Aqui, o próprio Clemente cita uma obra de Eurípides – que muito 

provavelmente, é a tragédia “Ifigênia em Táurida”. Pouco após o início da obra, a 

sacerdotisa Ifigênia se apresenta como partícipe de rituais de sacrifício de gregos 

errantes a Ártemis. Ela trabalhava consagrando os gregos a Ártemis, enquanto outras 

pessoas perfaziam a vitimação.750 O classicista inglês Arthur Way explica que esta 

Ifigênia havia sido, conforme a lenda, arrebatada pelo poder de Ártemis da localidade 

de Áulis, onde ela própria haveria de ser sacrificada. O arrebatamento a levou ao país 

dos táuridas, aonde foi feita sacerdotisa de Ártemis com fins de consagrar seres 

humanos ao sacrifício.751 

É evidente que Clemente conhecia, provavelmente também por tradição oral, 

as lendas artemísias concernentes a Ifigênia. Afinal, estas tradições percorriam o 

mundo antigo; e certamente também havia lido ou assistido a tragédia de Eurípides, 

se não ouviu o conteúdo da mesma de pessoas conhecidas. Considerando o 

argumento de autoridade que a tragédia de Eurípides representava para as 

comunidades pagãs desprovidas de cânone escriturístico e de doutrinas uniformes 

sobre a natureza de seus deuses e deusas, no contexto de Clemente, não havia 

possibilidade de questionar a afirmação de que Ártemis se regozija em sacrifícios 

humanos. A pesquisa moderna se interessa, porém, pela realidade factual da 

religiosidade táurida.  

Antes de proceder ao inquérito sobre esta dimensão, é necessário ainda 

compreender quem foi Eurípides. O filólogo clássico alemão Lutz Käppel atribui a ele 

nada menos que 92 dramas, considerando-o um dos três mais renomados poetas 

gregos com Ésquilo e Sófocles, e situa sua vida entre 485-84 e 407-06 a.C. Sua 

primeira apresentação como poeta foi por volta de 455 a. C. Acerca do posicionamento 

 
 
749 PAPE, 1875, v. 1, p. 339.  
750 EURIPIDES; WAY, Arthur S. Iphigeneia in Taurica. In: WAY, Arthur S. Euripides. London: William 

Heinemann, 1929. v. 2, p. 287. 
751 EURIPIDES/WAY, 1929, p. 279. 



260 
 
 

filosófico de Eurípides, Käppel afirma que era crítico de deuses e religiões e descrente 

na capacidade humana de gerar moral a partir da razão, compreendendo o ser 

humano como incapaz de se libertar de suas próprias paixões.752 Este posicionamento 

radical sobre o gênero humano e as religiões e seus deuses pode ter influenciado 

seus escritos e talvez distorcido verdades históricas em favor de narrativas 

tendenciosas.  

A pesquisa pelo termo “Península Táurida” na Enciclopédia de Conversação 

de Meyer remete ao artigo referente à Crimeia.753 De acordo com este artigo, por sua 

vez, consta que este termo é de origem tártara e apenas é registrado desde o século 

XIII, sendo que antes os nomes Quersoneso e Táurida, ou Quersoneso Táurida eram 

os denominadores da península. O povo originário da Crimeia, até onde a 

Enciclopédia de Meyer tem conhecimento, eram os táuridas, os quais provavelmente 

emigraram em tempos antigos do Cáucaso. Por volta de 600 a. C., a Crimeia passou 

a ser colonizada por gregos; na época de Clemente, estava incorporada no Império 

Romano.754  

Se existe algum cerne histórico na narrativa de Eurípides, sacrifícios humanos 

em honra à divindade identificada por Ártemis – que talvez era uma deusa do Cáucaso 

que foi identificada com Ártemis por colonos gregos – devem ter acontecido mais 

tardar por volta do início da colonização grega. Eurípides se refere, provavelmente, a 

um período anterior ou concorrente com o início da colonização da Crimeia, talvez o 

mesmo período no qual gregos da Messênia e de outras partes da Grécia celebravam 

suas hecatonfonias, ou ainda anterior.  

Apenas uma pesquisa arqueológica e/ou bibliográfica da história da Crimeia 

e de religiões da Antiguidade no Cáucaso, que excede as faculdades da redação da 

tese, pode confirmar ou invalidar a narrativa de Eurípides. Fato é que Eurípides foi 

considerado fonte segura para a compreensão da natureza de Ártemis na época de 

Clemente, uma vez que seus dramas eram publicamente executados em teatros 

gregos.  

 
 
752 KÄPPEL, Lutz. Euripides. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 

1999. v. 2, p. 1661. 
753 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 19, p. 355. 
754 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11, p. 684. 



261 
 
 

4.3.3 O sacrifício em Pela da Tessália a Peleu e Quíron 

Aqui, assim como no exemplo anterior, há uma referência bibliográfica; as 

“Histórias Milagrosas” de Mônimo. Não há nem remota possibilidade de acessar esta 

obra, e nem sequer biografias confiáveis sobre o autor. Mônimo é um desconhecido 

até mesmo da Suda, uma enciclopédia que refere a diversos autores desconhecidos 

da atualidade; e enciclopédias modernas aqui citadas também o desconhecem.  

A única referência a Mônimo conhecida pela redação da tese consta no 

Dicionário Onomástico de Wolfgang Pape. Ele faz menção a seis pessoas com este 

nome, da qual uma é o Mônimo em questão; além de Clemente, Cirilo de Alexandria 

alude a ele,755 o que leva a crer que as obras de Mônimo eram acessíveis na biblioteca 

de Alexandria. 

Além deste, há mais um Mônimo escritor citado por Pape, um discípulo de 

Diógenes cujas obras ou eram desconhecidas por Wolfgang Pape ou se perderam 

sem exceção.756 É impossível verificar este Mônimo e aquele conhecido por Clemente 

e Cirilo são ou não a mesma pessoa, considerando a escassez de referências ao 

verbete “Mônimo” verificada na presente pesquisa. 

A incursão em termos como Pela, Peleu e Quíron não auxilia na tarefa de 

verificação das informações de Mônimo. A Enciclopédia de Conversação de Meyer 

conhece duas cidades com este nome, a primeira delas a residência de Felipe II e seu 

notório filho, Alexandre o Grande, e a segunda na Palestina.757 Certamente não é a 

Pela palestinense que Clemente menciona; porém afirmar que a cidade macedônia 

seja a mesma Pela de Mônimo é impossível, salvo se Mônimo ou Clemente se 

equivocaram; a Macedônia e a Tessália são duas regiões distintas da Grécia.  

Sobre Peleu e Quíron, a Enciclopédia de Conversação de Meyer fornece 

dados biográficos, mas silencia sobre rituais celebrados em honra a eles. Assim, 

Quíron é um centauro conforme Homero, e Peleu é seu neto, o qual foi salvo por meio 

 
 
755 PAPE, 1875, v. 2, p. 943.  
756 PAPE, 1875, v. 2, p. 943. 
757 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 15, p. 549. 



262 
 
 

de Quíron da mão de demais centauros. Quíron é considerado professor de medicina 

do deus da cura Asclépio e de cítara do aventureiro Áquiles.758 

Sobre Peleu, acredita-se na mitologia grega que foi exilado à Tessália – o que 

explicaria a conexão com uma cidade naquela região. A Enciclopédia de Conversação 

de Meyer apresenta o seguinte relato:  

Peleu, no mito grego filho de Éaco, rei de Egina e da Endeída, irmão de 
Télamon. Como este foi exilado por causa do homicídio de seu meio-irmão 
Foco, P[eleu] foi a Ftia em Tessália ao rei Euritião, que o purifica da culpa de 
sangue e lhe dá sua filha Antígona e a terceira parte do país como dote. 
Participando com ele da Caça Calidônica, ele o mata sem querer e foge para 
Iolco a Acasto, que o reestabelece. Quando ele rejeita os pedidos de sua 
esposa [a esposa de Euritião] Astidamia, ela o difama junto a sua esposa, 
[dizendo] que ele quer casar com a filha dela [a filha de Astidamia e Euritião], 
Estérope, razão pela qual Antígona se enforca, e junto a Acasto, [dizendo] 
que ele a tivesse perseguido, razão pela qual este procura causar a sua morte 
durante uma caça. Por vingança, P[eleu] mata Acasto e sua mulher e se 
apodera do governo em Iolco. Aí ele ganha a nereída Tétis, a qual os deuses 
lhe determinaram por mulher (conforme a saga pré-homérica mais antiga ele 
a ganha em um campeonato de boxe). Durante a festa de casamento 
celebrada junto a seu avô materno Quíron os deuses estão presentes e o 
presenteiam ricamente, enquanto Éris joga a maçã dourada entre os 
hóspedes. De Tétis ele é o pai de Áquiles, a quem ele sobreviveu.759 

Estas informações, que reúnem relatos homéricos e anteriores a Homero, 

apenas podem auxiliar a tentar recriar a narrativa da religião que sacrificara um 

homem a Peleu e Quíron – se é que esta religião jamais existiu. Trata-se de um 

contexto marcado pelo homicídio; e os mitos de Peleu mostram diversas formas de 

lidar com este tema. O pai de Peleu exila seu filho por um parricídio; Peleu emigra à 

Tessália e, por descuido, causa a morte de mais um homem, razão pela qual ele 

precisa ir a Iolco; e em Iolco, ele resolve seus problemas com o governo local matando 

 
 
758 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 3, p. 908. 
759 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 15, p. 547. (Tradução nossa). Original: 

Peleus, im griech. Mythus Sohn des Äakos, König von Ägina, und der Endeïs, Bruder des Telamon. 
Wie dieser vom Vater wegen der Ermordung des Halbbruders Phokos verbannt, ging P. nach Phthia 
in Thessalien zum König Eurytion, der ihn von der Blutschuld reinigt und ihm seine Tochter Antigone 
und den dritten Teil des Landes an Mitgift gibt. Mit diesem Teilnehmer an der Kalydonischen Jagd, 
tötet er ihn aus Versehen und floh nach Jolkos zu Akastos, der ihn entsühnt. Als er die Anträge von 
dessen Gemahlin Astydameia zurückweist, verleumdet sie ihn bei seiner Gattin, er wolle ihre Tochter 
Sterope heiraten, worauf Antigone sich erhängt, und bei Akastos, er habe ihr nachgestellt, worauf 
dieser auf einer Jagd seinen Tod herbeizuführen sucht. Aus Rache tötet P. Akastos und sein Weib 
und bemächtigt sich der Herrschaft in Jolkos. Dann gewinnt er die ihm von den Göttern zum Weibe 
bestimmte Nereide Thetis (nach der ältern vorhomerischen Sage gewinnt er sie im Ringkampf). An 
der bei seinem mütterlichen Grossvater Cheiron gefeierten Hochzeit nehmen die Götter teil und 
beschenken ihn reich, während Eris den goldenen Apfel unter die Gäste schleudert. Von Thetis ist 
er Vater des Achilleus, den er überlebte. 



263 
 
 

o governante e se tornando rei. A medicina e a música do centauro Quíron podem ter 

se transmitido em louvores com determinado modo de execução ou conteúdo e 

práticas de curandeirismo no contexto de Pela. Caso se verifique a realidade de 

sacrifícios humanos nas religiões da antiga Tessália, é possível que um ou mais 

destes exemplos de homicídio tenha sido a base doutrinária para a prática do 

sacrifício. 

A identificação de Pela com a Ftia do mito de Peleu, além de impossível por 

falta de fontes, não seria de ajuda por falta de certeza sobre a localização e sistema 

religioso da cidade. Pape acredita que Pela na Tessália, apenas mencionada no 

Protréptico de Clemente de Alexandria, é um nome alternativo para uma cidade 

tessálica conhecida também por Pelene.760 Ao pesquisar por “Pelene na Tessália”, 

Pape omite a existência da cidade.761 O lexicógrafo conhece a cidade de Ftia, 

explicando que se trata de uma cidade muito antiga junto ao rio Esperqueu, outrora 

capital da região da Ftiótida, parte da Tessália;762 mas nem Pela/Pelene nem Ftia são 

conhecidas das enciclopédias às quais a redação da tese teve acesso. 

Trata-se, portanto, de uma tradição tessálica muito antiga, à qual algum 

Mônimo – se era o filósofo discípulo de Diógenes ou outro, não é possível verificar – 

teve acesso, e foi citada talvez pela última vez por Clemente, para cair no 

esquecimento. O material disponível não permite verificar ou falsificar a narrativa. 

4.3.4 Os sacrifícios a Zeus em Creta e a Dionísio em Lesbo 

Fazendo jus à fidedignidade que manteve até agora, Clemente apresenta 

duas fontes para suas afirmações sobre sacrifícios a Zeus em Creta e a Dionísio em 

Lesbo. Infelizmente, Stählin denota a realidade de que obras dos dois historiadores 

citados apenas subsistem em coleções de fragmentos.763  

A pesquisa sobre Zeus de Creta não é tão exígua quanto a antiguidade dos 

eventos e fontes possa causar a impressão. O túmulo de Zeus daquela ilha já fora 

mencionado no contexto desta tese, e as teorias sobre o Zeus histórico também. Não 

 
 
760 PAPE, 1875, v. 2, p. 1163. 
761 PAPE, 1875, v. 2, p. 1164. 
762 PAPE, 1875, v. 2, p. 1613. 
763 CLEMENS, 1934, p. 114. 



264 
 
 

foi possível localizar informações sobre os ritos religiosos dos líctios; nem por isto, a 

história pode ser considerada inverídica.  

Teólogos greco-ortodoxos contemporâneos como Alexandros Papaderos, o 

fundador da Academia Ortodoxa de Creta, localizam este túmulo nas colinas de Giucta 

ao sul da capital Heráclio.764 Porém, se há um túmulo de Zeus, faz sentido que haja 

uma cidade natal de Zeus. Há fortes indícios que este lugar seja Licto, porque a 

Teogonia de Hesíodo aponta Licto como o local de nascimento de Zeus. O contexto 

do nascimento de Zeus é narrado da seguinte forma: 

Réia submetida a Crono pariu brilhantes filhos:  
Héstia, Deméter e Hera de áureas sandálias,  
o forte Hades que sob o chão habita em um palácio  
com impiedoso coração, o troante Treme-terra  
e o sábio Zeus, pai dos Deuses e dos homens,  
sob cujo trovão até a ampla terra se abala.   
E engolia-lhes o grande Crono tão logo cada um  
do ventre sagrado da mãe descia aos joelhos,   
tramando-o para que outro dos magníficos Uranidas  
não tivesse entre os imortais a honra de rei.   
Pois soube da Terra e do Céu constelado  
que lhe era destino por um filho ser submetido  
apesar de poderoso, por desígnios do grande Zeus.   
E não mantinha vigilância de cego, mas à espreita  
engolia os filhos. Réia agarrou-a longa aflição.   
Mas quando a Zeus pai dos Deuses e dos homens   
ela devia parir, suplicou-lhe então aos pais queridos,  
aos seus, à Terra e ao Céu constelado,  
comporem um ardil para que oculta parisse  
o filho, e fosse punido pelas Erínias do pai  
e filhos engolidos o grande Crono de curvo pensar.  
Eles escutaram e atenderam à filha querida  
e indicaram quanto era destino ocorrer  
ao rei Crono e ao filho de violento ânimo.   
Enviaram-na a Licto, gorda região de Creta,  
quando ela deveria parir o filho de ótimas armas,   
o grande Zeus, e recebeu na terra prodigiosa,  
na vasta Creta para nutri-lo e criá-lo.   
Aí levando-o através da veloz noite negra atingiu  
primeiro Licto, e com ele nas mãos escondeu-o  
em gruta íngreme sob o covil da terra divina  
no monte das Cabras denso de árvores.   
Encueirou grande pedra e entregou-a  
ao soberano Uranida rei dos antigos Deuses.  
Tomando-a nas mãos meteu-a ventre abaixo  
o coitado, nem pensou nas entranhas que deixava  
em vez da pedra o seu filho invicto e seguro  

 
 
764 PAPADEROS, Alexandros. Kreta, Kirche von. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Mohr-

Siebeck: Tübingen, 2001. v. 4, p. 1743. 



265 
 
 

ao porvir. Este com violência e mãos dominando-o  
logo o expulsaria da honra e reinaria entre imortais.765 

A longa citação da Teogonia na tradução do classicista brasileiro José Antônio 

Alves Torrano apresenta uma narrativa sobre o contexto no qual Zeus nasceu. Uma 

leitura evemerista deste relato manifesta uma família que sequer merece o nome pela 

desestruturação completa que apresenta. O pai de Zeus é um pedocida, o oposto do 

Pai a quem a cristandade eleva a oração do Pai-Nosso, e considera aceitável a 

antropofagia de seus próprios filhos como método de eliminação de possíveis 

concorrentes ao poder. Sua mãe precisa de artimanhas para manter o pequeno Zeus 

vivo, porque o regaço de Crono não representa proteção, e sim uma ameaça maior 

que permanecer em uma gruta no meio da floresta, com animais selvagens e outros 

perigos para crianças. A vida de Zeus, assim como a de seus irmãos, não tem valor 

incondicional para o contexto da narrativa de Hesíodo – ela é necessária para derrubar 

o poder de Crono, interesse este perseguido pelos seus sogros Céu (Urano) e Terra 

(Gaia), pais de Réia. Céu e Terra em nada se empenharam para salvar a vida de 

outros netos seus. Um mito fundante deste tipo facilmente pode ter levado à prática 

de sacrifícios humanos.  

Sobre Licto e o povo líctio, a modernidade conhece apenas um minúsculo 

vilarejo nas montanhas cretenses sem significação comercial, administrativa ou 

religiosa além do contexto imediato, no interior de Castelli. Historiadores cretenses 

conhecem, porém, a importância de Licto para Creta na antiguidade. Na antiga 

acrópole, hoje em dia inabitada, governava-se desde as épocas da guerra de Troia; 

foi a capital da Creta Oriental até 343 a. C, e ruínas de uma ágora e de uma grande 

basílica cristã mostram a significância que a cidade teve mesmo durante os primeiros 

séculos da era cristã.766 O fato de Clemente mencionar os líctios como um povo à 

parte manifesta a importância econômica e religiosa da cidade. Talvez a arqueologia 

venha a descobrir testemunhos sobre a religiosidade em Licto em tempos vetustos ou 

bibliografias sobre cultos a Zeus naquela cidade que possam levar adiante a pesquisa 

sobre esta referência ressurjam.  

 
 
765 HESÍODO, 1992, p. 132-133.  
766 LYTTOS ancient town. Disponível em: https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html. Acesso em 

13 set. 2023. 

https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html


266 
 
 

Sobre o sacrifício a Dionísio na ilha de Lesbo, Clemente alega que era o 

mesmo tipo de sacrifício, razão pela qual não foi tratado separadamente como os três 

anteriores. Assim como a de Antíclides, a obra de Dósidas se perdeu por completo, e 

assim é impossível restituir a narrativa. Há evidências, entretanto, que houve culto a 

Dionísio nesta ilha; no contexto desta obra, foi analisado o testemunho do ministro de 

louvor a deuses gregos Árion de Metimna – Metimna é uma cidade em Lesbo (Confira 

o item 4.1). Árion ministrava louvor a Dionísio, além de outros deuses; caso ressurjam 

alguns de seus louvores, pode ser que lá também seja encontrada referência que 

apoie a narrativa de Dósidas citada por Clemente.  

O próprio Dósidas é uma figura envolta em mistério – conforme Pape, o nome 

aparece exclusivamente neste lugar no Protréptico, o que leva Pape a crer que seja 

um dos homens conhecidos por Dosíadas, ou um poeta da ilha de Rodos ou um 

historiador.767 Nada disso pode, entretanto, ser afirmado com certeza.  

Considerando as dimensões de Lesbo, suas colonizações eólica e jônica que 

levaram à edificação de vários centros urbanos com características diferentes, e a 

própria geografia tripartite da ilha,768 a referência a Lesbo como um todo também não 

clarifica a situação. Embora haja indícios de um culto a Dionísio na cidade de Metimna, 

nada afirma que este foi o lugar cúltico no qual Dósidas situou o sacrifício humano. 

Conclui-se que, embora seja difícil desacreditar Clemente, que a pesquisa 

empenhada por ele não pode ser reproduzida nem pelas fontes alegadas – que estão 

perdidas – nem por outras fontes conhecidas pela redação da tese, que não chegam 

à época em questão. Os mitos fundantes das religiões de Zeus e Dionísio não são 

prova da ausência de sacrifícios humanos porque não afirmam a dignidade humana; 

se as fontes de Clemente são verídicas ou não, há de permanecer um mistério até o 

surgimento de novas provas arqueológicas e/ou bibliográficas.  

4.3.5 O sacrifício dos focenses à Ártemis Taurópola 

O mesmo problema com a bibliografia de Mônimo surge quando Pítocles é 

mencionado. Nem a Suda possui um artigo sobre ele. Wolfgang Pape identifica este 

 
 
767 PAPE, 1875, v. 2, p. 330. 
768 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 12, p. 438. 



267 
 
 

Pítocles citado no terceiro livro do Protréptico com um escritor de Samos, que é citado 

também nas “Paralelas Menores”, que Pape atribui a Plutarco e na obra “Stromata” 

de Clemente.769 No item seguinte (4.3.6.), será apresentado por que a opinião de Pape 

sobre a obra é controversa. 

O próprio Plutarco, conforme a pesquisa do filósofo e historiador alemão 

Karlheinz Hülser, viveu por volta de 45 a 125 da era cristã.770 Considerando a 

proximidade com a época de vida de Clemente de Alexandria, sua obra certamente 

foi conhecida na biblioteca de Alexandria.  

Duas das três referências apresentadas por Pape afirmam que este Pítocles 

é habitante da Ilha de Samos: “Stromata”,771 por Clemente de Alexandria, e as 

Paralelas Menores.772 Considerando que o próprio Pape conhece mais de uma dúzia 

de Pítocles diferentes,773 o quadro referencial apresentado é suficiente para deliberar 

sobre eventuais razões que levaram Pape a considerar estes três Pítocles uma e a 

mesma pessoa, mas não para pontuar a época da redação da fonte que Clemente 

cita no Protréptico ou sua confiabilidade enquanto retrato da realidade religiosa na 

Fócida antiga.  

Pítocles de Samos é apresentado como escritor das Histórias Itálicas em 

Stromata e na primeira citação das duas presentes nas Paralelas Menores. Stromata 

se refere ao quarto e as Paralelas Menores ao terceiro livro da série. Na segunda 

citação da obra, é citado o terceiro livro da série “Sobre a Agricultura”, que também 

não consta até onde se sabe.  

Resta averiguar, portanto, o que se pode descobrir sobre Ártemis Taurópola. 

Eurípides relata em sua tragédia sobre o culto de Ártemis no que hoje se chama 

Crimeia (confira o item 4.3.2); a Fócida, entretanto, fica em outra parte da Europa, na 

 
 
769 PAPE, 1875, v. 2, p. 1282. 
770 HÜLSER, Karlheinz. Plutarch: Philosophie. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: 

Mohr-Siebeck, 2003. v. 6, p. 1409. 
771 CLEMENS von Alexandreia. Teppiche wisserschaftlicher Darlegungen entsprechend der wahren 

Philosophie (Stromateis) Buch I-III. In: BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der 
Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung. München: Kösel & 
Pustet, 1936. seq. 2, v. 17,  p. 115. 

772  PLUTARCH (?). Parallela minora 14. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D14. Acesso em 26 set 2023; PLUTARCH (?). Parallela minora 41. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D41. Acesso em 26 set 2023. 

773 PAPE, 1875, v. 2, p. 1282-1283. 



268 
 
 

Grécia. É possível, porém, a partir do dicionário onomástico de Pape, inferir que se 

trata da mesma deusa. Citando diversas fontes gregas, ele denota que o nome 

significava “aquela que habita com os táuridas”.774 Possivelmente o culto dessa deusa 

veio se alastrando na Grécia continental conforme colonos gregos vinham à Crimeia 

e o trânsito de barcos gregos permitia o intercâmbio de mitos.  

Isto situa o período no qual o sacrifício mencionado em “Sobre a Concórdia” 

e citado por Clemente como após o início da colonização grega da Crimeia, ou seja, 

após 600 a. C. Um período distante o suficiente para que eventos marcantes para 

cidades da época se apaguem por completo na história moderna, mas próximo o 

suficiente de Clemente para que tenha tido acesso a fontes fidedignas sobre o assunto 

– que não sobreviveram o fim da biblioteca de Alexandria.  

4.3.6 Os sacrifícios de Erecteu de Atenas e de Mário de Roma 

A informação sobre estes dois sacrifícios é, como em todos os outros 

exemplos, fundamentada em documentos. O alexandrino novamente apresenta as 

suas fontes – um certo Demárato, que redigiu uma obra intitulada “Assuntos Trágicos”, 

e um historiador de nome Doroteu, que redigiu as “Histórias Itálicas”.  

Stählin informa que estas obras apenas aparecem em coleções de 

fragmentos, mas há outra fonte que retrata o mesmo assunto – as “Paralelas 

Menores”, que Stählin acredita terem surgido da pena de Plutarco.775 Considerando a 

acessibilidade desta obra e que a inacessibilidade de informação importante sobre 

demais autores citados por Clemente cujas obras se perderam, não faz sentido para 

o objetivo da tese buscar informações biográficas sobre os autores mencionados, nem 

é salutar pesquisar a vida de Erecteu e Mário, desconsiderando antes as “Paralelas 

Menores”.  

O filólogo clássico estadunidense Frank Cole Babbitt adverte que a 

autenticidade da fonte, tanto em questão de autoria quanto em questão de veracidade 

do conteúdo, é severamente debatida. Se bem que alguns pesquisadores como o 

compilador de fragmentos de historiadores gregos Müller e o investigador da obra 

 
 
774 PAPE, 1875, v. 2, p. 1497. 
775 CLEMENS, 1934, p. 114-115. 



269 
 
 

Joseph Schlereth – o qual é citado por Stählin como fonte onde encontrou a referência 

a Erecteu e Mário – teóricos da alçada de Hercher e Luria consideram o livro uma 

paródia, sendo que Hercher, contrariado por Schlereth, entende que grande parte dos 

eventos e lugares mencionados jamais existiram.776 

É implausível que um teórico tão familiarizado com a antiguidade 

grecorromana como Otto Stählin, a cuja pesquisa a redação desta tese deve o 

conhecimento sobre diversas referências parafraseadas, mas não citadas 

explicitamente por Clemente, tenha adotado a opinião de Schlereth – e citado 

Schlereth como fonte – por ignorância das demais opiniões acerca do livro. Stählin 

deve ter sido convencido pelas argumentações de Schlereth. Nem por isto, é possível 

considerar uma única fonte cuja autenticidade ainda é contestada governar a 

compreensão sobre o assunto. A tradução de Babbitt da seção em questão, cujo 

original se encontra em grego, pode ser transmitida em português da seguinte 

maneira: 

Quando Erecteu estava em guerra contra Eumolpo, ele soube que venceria 
caso ele sacrificasse sua filha antes da batalha, e, anunciando isto à sua 
mulher Praxítea, ele sacrificou sua filha. Eurípides recorda isto no “Erecteu”. 
Quando Mário estava lutando contra os cimbros e perdendo, ele viu em um 
sonho que venceria caso sacrificasse sua própria filha antes da batalha; pois 
ele tinha uma filha Calpúrnia. Uma vez que ele preferiu seus concidadãos 
ante às forças da natureza, ele perfez o ato e ganhou a vitória. E até o 
presente dia há dois altares na Alemanha que emanam som de trombetas 
nesta época do ano. Assim Doroteu escreve no quarto livro das Histórias 
Itálicas.777 

Seja notado que a linguagem simples tenta retratar o original, usando as 

mesmas palavras repetidamente e com frases pouco conexas. Além disso, a 

 
 
776 BABBITT, Frank Cole. Introduction. In: PLUTARCH (?). Greek and Roman Parallel Stories 

(Parallela Graeca et Romana). Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
Dintro. Acesso em 25 set 2023.  

777  PLUTARCH (?). Parallela minora 20. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D20. Acesso em 25 set 2023. (Tradução nossa). Original: When Erechtheus was at war with 
Eumolpus, he learned that he would conquer if he sacrificed his daughter before the battle, and, 
communicating this to his wife Praxithea, he sacrificed his daughter. Euripides records this in the 
Erechtheus.  
When Marius was fighting the Cimbri and was being worsted, he saw in a dream that he would 
conquer if he sacrificed his daughter before the battle; for he had a daughter Calpurnia. Since he 
placed his fellow-citizens before the ties of nature, he did the deed and won the victory. And even to 
this day there are two altars in Germany which at that time of year send forth the sound of trumpets. 
So Dorotheüs in the fourth book of his Italian History. 



270 
 
 

reprodução da mesma sequência de personagens que aparece no Protréptico pode 

significar uma dependência do presente texto para com o texto de Clemente, assim 

como Júlio Fírmico Materno se valeu de outras partes da série Protréptico para 

fundamentar suas ideias. (confira 4.2.2 e 4.2.3).  

O contrário – que Clemente tenha se servido deste autor – é altamente 

improvável; Clemente se vale de uma fonte diferente para acessar a Erecteu, 

enquanto este autor cita o “Erecteu” (uma suposta tragédia) de Eurípides e o mesmo 

Doroteu de Clemente. A confirmação da hipótese de que o autor das Paralelas 

Menores redigiu partes de seu livro em dependência literária do teólogo alexandrino 

excluiria a possibilidade da autoria de Plutarco, que é anterior a Clemente. Não é 

provável que tenha sido Plutarco o autor, também, porque o livro não se apresenta 

como escrito por Plutarco e porque já há uma biografia extensa de Mário – o mesmo 

Mário que guerreou contra os cimbros778 – nas Vidas Paralelas, uma obra cuja autoria 

plutárquica está fora de questão e lá, ele não é comparado com Erecteu, e sim com 

Pirro.779 Nas Vidas Paralelas, as informações sobre Calpúrnia mencionadas pelo autor 

das Paralelas Menores não constam no contexto da batalha contra os cimbros.780 

A obra das Paralelas Menores se apresenta com o interesse de comparar 

eventos do passado distante do autor, por vezes considerados míticos, com eventos 

mais recentes, defendendo que a mitologia tem veracidade na sua narrativa.781 

Enquanto Clemente cita Erecteu e Mário numa sequência de narrativas sobre 

sacrifícios humanos, o par aparece lá isolado e fora de uma linha de raciocínio. Não 

se apresenta, também, uma comparação entre os dois, como é o costume de Plutarco 

nas Vidas Paralelas; se é que existiu, foi perdida. 

Deve-se tratar de um autor pagão – confira a narrativa sobre altares 

emanando sons na Alemanha em memória a um sacrifício pagão – desejando 

discorrer sobre assuntos relevantes à sua mitologia, porém desinteressado em retratar 

qual a origem real de suas fontes, remetendo a outras que não são de origem cristã. 

 
 
778 PLUTARCH. The lives of the noble Grecians and Romans. New York: The Modern Library, 19[--

]. p. 508-509. 
779 PLUTARCH, 19[--], p. vi. 
780 PLUTARCH, 19[--], p. 508-509. 
781  PLUTARCH (?). Parallela minora 0. Disponível em: 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D0. Acesso em 25 set 2023. 



271 
 
 

Caso ele citasse Demárato e Doroteu na mesma ordem, possivelmente seria 

descoberto que ele depende de Clemente.  

Não é possível descobrir se Eurípides escreveu alguma peça com o nome 

“Erecteu”. Lutz Käppel desconhece edições deste livro, não o mencionando no seu 

artigo sobre o autor;782 a Enciclopédia de Conversação de Meyer também silencia 

sobre esta obra;783 por fim, Wolfgang Pape conhece apenas esta menção ao Erecteu 

de Eurípides.784 Considerando a hipótese de que o escritor das Paralelas Menores era 

pagão, a menção a uma obra de um poeta reconhecido no paganismo como Eurípides 

significa um argumento de autoridade, muito maior que a referência a um teólogo de 

outra religião.  

Se a citação foi feita de forma fidedigna, não se pode concluir. Certo é que 

dos autores citados por Clemente que foram analisados nos subitens 4.3.3 em diante, 

praticamente tudo se perdeu o que não foi aproveitado por teólogos alexandrinos; 

enquanto de Eurípides ainda no presente dia constam obras suficientes para coleções 

de vários tomos e apenas o autor das Paralelas Menores aparenta ter se valido desta 

suposta tragédia Erecteu. Isto reforça a hipótese de que se trata de uma ficção do 

autor das Paralelas Menores ou, no mínimo, de um escrito pseudoepígrafo de 

circulação muito limitada. 

Quem é o Demárato a quem Clemente se refere? Pape menciona cinco 

categorias de portadores do nome Demárato; um é filho do rei Áriston de Esparta; a 

segunda categoria são Demáratos atenienses e ligados a Atenas, dos quais há pelo 

menos cinco; a terceira são dois Demáratos ligados a Corinto; a quarta, um Demárato 

da Ilha de Rodes; a quinta, Demáratos conhecidos por sua atividade escrevente, entre 

eles o Demárato citado no Protréptico. Pape conhece uma citação de Demárato em 

outro lugar nas Paralelas Menores – e acredita serem o Demárato lá citado e o de 

Clemente a mesma pessoa.785 

Pape não aufere quaisquer informações biográficas a esse Demárato; resta 

pesquisar por Doroteu. Foi possível encontrar apenas em Pape referências a este 

 
 
782 KÄPPEL, 1999, p. 1661.  
783 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 6, p. 170-171.  
784 PAPE, 1875, v. 1, p. 377. 
785 PAPE, 1875, v. 1, p. 287.  



272 
 
 

nome. Há grande quantidade de Doroteus na Antiguidade Clássica, e Pape os 

classifica em dezesseis categorias diferentes. Na multidão de Doroteus, não consta a 

citação do Protréptico, apenas aquelas das Paralelas Menores.786  

A redação desta tese desconhece referências sobre Demárato e Doroteu além 

do Dicionário Onomástico de Pape, e Pape não oferece informações biográficas sobre 

nenhum deles. Considerando este estado de coisas, faz-se necessário pesquisar 

sobre Erecteu e Mário em enciclopédias modernas para poder determinar o contexto 

histórico no qual podem ter ocorrido os sacrifícios humanos mencionados no 

Protréptico. 

A Enciclopédia de Conversação de Meyer possui um artigo sobre Erecteu. 

Este Erecteu foi rei de Atenas e sacerdote de Atena, e a época de seu reino é anterior 

a Homero, afinal, ele é citado em suas obras. A obra de Meyer apresenta uma visão 

mais depreciativa ainda da religiosidade de Erecteu que o Protréptico, porque aqui 

consta que não só a filha mais jovem dele foi sacrificada, como também todas as 

outras suas filhas se sacrificaram voluntariamente à deusa Atena – não Ferefata! – no 

contexto da batalha contra Eumolpo.787 As fontes de Clemente acusam que o sacrifício 

tenha sido feito em súplica a Ferefata; mas a distância crônica do evento pode ter 

gerado variedade de fontes.  

Erecteu trabalhava como sacerdote num templo construído sob sua ordem, o 

Erecteion. Lá havia espaços cúlticos para a adoração de Atena, Poseidon, e do próprio 

Erecteu. Este templo se situava na acrópole de Atenas; fora destruído por volta de 

480 a. C. na guerra contra os persas e reconstruído oitenta anos depois. 788 Não é 

possível descobrir a partir das fontes encontradas se o culto a Erecteu foi instituído 

por ele próprio ou por sucessores – mas a constante de divinizar seres humanos no 

contexto helênico é denotada de uma ou de outra forma. A redação da Enciclopédia 

de Conversação de Meyer acredita que Erecteu e Erictônio são a mesma pessoa – 

pois há narrativas muito semelhantes sobre os dois. Uma delas, constante no trecho 

sobre Erictônio, é a lenda de que este – e em outras fontes, Erecteu – tenha inventado 

 
 
786 PAPE, 1875, p. 329. 
787 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 30. 
788 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 30. 



273 
 
 

a carroça de quatro rodas e após sua morte, tenha sido elevado por Zeus a trabalhar 

como cocheiro celestial, e que é visível nos céus na constelação Auriga.789  

Estas informações retratam que o período da vida de Erecteu/Erictônio ainda 

é bastante anterior à difusão do pensamento racional que o advento da filosofia trouxe 

a Atenas. Trata-se de um rei-sacerdote, muito semelhante a Ciniras de Pafo, que 

controla a vida civil, militar e religiosa da Atenas de seu tempo – e foi considerado 

divino. Uma possível pista para o período da vida de Erecteu é a vida de Homero, cujo 

período é extremamente debatido. A alemã Brigitte Mannsperger, filóloga e 

pesquisadora de Homero, situa sua vida na segunda metade do século VIII a. C.790 

Isto mostra a distância da qual Clemente observa a história de Erecteu, certamente 

por volta de um milênio ou mais. A perda das referências de Demárato e de outros 

autores em Alexandria impossibilita a reconstrução da vida deste rei-sacerdote e 

somente mitos como a história da carroça celestial sobrevivem. 

Muito mais acessível é a pesquisa sobre a vida de Mário. A Enciclopédia de 

Conversação de Meyer silencia sobre sacrifícios humanos perpetrados por Mário, mas 

ao menos, oferece datas de nascimento e morte – conforme a referência, ele nasceu 

em 156 a. C e faleceu no ano 86 a. C.791 Provavelmente, a informação sobre o 

sacrifício humano da filha de Mário constava exclusivamente na obra de Doroteu, que 

possivelmente atuou em um espaço crônico mais próximo a Mário que Plutarco, 

talvez, poucas décadas antes do nascimento de Cristo. 

Desta forma, embora a informação sobre o sacrifício de Erecteu, apesar de 

anterior àquela sobre Mário, sobreviveu a ponto de ser citada em enciclopédias 

modernas, não é possível reconstruir os eventos do sacrifício feito por Mário. Isto 

levanta questionamentos sobre os motivos de Doroteu de ter adicionado esta história 

às suas historiografias – questionamentos que só poderão ser resolvidos a contento 

se as obras deste historiador forem reencontradas.  

 
 
789 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 42. 
790 MANNSPERGER, Brigitte. Homer. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-

Siebeck, 2000. v. 3, p. 1873. 
791 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens. 

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 13, p. 315-316.  



274 
 
 

4.3.7 Exortações finais de Clemente de Alexandria 

O livro III conclui com exortações sobre a forma como se deve lidar com o 

politeísmo. Se é evidente que, após tantas críticas fundamentadas tão amplamente, 

Clemente desabonará o politeísmo e recomendará o abandono deste caminho, 

importa entender os princípios que Clemente aduz ao fazê-lo. Inicia-se com o fim do 

discurso citado em 4.3:  

Pois jamais um homicídio se tornará um sacrifício por ter ocorrido em um 
determinado lugar, também não quando alguém sob à guisa de perfazer um 
santo sacrifício, em amor a Ártemis ou a Zeus, em um lugar supostamente 
santo, no altar ao invés de na rua, assassina um ser humano, ao invés de em 
amor à ira ou ganância (estes também são demônios de estirpe semelhante); 
muito mais, um sacrifício deste gênero é assassinato e homicídio.792 

Não existe espaço para discussão em Clemente de Alexandria sobre o lugar 

e a importância da vida humana. Para Clemente, toda vida humana é sagrada, e 

nenhuma religião tem o direito de exigir a vida de um ser humano como sacrifício para 

qualquer deus. A equiparação deste tipo de prática com atos iracundos ou 

gananciosos que levam à morte de outras pessoas como serviço a demônios ilegitima 

e invalida estas atitudes como passíveis de aprovação ou até mesmo de tolerância na 

cristandade.  

Em seguida, Clemente manifesta sua indignação contra pessoas que 

sabiamente se esquivam de perigos da natureza como cobras e demais animais 

peçonhentos e de rapina, mas não só não evitam, como confiam nas entidades 

veneradas no politeísmo grego.793 O terceiro livro desfecha com um elenco de túmulos 

de deuses e sacerdotes de deuses adorados pelos gregos, alguns deles já 

mencionados nos últimos livros, como os reis Erictônio e Ciniras,794 culminando na 

seguinte exclamação: 

Mas já basta! Pois, se eu quisesse visitar todos os túmulos venerados por 
vós, então todo o tempo não me seria suficiente. E se não vos ataca a 
vergonha pelo que vós não vos acanhais de fazer, então perambulais 

 
 
792 CLEMENS, 1934, p. 115. (Tradução nossa). Original: Denn nimmermehr wird ein Mord zu einem 

Opfer dadurch, daß er an einem bestimmten Ort geschieht, auch dann nicht, wenn einer unter dem 
Vorgeben, ein heiliges Opfer zu vollziehen, der Artemis oder dem Zeus zu lieb, an angeblich heiliger 
Stätte, auf dem Altar statt auf der Straße, einen Menschen tötet, statt dem Zorn und der Habgier 
[das sind auch Dämonen ähnlicher Art] zu lieb; vielmehr Mord und Totschlag ist ein derartiges Opfer. 

793 CLEMENS, 1934, p. 115-116. 
794 CLEMENS, 1934, p. 117-118.  



275 
 
 

realmente como completamente mortos e lançastes vossa confiança em 
mortos. Ai, que sofrimento vos acomete, ó infelizes? Vossas cabeças estão 
envoltas escuramente na noite.795 

Clemente apresenta o politeísmo grego como uma religião de morte, 

incompatível com o seguimento ao Deus da vida. O objeto de veneração desta religião 

são pessoas mortas; uma das formas de veneração é o sacrifício humano; e esta 

religião não proporciona a vida eterna.  

O livro III conclui com estas palavras, ensejando, em primeira instância, 

comprovar aos interlocutores que a religião deles é completamente infrutífera. Mas 

qual o lugar da morte no politeísmo grego, comparado com a religião cristã? As críticas 

de Clemente estão fundamentadas a ponto de ressoarem em pesquisas que não 

contemplem suas obras? 

É a esta conclusão que se chega quando as pesquisas do filólogo e historiador 

alemão Hubert Cancik sobre o assunto são analisadas. Originalmente, no mundo 

grecorromano, não se entendia morte a partir de juízos de valor; tratava-se de uma 

parte inerente da vida sem caráter redentor ou punitivo. Mais tarde, a partir do século 

IV a. C., a morte passa a ser mais e mais compreendida como algo bom em si – e um 

dos principais promotores desta visão foi o filósofo Cícero, que cunhou a ideia da 

morte como libertação das amarras da corporeidade.796 

Aqui é necessário discernir o emprego de Cícero da anuência às ideias de 

Cícero. Clemente considerou Cícero uma fonte de informações úteis sobre assuntos 

de teologia pagã (confira 4.2.5.). Entretanto, Clemente discorda de Cícero 

veementemente – ainda que aqui o nome de Cícero não apareça – em se falando de 

tanatologia. Este conceito apofaticamente negativo da morte não é originário do 

paganismo grecorromano, e sim do Novo Testamento.  

Martinus Christianus de Boer, um teólogo holandês, apresenta a posição 

neotestamentária acerca da morte, concedendo assim um olhar para o mundo 

 
 
795 CLEMENS, 1934, p. 118. (Tradução nossa). Original: Doch genug! Denn wenn ich alle von euch 

verehrten Gräber aufsuchen wollte, Dann reichte nicht einmal die ganze Zeit mir aus. Und wenn 
euch nicht Scham erfaßt über das, was zu tun ihr euch nicht scheut, so wandelt ihr wirklich als 
vollkommen Tote umher und habt euer Vertrauen auf Tote gesetzt. Ach, was trifft euch für Leid, 
Unselige? Dunkel in Nacht ja sind eure Häupter gehüllt. 

796 CANCIK, Hubert. Tod I: Religionswissenschaftlich und religionsgeschichtlich – Griechische und 
römische Antike. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, 
p. 428-429.  



276 
 
 

conceitual que esteve disponível a Clemente para criar sua visão negativa deste 

evento e estado. Citando de Boer, 

A morte, seja do tipo físico, moral ou eterno, é um castigo divino para 
transgressões (Mc 7,10; Rm 1,32; Ap 2,23) ou o resultado inevitável do 
pecado (Rm 5,12-21; 6,16.21.23; 7,5.10.13; 1Co 15,21-22; Tg 1,15). – Nem 
sempre pode ser decidido qual significado da morte é intencionado no 
respectivo caso; às vezes, todos os três significados estão envolvidos. Assim, 
por exemplo, na afirmação de Paulo de que “a morte veio por um homem” e 
de que “todos morrem em Adão” (1Co 15,21-22) não apenas é mencionada 
a morte física, mas a morte moral e eterna. Ademais, a morte (θάνατος) pode 
ser personificada como uma potência inimiga e malévola, que tortura os seres 
humanos (cf. Ap 2,24; Rm 5,12-21; 1Co 15,26; He 2,14; Ap 21,4). A morte 
personificada pode englobar todos os três significados, como em 1Co 15,26: 
“O último inimigo que há de ser aniquilado” (e isto através de Jesus) “é a 
morte.”. A “ressurreição dos mortos”, que é tematizada em 1Co 15, não é, 
portanto, apenas a revivência dos corpos, mas também a vitória sobre a 
morte (1Co 15,54-55), nominalmente, sobre a potência que (se Cristo não 
intervier mediando) separa os seres humanos moralmente, eternamente e 
também fisicamente de Deus.797 

Para fins de clarificação, importa adicionar que o conceito que de Boer tem de 

“morte moral” é a separação de Deus causada por comportamento pecaminoso.798 Os 

três conceitos de morte são tematizados na série Protréptico, e percebidos como uma 

unidade manifesta na idolatria.  

Na obra anterior, constatou-se que Atanásio de Alexandria entendeu a 

corrupção – isto é, o passar do ser ao não-ser – como o afastamento de Deus, o qual 

é simultaneamente suprema essência e suprema bondade. Atanásio manifestou nos 

seus escritos a Macário a compreensão de que este afastamento de Deus ou 

corrupção se propagou mais e mais com o tempo por causa de doutrinas do diabo, às 

 
 
797 DE BOER, Martinus C. Tod IV: Neues Testament. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Tübingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 434. (Tradução nossa). Original: Der T. gleich ob physischer, 
moralischer oder ewiger Art, ist eine göttliche Strafe für Missetaten (Mk 7,10 par.; Röm 1,32; Apk 
2,23) oder das unvermeidliche Ergebnis von Sünde (Röm 5,12-21; 6,16.21.23; 7,5.10.13. 1Kor 
15,21f.; Jak 1,15). Nicht immer kann entschieden werden, welche Bedeutung von T. im jeweiligen 
Fall intendiert ist; manchmal sind alle drei Bedeutungen beteiligt. So ist z. B. in Paulus’ Behauptung, 
dass “durch einen Menschen der T. gekommen ist” und dass “sie in Adam alle sterben” (1Kor 15,21f.) 
nicht nur der physische, sondern auch der moralische und der ewige Tod gemeint. Ferner kann der 
T. (θάνατος) als eine feindliche, böswillige Macht personifiziert werden, die die Menschen quält (vgl. 
Apg 2,24; Röm 5,12-21; 1Kor 15,26; Hebr 2,14; Apk 21,4). Der personifizierte T. kann ebenfalls alle 
drei Bedeutungen umfassen, wie in 1Kor 15,26; “Der letzte Feind, der vernichtet wird” (und zwar 
durch Christus), “ist der T.”. Die “Auferstehung der Toten”, die in 1Kor 15 thematisiert wird, ist damit 
nicht einfach die Neubelebung der Leichen, sondern auch der Sieg über den T. (1Kor 15,54f.), 
nämlich über die Macht, die (wenn Christus nicht vermittelnd eingreift) die Menschen von Gott 
moralisch, ewig und auch physisch trennt.  

798 DE BOER, 2005, p. 434. 



277 
 
 

quais a humanidade dava ouvidos.799 Percebe-se que a história de recepção dos 

escritos neotestamentários na escola de Alexandria em questões tanatológicas se 

manteve durante os primeiros séculos bastante próxima aos compêndios manifestos 

no artigo de Boer.  

Conclui-se com a clarificação de que o diabo e seus súditos, os demônios, 

desejam matar o ser humano convencendo-o com doutrinas malévolas e refutáveis a 

partir da palavra de Deus de que a morte e o homicídio são o melhor caminho – ao 

menos, assim são descritos os inimigos de Deus na escola de Alexandria. Esta morte 

consiste na separação eterna de Deus. Clemente comprova com diversos exemplos 

de que as doutrinas às quais seus interlocutores aderiam eram doutrinas de demônios, 

e exorta ao abandono destes caminhos de morte. As concepções que Clemente 

apresenta em seus escritos perseveraram ainda após o concílio de Niceia na escola 

alexandrina. Adiante, na conclusão geral ao livro III, se pormenorizará quais 

consequências estas concepções diabolológicas manifestam para a apologética da 

compreensão de Deus. 

4.3.8 Conclusão sobre o livro III 

Esta conclusão deve, antes de qualquer coisa, responder à questão sobre a 

autenticidade da afirmativa de Clemente sobre o paganismo grego – de que se trata 

de religião de demônios, visto que pratica sacrifício humano. Ao menos no caso de 

Aristômenes de Messina, há evidências históricas que apresentam sua prática de 

hecatonfonias a Zeus, e em se falando de Erictônio ou Erecteu, como se prefira 

chamá-lo, obras modernas ainda manifestam adesão à narrativa de sacrifício humano 

praticado no contexto de seu sacerdócio. 

Uma tragédia de um notório autor pagão – Eurípides – narra sacrifícios 

humanos praticados no culto de Ártemis Taurópola, e caso for provado que se trata 

de verdade histórica, também as informações de Pítocles sobre sacrifícios humanos 

prestados a ela na Fócida encontrariam confirmação.  

Sobre o sacrifício de Mário aos Apotropeus, apenas uma fonte perdida, citada 

por Clemente e uma obra provavelmente pseudoepígrafa e pouco confiável em geral, 

 
 
799 STRELOW, 2020, p. 65.  



278 
 
 

transmite informações. Não foi possível encontrar citações que confirmassem as 

informações sobre os sacrifícios a Dionísio em Lesbo e a Peleu em Pela, começando 

pela impossibilidade de localizar a cena do alegado evento. Conseguiu-se juntar 

evidências sobre as correlações da figura de Zeus com a cidade de Licto, mas faltam 

as obras de Antíclides, das quais Clemente extraiu a informação citada, e não foi 

possível encontrar outras obras históricas sobre a liturgia deste lugar sagrado. 

Resumindo, ao menos dois eventos de sacrifício humano são confirmados 

independentemente. Não é possível, portanto, afirmar que jamais ocorreram 

sacrifícios humanos nas religiões gregas do contexto de Clemente. Outro detalhe que 

chama atenção e aumenta a plausibilidade é que há paralelas entre os relatos que 

Pausânias faz sobre Aristômenes e os sacrifícios que Eurípides registra em “Ifigênia 

na Táurida”.  

No caso de Aristômenes, o sacrifício e a dedicação aparentam ter ocorrido em 

dois momentos diferentes – a matança de cem inimigos é convalidada na religião 

messênica como uma hecatonfonia a Zeus; aparenta que a dedicação é posterior, 

portanto, ao sacrifício, que é o próprio momento de batalha. Quanto à religião de 

Ártemis, a sacerdotisa Ifigênia apenas dedicava os imolandos à deusa, e outras 

pessoas perfazem a execução ritual. Isto leva a crer que a prática corrente no 

politeísmo helênico do século VII a. C. não considerava necessária a imediatez de 

dedicação e imolação, nem tinha regras universais sobre sequência das duas.  

A conclusão de Clemente sobre o assunto – de que estas evidências são 

suficientes para mostrar a natureza demoníaca da religião grega – conduz a 

depreender sua diabolologia. O diabo e seus conservos querem separar o ser humano 

de Deus; estas religiões não apenas o fazem ao não glorificar o Deus da Bíblia, mas 

também ao praticar e incentivar a separação entre a criação e Deus, a saber, a morte. 

A prática da guerra, portanto, como nas religiosidades de Aristômenes, Erecteu e 

Mário, é uma atividade intimamente relacionada com a separação de Deus – se Cristo 

é o Príncipe da Paz, não é lícito iniciar uma guerra, e as religiões e rituais que se 

beneficiam com a guerra ou existem para fomentá-la não têm lugar numa 

espiritualidade sadia. 

Até este momento da leitura, quem lia o Protréptico e não era parte da igreja 

provavelmente não tinha um conceito tão negativo da morte quanto a cristandade o 

tem. Clemente apela ao instinto de sobrevivência das pessoas, que deparadas com 



279 
 
 

animal peçonhento, fogem de sua presença para evitar a morte. O Príncipe da Paz e 

sua salvação contrastam com este cenário desolador e ofereceriam um desfecho mais 

agradável que a lamentação concludente do livro III, mas Clemente se cala sobre ele, 

reservando comentários sobre Jesus Cristo para a Série “Pedagogo”.  

Ainda vale a pena enumerar as características de religiões consideradas 

demoníacas por Clemente e comparar com a compreensão diabolológica depreendida 

na obra “Contra as Heresias II” de Ireneu de Lião. (confira 3.1.2.4.) Ireneu analisou o 

sistema de crenças das escolas gnósticas de pensamento, e dentre todas as doutrinas 

que considera heréticas e insuficientes para a salvação, apenas as seitas de Marcião 

e de Marcos recebem títulos deste tipo. Clemente considera todo o sistema religioso 

grego, sem exceção, obra do diabo.  

A comparação das liturgias pagãs conhecidas a Clemente com as práticas 

litúrgicas consideradas demoníacas por Ireneu denota muitas semelhanças. A liturgia 

da comunidade gnóstica do mago Marcos, reprovada por Ireneu, comportava profecia 

por inspiração de demônio, confirmação de doutrinas reprovadas pela igreja mediante 

sinais e além disso, intercurso sexual entre o oficiante e fiéis da comunidade de acordo 

com as fontes da série “Contra as Heresias”. Perceba-se que no livro II, Clemente 

principia o discurso pela etimologia de termos cúlticos pagãos – “mântica”, a profecia 

sob inspiração de divindades pagãs, e “orgia”, rituais para o culto a divindades pagãs 

que podem envolver intercurso sexual (confira o item 4.2.1.). Os critérios das 

diabolologias esmirniota e alexandrina devem ter sido semelhantes.  

Quanto à doutrina, Ireneu reprova em Marcião a alteração de escritura 

sagrada cristã e a pregação de um deus superior ao da igreja, sendo que os que não 

veneram o presumido superior estão excluídos da salvação. Além disso, há em 

Marcos o mesmo tipo de anúncio de um deus superior ao Deus da igreja, e Marcos 

reduz a verdade a um conceito temporal e compreensível. 

O paganismo grego conhecido por Clemente é desconhecedor do Deus da 

Bíblia e divinizou outras estruturas não consideradas deidades no cristianismo, como 

a criação de Deus, atos de Deus ou autênticos ou presumidos, e experiências e 

emoções de seres humanos. Além disso, tradições, escritas ou orais, não reveladas 

pelo Deus da Bíblia são aceitas como regra de fé nestas religiões. Como foi analisado 

contrastando as exortações finais de Clemente (confira 4.3.7.) com os escritos a 

Macário redigidos por Atanásio de Alexandria, a obra do diabo enquanto mestre 



280 
 
 

doutrinário tem como objetivo afastar a humanidade de Deus. Então, para uma 

doutrina possa vir a ser considerada diabólica conforme a escola alexandrina, é 

necessário que ela afaste o ser humano de Deus. A divinização de diversas entidades 

e o reconhecimento de tradições pagãs como regra de fé, se não a causa, é 

consequência do afastamento de Deus.  

Há indícios para afirmar que na escola esmirniota, o afastamento de Deus 

também pode ter sido considerado algo demoníaco; afinal, as práticas de redatar as 

escrituras sagradas do cristianismo com fins de apregoar um novo deus, e afirmar a 

exclusividade soteriológica da nova doutrina do novo deus – como o fez Marcião – 

afasta a comunidade marciônica do Deus da Bíblia. Assim, um conceito reduzido e 

não suficientemente fundamentado da verdade, como Marcos o ensinava – uma 

mulher nua constituída de pares de letras gregas – pode afastar a comunidade 

gnóstica liderada por ele do Deus das Escrituras Sagradas, se é que isto já não 

acontecera por completo quando ele apregoou um novo deus. 

Ireneu combateu esta compreensão absolutista do alfabeto grego manifesta 

no pensamento teológico do mago Marcos ao introduzir informações históricas sobre 

a gênese deste alfabeto. Clemente combateu a compreensão de divindade de 

diversas entidades do panteão grego ao apresentar relatos sobre a vida e morte dos 

seres humanos que vieram a ser adorados sob o nome destas entidades. 

Manifestou-se nos compêndios analisados que, em termos da escola 

alexandrina, o afastamento de Deus é sinônimo de corrupção, e que esta corrupção 

leva à morte. O sacrifício de um ser humano como prática litúrgica não parece muito 

implausível numa religião classificada como ensinadora de caminhos de morte. Não 

há equivalente aos sacrifícios humanos do terceiro livro do Protréptico nas escolas 

gnósticas conhecidas por Ireneu; mas Ireneu rejeita as doutrinas de todas estas 

escolas porque as considera insuficientes para a salvação, e, portanto, condutoras à 

morte eterna. O ser humano pode, pela perseverança no erro, resistir à salvação e se 

opor ao projeto de Deus de salvar toda a humanidade, cooperando assim com o diabo 

mesmo não sendo considerado um discípulo dele nem pela igreja, nem por si próprio.  

Ireneu acredita que todos estes grupos que rejeitaram a salvação serão 

recapitulados no fim dos tempos em uma ecumene do Anticristo. De certa forma, o 

que Clemente vivenciou no seu contexto em Alexandria era uma pequena ecumene 

do Anticristo, porque grupos com doutrinas e práticas diversas, controversas de 



281 
 
 

religião para religião e dentro da própria religião, estavam sendo considerados como 

uma única grandeza, a partir de narrativas totalizadoras como aquelas consultadas 

por Cícero na redação de “Sobre a Natureza dos deuses” (confira o item 4.2.5.) 

Desta forma, a comparação entre os escritos de Ireneu e Clemente manifesta 

diversas semelhanças enquanto o assunto é diabolologia, se bem que o estado de 

coisas no contexto de Ireneu não estava tão distante da palavra de Deus quanto 

aquele retratado no Protréptico. Permanece a paralela que ambos os sistemas, o 

gnóstico e o pagão, são insuficientes para a salvação de acordo com as análises dos 

teóricos contemplados na tese. Sobre as consequências das constatações de 

Clemente acerca do paganismo grego para a religião cristã, será discorrido na 

conclusão geral deste capítulo. 

4.4 CONCLUSÃO SOBRE A APOLOGÉTICA DA COMPREENSÃO DE DEUS 

CONFORME A ESCOLA ALEXANDRINA DO PERÍODO PRÉ-NICENO 

Neste capítulo, estudaram-se os três primeiros livros da série Protréptico. No 

primeiro livro, analisou-se a forma como Clemente de Alexandria se serve do contexto 

cultural e vivencial para apresentar a Cristo, mas o faz sem conduzir ainda a uma 

vivência plena de fé na comunidade – naquele momento, surge a hipótese que ele 

protela este tipo de manual a um momento no qual a comunidade interlocutora esteja 

disposta a receber a fé por ter considerado a religião de seu contexto insuficiente para 

a salvação. 

No segundo livro, Clemente empreende um estudo detalhado da religiosidade 

pagã, iniciando com a etimologia de termos cúlticos e continuando com a análise de 

determinadas religiões embasada em referenciais históricos. A diversidade na prática 

litúrgica e profissão de fé em algumas comunidades religiosas pagãs impossibilita uma 

imagem completa delas a partir dos escritos de Clemente e de teóricos influenciados 

por ele, se bem que possibilita uma aproximação não apenas ao contexto vivencial de 

Clemente, mas ao modo como ele e predecessores compreenderam a função da 

liturgia na religião. A apresentação destas religiões e cosmovisões como prefiguradas 

na lei de Moisés a partir dos compêndios de Fílon aufere autoridade à Bíblia como 

livro de referência também sobre estes assuntos, enquanto reforça a impossibilidade 

de intercâmbio entre a tradição judaico-cristã e os cultos pagãos. A recorrência a 



282 
 
 

manuais teológicos redigidos fora desta tradição – a saber, pelo teólogo pagão Cícero 

– para categorizar estes movimentos religiosos a partir de suas origens, reforça a 

autoridade da categorização, não como uma imposição de narrativa por parte de 

cristãos ou judeus, mas sim como uma autocompreensão de pagãos. 

No terceiro livro, Clemente apresenta evidências da tese com a qual conclui o 

segundo – a ideia de que estas religiões pagãs são demoníacas. A inacessibilidade 

de grande parte da bibliografia apresentada por Clemente dificulta a pesquisa, mas 

não oculta o fato de que os sacrifícios humanos foram realidade histórica na Grécia 

antiga. Da compreensão de Clemente sobre o lugar vivencial do diabo nestas 

religiões, aliada com escritos de teólogos influenciados por ele, pode-se depreender 

o conceito de diabo como separador – aquele que separa o ser humano da comunhão 

com Deus.  

A análise deste compêndio de Clemente leva a questionamentos quanto à 

metodologia e a ilações sobre as consequências para a atualidade. É lícito protelar a 

apresentação dos sacramentos como meio de salvação até a decisão por Cristo? Não 

deveria o pregador da verdade cristã revelar toda a verdade ao interlocutor que deseja 

catequizar?  

A resposta se dá a partir da razão existencial do Protréptico. O livro não enseja 

aprofundar o conhecimento acerca da doutrina cristã, mas apresentar o erro da 

apostasia de Deus a partir de diversos exemplos de comportamentos e doutrinas 

errôneas. O mesmo autor escreveu outra série, “Pedagogo”, na qual estes assuntos 

são estudados mais a fundo. Se o interesse de Clemente está, ultimamente, na 

integração da comunidade interlocutora à igreja, o Protréptico apenas prepara o 

caminho para o ensinamento de Jesus, após o qual a pessoa leitora poderá tomar sua 

decisão. 

Outra pergunta pode urgir de pessoas que, por compreender o mundo inteiro 

como digno de condenação e em perspectiva de seguir o Anticristo em direção a morte 

eterna, suponham a adução de fontes provenientes de redações descomprometidas 

com ou opostas à igreja como impróprias para uma obra teológica passível de 

tolerância em meio cristão. Assim, a reprodução de liturgias e compreensões 

teológicas consideradas não pela comunidade interlocutora, mas pelo próprio redator 

do livro como demoníacas, bem como fontes históricas que retratam a apostasia e 

nefandas consequências para a vida social, pode ser alvo de críticas de pessoas que 



283 
 
 

veem a pregação de Cristo como o único a ser feito em relação aos povos e indivíduos 

não convertidos a Cristo e condenam tudo o que estes povos ou indivíduos fizeram 

antes de sua conversão como indigno sequer de registro.  

Este livro não foi redigido para pessoas convertidas, e sim para a conversão 

de pessoas. Não é por amor aos demônios que Clemente retratou todas estas coisas, 

e sim por amor ao povo grego, a quem deseja que seja libertado de amarras espirituais 

e que sua sociedade seja melhorada a partir do Verbo de Deus. A pesquisa de fontes 

vetustíssimas de história grega, hoje em dia majoritariamente perdidas, mostra um 

interesse neste povo que só pôde ser saciado com leitura e análises dignas do mundo 

intelectual da época.  

Clemente não espera que os gregos abandonem sua cultura como algo 

desprezível e inferior, mas que sejam convencidos de que estão rumando com passos 

largos para a morte terrena e eterna, e que abandonem estes caminhos em favor da 

vida. A filosofia e a historiografia gregas – e romanas, no caso de Cícero – não são 

rejeitadas, mas empregadas para obter este resultado. 

Uma tentativa de estabelecer missões com foco em um grupo de pessoas 

específico desinteressada na cultura e história deste povo pode veicular presunção 

de superioridade ao invés de amor e salvação. A eclesiologia de Clemente deixa claro 

que não se quer desbotar ou apagar a identidade etnocultural dos povos a serem 

evangelizados, mas integrá-los na igreja, como povoados de uma gigante Cidade de 

Deus, que viverá para sempre do amor de Jesus Cristo.  

Para isto acontecer, é necessário abandonar práticas que separam a 

humanidade deste amor, e rejeitar doutrinas que conduzem para longe dele. A 

destruição de fontes que retratam o desenvolvimento histórico destas apostasias 

práticas e doutrinais em nada auxilia a missão da igreja para com os grupos e 

indivíduos a serem aceitos em seu meio.  

Desta forma, os responsáveis pela destruição da Biblioteca de Alexandria, na 

qual constavam as obras históricas que Clemente empregou em sua pesquisa 

etnográfica, ainda que sem estas intenções, não combateram o erro das religiões 

consideradas falsas pela cristandade, e sim prejudicaram os apologetas que se 

serviram de obras históricas de autores pagãos para fundamentar seus trabalhos, ao 

obscurantar estas fontes e causar dúvidas, deste modo, sobre a autenticidade do 



284 
 
 

trabalho de apologetas. Os livros históricos do Antigo Testamento não se calam sobre 

os sacrifícios humanos feitos por hebreus apóstatas e pagãos a Moloque, e em nada 

isto prejudica o posicionamento da incompatibilidade do culto a Moloque com o culto 

ao Deus de Israel manifesto em todos os livros que abordam este assunto.  

O trabalho da igreja não pode se valer de métodos como este, se quiser ser 

eficaz. É necessário guardar a memória dos povos e indivíduos a serem catequizados 

sem fazer desta memória um empecilho ou óbice para a integração total no Corpo de 

Cristo.  

Ao resgatar a história de povos gregos e analisar as suas religiões, o livro não 

perde a significância para as pessoas cristãs da atualidade, ainda que nunca tenham 

participado de cultos pagãos, aceito a Teogonia ou as obras de Homero como 

revelação fundante de sua vivência de fé, ou consentido com as práticas condenadas 

no Protréptico. Características de uma espiritualidade insalubre são descritas, e evitar 

práticas descritas ou implicadas como parte dela podem melhorar a vivência de fé de 

pessoas e comunidades cristãs. 

As teorias de Evêmero sobre a origem humana de deuses gregos, opinião 

aceita por outros pesquisadores anteriores, contemporâneos e posteriores a 

Clemente, demonstram uma fórmula de fracasso para comunidades de fé 

monoteístas. O desconhecimento de referências exteriores e superiores a figuras da 

história da Grécia causou a apoteose destas figuras na mitologia local. Não houve 

escrutínio das atitudes de várias figuras como Zeus, os Titãs, Hades, Demeter, e 

outras mais, a partir de uma referência moral apodítica na mitologia grega; muito 

antes, corria-se o perigo de considerar estas figuras históricas como uma referência 

moral, uma vez que, seja por esquecimento ou ignorância das circunstâncias do óbito 

da personagem, seja por deliberada invencionice de poetas e mitógrafos, a respectiva 

figura fora elevada ao topo do Olimpo séculos antes que filósofos e teólogos 

propriamente ditos surgissem na Grécia.  

Se um padrão de ação análogo ocorre em uma comunidade cristã, as 

consequências podem ser catastróficas. Uma pessoa fundadora ou importante no 

contexto da respectiva comunidade, se em vida contribuíra muito para a sua 

manutenção e crescimento, pode se tornar o oposto após seu falecimento caso sua 

memória não for analisada criticamente a partir das Escrituras Sagradas e tomada 



285 
 
 

como padrão moral sem questionamento do contexto social de suas ações e 

desconsiderando a dimensão do pecado em sua vida.  

Eventos positivos ou negativos de sua vida, como, por exemplo, um súbito 

enriquecimento ou empobrecimento, podem vir a serem interpretados como um 

padrão da interação de Deus com a humanidade e criar compreensões de Deus 

incongruentes com a Escritura Sagrada. Rituais praticados ou instituídos por esta 

pessoa, por vezes sem qualquer conotação religiosa ou em resposta a um problema 

originário de uma conjetura não reproduzível na atualidade, poderão ser elevados a 

estandartes de piedade – uma piedade não fundamentada nas Escrituras. Quando 

esta pessoa perseverou em atitudes de rebeldia contra a Palavra de Deus em sua 

vida e estas atitudes são elevadas a um padrão de santidade, a separação de toda a 

comunidade da presença de Deus pode ser a consequência, porque os meios de 

graça podem ter sido rejeitados ou inutilizados por meio da falta de fé. 

A limitação da compreensão de Deus a atos divinos ou considerados divinos, 

ou à sua criação, terá consequências piores. Citando Cícero, Clemente apresenta 

esses caminhos como fontes de erro. Compreensões de Deus originárias da 

experiência individual ou coletiva podem obscurantar dimensões da economia divina. 

A compreensão de uma catástrofe ou violência como ato de Deus pode ocultar a 

dimensão da misericórdia divina e pode inibir a reflexão sobre possíveis causas não-

metafísicas da catástrofe e como esta poderá ser avertida no futuro. A redução 

categórica do êxito de uma pessoa ou grupo de pessoas em algum âmbito da vida à 

ideia de que Deus assim o tenha estabelecido pode obscurantar eventuais origens 

consideradas imorais à luz das Sagradas Escrituras deste êxito, ou pior, atribuir a 

Deus cumplicidade com o pecado humano. Qual será o padrão de ação de uma 

comunidade que considera Deus o autor do sofrimento humano e/ou conivente com 

esquemas de ganhos ilícitos? Será impossível reconciliar esta prática com a 

autodádiva do Cristo crucificado em favor da humanidade pecadora.  

Mais pernicioso ainda é divinizar o que a Bíblia chama de criação de Deus, ou 

atribuir outras origens a ela que o próprio Deus. Se a erição de outra divindade que 

não o Deus da Bíblia numa congregação abroga automaticamente dela o status de 

cristã, a atribuição de outras origens à criação de Deus abroga de Deus autoridade 

sobre estas coisas, negando assim a sua onipotência.  



286 
 
 

Quando tradições que nasceram fora do seio da igreja ou que não se originam 

na Bíblia têm voz e vez na doutrina e na prática de uma comunidade cristã, qualquer 

resultado pode ocorrer, menos o seguimento intrépido do evangelho. Tradições 

politeístas contrariam a unidade de Deus; e tradições filosóficas como, por exemplo, 

a Política de Aristóteles podem portar em si conceitos que minam o seguimento da 

Palavra de Deus ao divergir de conceitos bíblicos de determinadas grandezas.  

Seja mencionada a justificativa que Aristóteles oferece para a escravidão – a 

ideia de que é benfazejo ao senhor de escravos ser senhor pela suposta superioridade 

de sua alma e ao escravo permanecer reduzido à escravatura, por sua suposta 

inferioridade. Estes conceitos de humanidades diferem do conceito bíblico de 

humanidade – um único grupo de seres viventes criado à imagem e semelhança de 

Deus e totalmente decaído no pecado, com exceção de Jesus Cristo. Várias 

ideologias e escolas de pensamento modernas resistem à ideia de um único conceito 

de humanidade, e a inoculação deste tipo de pensamento na igreja pode refrear ou 

restringir a sua capacidade de acolher o maior número de pessoas possível, levando 

grupos de pessoas à permanência na condenação eterna. 

Pelo contrário; “ninguém pode pôr outro fundamento além do que já está 

posto, o qual é Jesus Cristo” (1 Co 3,11). E é a partir deste fundamento – a revelação 

de Deus em Seu Filho e sua morte e ressurreição – que a igreja deve operar. Isto 

precisa se refletir na doutrina e na vivência de fé. O sacramento da eucaristia precisa 

ser explicado a partir desta autodádiva de Jesus, e é ela que deve fundamentar toda 

a prática de uma comunidade cristã. A separação deste fundamento é serviço do diabo 

ou ao diabo e conduz à morte; enquanto a proclamação deste fundamento em 

palavras e ações é serviço de Deus e a Deus, e levará a humanidade à vida eterna. 

Considerando este fundamento, importa que o edifício seja construído 

aproveitando ao máximo as condições que ele oferece. A doutrina precisa apontar 

para a revelação de Cristo nas Escrituras e se derivar de Seus mandamentos; e a 

liturgia, se quiser obter eficácia, precisa representar este amor e misericórdia de Cristo 

da melhor forma possível. Hinos, litanias, movimentos, a disposição do espaço físico, 

símbolos – tudo deve apontar a Deus e à sua revelação. O oposto é incongruência, 

como uma casa com paredes oblíquas, que se estendem para além do fundamento e 

não oferecem segurança nem estabilidade. A percepção da comunidade como 



287 
 
 

herdeira da tradição cristã depende da execução de uma liturgia condizente com ela 

e livre de influências ou origens que não são Cristo e não têm parte com ele. 

A vivência prática da fé para além do espaço litúrgico não pode ser senão 

resposta aos mandamentos de Cristo e retransmissão do amor depositado por Ele na 

igreja e vivenciado na liturgia. Práticas espirituais que não têm a ver com Cristo e não 

manifestam a Sua obra e ensinamento são estranhas ao fundamento e não poderão 

auxiliar na obra confiada à igreja, nem fomentar a santidade do membro dela que as 

pratica. São como vigas do telhado que não estão firmes sobre as paredes carregando 

as telhas, mas sim penduradas para fora da estrutura do telhado. Não o sustentam e 

ainda podem desequilibrá-lo, e ferir algum transeunte que observa a casa ao caírem 

do alto do teto.  

A apologética da compreensão de Deus na obra de Clemente de Alexandria, 

portanto, denuncia fundamentos podres, paredes oblíquas e obtusas e telhados 

desabando – a religião criada pelo ser humano contra ou sem a Palavra de Deus. É 

um caminho de morte espiritual. Clemente quer tirar o povo grego e os demais povos 

que vivem em Alexandria destas casas mal-construídas e condenadas, para que não 

morram nelas, mas venham posteriormente a viver no edifício da igreja, não apenas 

uma casa ou um bairro, mas a Cidade de Deus, constituída de povoados de todas as 

nações, e projetada para proporcionar vida verdadeiramente boa para todos os seus 

e suas íncolas por toda a eternidade. 

  



288 
 
 

5 CONCLUSÃO 

A pesquisa desta tese chega à sua conclusão e a tese proposta na introdução 

se manifesta suficientemente fundamentada nas referências. Mostrou-se que nas 

escolas de pensamento esmirniota e alexandrina do período pré-niceno, a apologética 

da compreensão de Deus se dava a partir da análise crítica de todas as tradições 

sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro das suas 

próprias tradições de interpretação, seja exegese, seja outra interpretação qualquer, 

e considerando todas as liturgias envolvidas como veículos de apresentação e/ou 

representação da compreensão de Deus e mediatrizes das divindades referidas para 

com a humanidade. 

Que se pode concluir além disto deste apanhado de teologia cristã pré-nicena, 

focado na apologética da compreensão de Deus? A profundidade teológica de cada 

uma das dez obras analisadas nos capítulos permitiria uma amplitude de conclusões. 

Esta vastidão necessitará ser balizada a partir dos aproveitamentos de métodos das 

obras analisadas no capítulo que buscou definir a apologética pelos representantes 

das escolas esmirniota e alexandrina cujas obras foram abordadas no compêndio 

deste certame. Isto quer dizer que o uso ou a prescindência de etnografia, diálogo, 

antropologia ou historiografia nas seis obras consultadas nos capítulos seguintes ao 

inicial precisará ser apurado antes que se possa chegar a qualquer conclusão em 

relação à totalidade do escopo da pesquisa. 

A pergunta pelo aproveitamento da etnografia nas obras de Ireneu começa a 

ser respondida com a citação do credo lionense no subitem 3.1.2.2. Aristides 

considera o cristianismo como uma nação ou gênero de nações diverso de todos os 

outros. Ireneu tem uma perspectiva mais congruente com a atualidade. A doutrina 

religiosa não é prescrita pela pertença étnica, e sim pela confissão de fé. Além de 

fronteiras culturais e até mesmo diferenças na estrutura litúrgica do culto cristão, a fé 

em Deus de acordo com os ditames da igreja une a cristandade no mundo inteiro.  

É importante compreender que assim como o cristianismo, as escolas 

gnósticas não tinham a etnia como circunscrição de seu público-alvo, e neste sentido, 

a etnografia pouco tem a contribuir na apologia da compreensão de Deus contra uma 

tal religião. Quando se quer, todavia, introduzir a etnografia de Aristides no contexto 

irenaico, e classificar as religiões lá presentes como nacionalidades – algo que Ireneu 



289 
 
 

não faz, mas seria natural para aquele tempo – chega-se a um quadro de quatro etnias 

concorrendo pelo mesmo espaço físico. Os celtas nativos do que hoje em dia é o sul 

da França, com arquétipos de divindade fixos, sem, porém, coesão em se falando de 

nomenclatura; os romanos, com uma variante da nacionalidade grega, que 

colonizaram a região; e dois grupos étnicos novos, um com uma identidade flutuante 

e diversa até a controvérsia e a aleatoriedade, e outro com uma identidade imutável e 

definida. A identidade firmemente fundamentada em revelação permitiu a este novo 

povo englobar membros de todas as outras três congregações etnorreligiosas tanto lá 

como em outras partes do mundo conhecido. 

Esta pergunta cuja resposta inicia na análise da série Contra as Heresias, 

tange também o texto da Demonstração da Pregação Apostólica. Uma origem bíblica 

da divisão em etnias, e da divisão das etnias em diversas famílias e gêneros 

linguísticos, é proposta no subitem 3.2.1.1. A incongruência dos argumentos lá 

dispostos com o restante da obra e do pensamento de Ireneu pode ser um indício de 

redação corretiva posterior do trecho. Nem por isso, deixa de despontar o mesmo 

conceito étnico independente de religião que Contra as Heresias oferece. Em Ireneu, 

etnia é, fundamentalmente, descendência, assim como no livro do Gênesis. Triunfa 

também na Demonstração a opinião de que a diversidade linguística é obra de Deus, 

em contrário a narrativas anistóricas como a concepção do mago Marcos de que 

alfabetos, e portanto, idiomas, são sagrados em si, fora do conteúdo transmitido.  

O fato do conceito de etnia não ser de importância impreterível nem para a 

sua comunidade de fé, tampouco para seus principais adversários, faz o modelo 

bíblico de Gênesis 10 ser suficiente para sua compreensão etnográfica que apenas 

redunda, até onde suas obras sobreviveram, numa evidência da unidade e autoridade 

de Deus como criador manifesta na unidade doutrinária da igreja em meio à 

diversidade cultural. 

Pergunta-se como Clemente refletiu a etnografia no trecho do Protréptico que 

serviu para a fundamentação da presente tese. O teólogo não apresenta o conceito 

de etnia como uma grandeza à parte da religião, e indissoluvelmente ata a vivência 

cúltica do paganismo à pergunta pela história dos cultos analisados. Interessa mais, 

portanto, o contraste do testemunho de Clemente com o livro de Hegésipo que com o 

de Aristides. Nem por isso, o exercício de contraste da obra de Aristides com a de 

Clemente será preterido. 



290 
 
 

Enquanto Aristides muito brevemente pincela cinco grupos de nações – 

caldeus, gregos, egípcios, judeus e cristãos, o gigantismo e a profundidade 

detalhística do Protréptico não permitem sequer representar todas as críticas que 

Clemente perfaz apenas à religiosidade grega neste compêndio. Das doze subseções 

desta obra, apenas três puderam ser verificadas e ainda foram omitidas muitas 

informações em favor da concisão da análise. A opinião aristídica de que a religião 

grega é fruto da malícia não é refutável pelos excertos da obra de Clemente; pelo 

contrário, os testemunhos do Protréptico podem corroborar esta hipótese. 

Pode-se dizer que Ireneu etnografa a partir da revelação – Gênesis 10 – , e 

Clemente a partir da observação e da historiografia, o que o aproxima de Aristides. 

Ambas as possibilidades – etnia como descendência e etnia como set de valores, são 

possíveis na igreja e não perturbam o trabalho de apologética da compreensão de 

Deus, pois o mesmo Deus que criou toda a humanidade quer que toda a humanidade 

viva abundantemente e compartilhe a eternidade com Ele. Qualquer que seja o 

modelo etnográfico para analisar um ser humano, e ainda se o ser humano não couber 

em um deles, a ponto de estar solitário num mundo de diferentes, a limitação do 

modelo não implica em limitações na compreensão de Deus e não pode gerar 

exclusão do corpo de Cristo. Pelo contrário, a universalidade da vocação para a 

salvação permite que uma pessoa destituída e rechaçada por todos os grupos étnicos 

e todas as categorias de estilo de vida ainda possa chamar a igreja de sua nação, se 

tiver fé em Jesus.  

Como se relacionam os livros de Ireneu e Clemente com o diálogo com Trifão? 

Em primeira instância, de forma alguma, porque nenhuma das seis obras esmirniotas 

e alexandrinas são registros de um diálogo entre um apologeta cristão e um 

interlocutor não-cristão. Contra as Heresias é uma série destinada ao público geral; a 

Demonstração da Pregação Apostólica é redigida a um cristão; e os três livros do 

Protréptico, embora direcionadas a não-cristãos, não registram um diálogo. 

 Todavia, uma análise mais detalhista pode encontrar semelhanças. A 

Demonstração da Pregação Apostólica provavelmente foi parte de uma 

correspondência maior, um tipo de diálogo por escrito. O método sistemático de Ireneu 

de retratar a Trindade difere do método meandroso – ou da quase ausência de método 

– no Diálogo com Trifão. A natureza da correspondência escrita, que não permite 

interrupções, e o fato de que não era necessário convencer a Marciano do conteúdo 



291 
 
 

da carta, porque já era cristão, permitiu a Ireneu um sistematismo que era impossível 

ao lugar vivencial do Diálogo com Trifão.  

Uma semelhança metodológica aparece na comparação com Clemente. 

Assim como o diálogo com Trifão inicia em um assunto de interesse do interlocutor – 

Trifão é rabino e não menos filósofo, e aparentemente são também filósofos os seus 

colegas de viagem – e o small-talk que abre a roda de conversa trata de filosofia grega. 

Em Alexandria, Clemente também inicia o seu Protréptico com assuntos corriqueiros 

da sua atualidade; uma parte significativa da população frequentava exibições de 

música pagã, praticava diversos tipos de orgias e rituais misteriosos e ouvia discursos 

de pessoas possessas por espíritos considerados imundos na tradição cristã em seus 

espaços cúlticos; entretanto, na falta de qualquer base comum, como entre judeus e 

cristãos é o Antigo Testamento, ele permanece neste assunto, retirando a sua 

comunidade leitora do mundo sensível da ritualidade pagã para a historiografia e 

filosofia da religião pagãs como intento de refutar as compreensões de divindade 

manifestas em todas as três grandezas. 

Desta forma, só se pode especular sobre os diálogos que Ireneu manteve com 

gnósticos e Clemente com pagãos, até que novas evidências surjam. Ireneu 

considerava alguns dos teólogos gnósticos como possessos pelo demônio de forma 

irremediável e desrecomendava qualquer tipo de interação com estas pessoas. 

Clemente considera toda a religião grega obra do diabo, e nem por isto desponta na 

parte analisada do Protréptico um imperativo de não-interação com pessoas pagãs. 

Porque a diferença de aproximação?  

A participação da gnose de acordo com os referenciais apresentados por 

Ireneu é voluntária e envolve sempre algum tipo de estudo doutrinário. No caso dos 

dois gnósticos sem redenção na compreensão irenaica, o mago Marcos e o heresiarca 

Marcião, de um ponto de vista intra muros da igreja, quem fechou as portas ao diálogo 

não é necessariamente Ireneu, mas eles mesmos. O ritual eucarístico da gnose de 

Marcos aparenta, aos olhos da pessoa de fé, como uma perversão do rito eucarístico 

instituído por Jesus Cristo. Em nenhum lugar do Novo Testamento se encontram 

exortações à prática de violência sexual ou incitações à possessão demoníaca, muito 

menos nos textos que fundamentam o rito eucarístico cristão. Um homem 

autoproclamado enviado de uma divindade superior ao Deus de Ireneu, liturgista – ou 

talvez melhor, orgiofante – de uma celebração em nome de divindades supostamente 



292 
 
 

superiores ao Deus de Ireneu, não mostra nenhum sinal de interesse na sua própria 

salvação pelo Deus a quem o bispo de Lião serve nos altares. 

O que dizer de um homem que se permite corrigir e censurar testemunhos da 

revelação deste Deus, para que assim estes manifestem a doutrina que ele próprio 

prega? É Marcião que apostata do evangelho, não sobrando nada de utilidade para 

ele na igreja, e ensina a apostatar da salvação do Deus da igreja em favor de sua 

recém-criada doutrina. Não parece plausível que haja alguma possibilidade de 

diálogo, pois diferente de Marcião, que alterou a doutrina de seu professor Cerdão, 

Ireneu não atribui a si próprio a autoridade de negociar a tradição que recebeu de 

seus mestres, e exatamente isto é necessário para participar da gnose marciônica. 

Clemente, por sua vez, não lida com cônscios, impenitentes e perseverantes 

apóstatas ou inimigos da religião cristã. A tradição pagã helênica praticada no Egito 

data de séculos antes do advento de Cristo e as pessoas que dela têm parte o fazem 

majoritariamente por desconhecimento do Deus da Bíblia, não por rejeição dele. 

Clemente não ignora nem oculta os séculos de tradição pagã que precedem o estado 

de coisas quando sua pregação e ensino são ouvidas em Alexandria. Se uma pessoa 

é ignorante da mensagem da salvação, ainda há muita esperança, enquanto ela viver, 

que venha a ser salva; uma rejeição cônscia e impenitente que manifeste 

perseverança ao nível alcançado por Marcião e Marcos não dá a Ireneu a liberdade 

que Clemente percebe com seus pagãos greco-egípcios. 

Para concluir o assunto sobre o diálogo, Justino também faz precondições à 

continuação da conversa. Assim, não tolera que seja zombada a sua religião; o oposto 

implicaria em sua retirada do local. Como tanto os filósofos judeus quanto Justino 

apresentam decoro e conhecimento de texto-base para a conversação, o evento 

decorre proveitoso para ambas as partes.  

Não é possível partir do ingênuo pressuposto de que o respeito mútuo seja 

uma pré-condição imposta a todo e qualquer ambiente de diálogo. Ambientes de 

diálogo que não prescrevem ou não impõem decoro a todas as pessoas envolvidas 

e/ou pessoas com interesse de tresler as manifestações de lideranças comunitárias 

ou fiéis cristãos para interesses diversos daqueles que regeram as manifestações das 

pessoas cristãs podem constituir-se como ingredientes de uma receita de fracasso 

para a apologética da compreensão de Deus ou qualquer outro objetivo que estas 

lideranças ou fiéis tenham buscado. A avidez de “vencer” um debate apresentando 



293 
 
 

uma doutrina superior à dos outros, assim como não trouxe unidade à gnose, poderá 

desservir ao interesse da pessoa cristã envolvida tanto se ela usar de metodologias 

afins quanto se ela for vítima de uma postura semelhante. Deus não precisa de defesa 

de seres humanos, é Ele quem defende a humanidade. O ser humano pode, ao 

máximo, defender a sua própria compreensão do Deus supremo, em relação a outras 

compreensões de Deus ou de divindade. O método escrito pode eliminar 

consequências desagradáveis de um diálogo malconduzido, e permitirá à pessoa 

escritora a correção de seu trabalho antes do envio. Caso o diálogo face-a-face acerca 

da compreensão de Deus for empreendido, a ausência de respeito mútuo e a 

incapacidade ou inibição de acesso às fontes da revelação cristã são fracasso 

programado, e mesmo um filósofo da alçada de Justino de Roma não conseguiu 

conversões instantâneas com este método garantidas ambas as premissas, razão 

pela qual um resultado semelhante na atualidade não deve causar uma surpresa 

negativa mesmo com intelectuais de aporte semelhante. 

Ainda importa o emprego da antropologia nas obras das escolas esmirniota e 

alexandrina que aqui foram contempladas e como se relacionam com “Sobre a 

Ressurreição” de Atenágoras de Atenas. Comum às obras de Atenágoras, Ireneu e 

Clemente é que não são tratados de antropologia extensos e ensimesmados. É 

verdade que Atenágoras de Atenas é, até onde a pesquisa chega, o primeiro 

apologeta cristão a empregar antropologia em sua obra, mas não há uma antropologia 

ensimesmada em “Sobre a Ressurreição”. Ela depende de Deus e é baseada no 

desígnio de Deus – para Atenágoras, a ressurreição em corpo e alma é necessária 

porque Deus pode e quer garantir que assim o seja e porque a constituição do ser 

humano não permite outro desfecho para sua história, não ensimesmando assim o 

conceito de humanidade. 

Ireneu apresenta dois tipos de antropologias em suas obras. Um dos tipos são 

as antropologias do “Sistema fundamental gnóstico”; o outro desponta na 

Demonstração da Pregação Apostólica. Diferente do cristianismo, aquele sistema do 

qual Ireneu acreditava ser o fundamental da gnose apresenta três gêneros de 

humanidade. 

 Uma é hílica, e não tem esperança de salvação, sendo que será consumida 

no fim dos tempos – trata-se do corpo físico do ser humano. Algumas das escolas 

gnósticas que Ireneu analisou acreditavam em seres humanos sem alma e espírito, 



294 
 
 

que, portanto, não importa o que fizessem neste mundo, só poderiam esperar a 

extinção.  

A outra antropologia é a “psíquica”. Sem confusão com conceitos modernos 

de psicologia, trata-se de um ser humano dotado de alma, e sua alma – não seu corpo, 

que sofre o mesmo fim que o homem hílico – será salva ou condenada de acordo com 

boas ou más obras. De acordo com a gnose, esta é a sina do povo cristão.  

A antropologia que a escola gnóstica analisada em Contra as Heresias I aplica 

para seus membros é a pneumática, isto é, um ser humano dotado de espírito. Este 

ser humano é “incondenável”, e por natureza da geração superior de seu espírito, está 

predestinado a viver no Pleroma para sempre após a consumação do século. O corpo 

do gnóstico sofre o mesmo fim que o homem hílico. 

Ireneu não combateu esta antropologia com antropologia, mas com teologia. 

Deus é o criador de toda a humanidade, e o único criador que há. Desta forma, a ideia 

de três gêneros de humanidades criados por três divindades diferentes é 

completamente estranha à cristandade.  

Antropologia irenaica, igual a Atenágoras na divisão entre corpo e alma, se 

encontra no início da Demonstração da Pregação Apostólica. Atenágoras enfatiza, no 

fim da sua apologia, que o ser humano foi criado para viver eternamente na felicidade 

com Deus; Ireneu enfatiza a santificação desta humanidade. Para a alma, a fé 

ortodoxa significa santificação, e para o corpo, a vida de fé que inicia com o batismo. 

Longe de dicotômica, esta compreensão complementar de corpo e alma mostra a 

alma como destinatária da salvação e o corpo como aquele pela qual ela se torna 

eficaz na caridade. De certa forma, a antropologia irenaica é tão teológica como a de 

Atenágoras. 

Clemente não apresenta propriamente uma antropologia da escola 

alexandrina na parte do Protréptico analisada nesta tese. A obra, contudo, ressoa as 

antropologias insuficientes que povoavam o mundo antigo nos séculos antes e depois 

do advento de Cristo. Stählin identificou paralelas com a obra “Política”, de Aristóteles, 

o qual, diferente da tradição judaico-cristã, crê em almas superiores e inferiores e que 

esta desigualdade espiritual deve redundar em desigualdade social – não menos 

grave que a escravidão vitalícia e hereditária. As consequências destas antropologias 

não encontram congruência na teologia da escola alexandrina.  



295 
 
 

O horror da ausência de um conceito universal e teológico de humanidade 

que Atenágoras já desponta em sua apologia “Sobre a Ressurreição”, enquanto insta 

seus interlocutores a abandonar a antropofagia, rebumba no vazio moral da história 

da religião grega denunciado por Clemente: o ser humano sacrificando outros seres 

humanos, pensando assim cultivar uma religião agradável a algum deus. Na escola 

alexandrina, isto é o selo e a marca de uma religião do diabo. 

Pouco adianta lançar críticas contra gnósticos e pagãos, se a modernidade 

prescinde de vestimentas cúlticas para expor à luz do dia os frutos de suas bárbaras 

mitologias do diabo, ideologias que permitem ou ordenam o homicídio ou até o 

genocídio de nações inteiras em nome de um objetivo fantasioso e inalcançável 

qualquer. Justino Mártir apresenta a Trifão o novo povo de Deus, a igreja, mostrando 

a transformação da relação de belicosidade entre membros de nações diferentes que 

adoram o mesmo Deus a uma convivência de paz e fraternidade, por causa da nova 

religião; a realidade política internacional da atualidade leva a crer que a cristandade 

não tem nenhuma ou pouquíssima influência política na atualidade, se é possível crer 

nas notae ecclesiae do filósofo de Flávia Neápolis. 

 Neste contexto, a santificação do corpo, que Ireneu chama de eficácia da 

santificação da alma pela fé, é de importância para diferenciar a pessoa cristã da 

pessoa separada da comunhão com Deus, e precisa ser apregoada e vivida pelas 

pessoas da igreja. A contribuição com projetos análogos às hecatonfonias relatadas 

por Clemente e Pausânias certamente é um contratestemunho à confissão oral de fé 

suficiente para anular a eficácia dela ao menos para a conversão de outras pessoas. 

Apologética da compreensão de Deus redunda em apologética da compreensão da 

humanidade como insubstituivelmente valiosa aos olhos de seu criador e redentor, 

desde o indivíduo passando por agrupamentos maiores e menores e chegando no 

coletivo da população total do mundo. Sincretismos da religião cristã com doutrinas 

incapazes de retratar a humanidade a partir de sua origem divina e ineptas para 

conduzir à eterna felicidade trarão problemas para a vida de fé em todos os aspectos 

possíveis. 

Neste aspecto doutrinário, uma observação da realidade sem aparato 

histórico pode levar a crer que, por exemplo, tais sincretismos entre fé confessada e 

apostasia vivida são a essência de um movimento – como se os abusos relatados 

pela historiografia e pela mídia da atualidade ocorridos em nações de maioria cristã 



296 
 
 

ou pior, em nome de Deus, fossem a natureza da cristandade e não houvesse outro 

desfecho para uma nação cristã senão a promoção de genocídios e iniquidade de 

toda sorte. Não é a essa conclusão que chega uma análise historiográfica à moda de 

Hegésipo. Considere-se a comunidade de Jerusalém de seu tempo; por razões de 

política eclesial, um aspirante a bispo fracassado ata ligações particulares com seitas 

gnósticas e outras, que orquestram o assassinato de um bispo ortodoxo. É uma razão 

histórica, não doutrinária, que permitiu a entrada de novas doutrinas não apostólicas 

na primeira comunidade cristã a existir. O pouco que restou da obra historiográfica de 

Hegésipo dá testemunho biográfico de lideranças da comunidade de Jerusalém e de 

outras não conhecidas por nome, todos ligados por laço sanguíneo a Jesus Cristo, e 

de como a comunidade hierosolimita perdeu a sua pureza doutrinal.  

O menosprezo da história desarma o indivíduo de traçar incongruências 

internas ou externas à sua comunidade religiosa às suas origens. Semelhante a 

Hegésipo, que elaborou uma lista de sucessão de bispos romanos, Ireneu também se 

ocupou com a história da igreja, mas não no escopo aqui analisado. O que interessou 

no compêndio desta tese em se falando da apologia contra as heresias apresentada 

pelo esmirniota foi a pesquisa histórica que ele fez de movimentos gnósticos. 

Dependências doutrinárias foram estabelecidas, apresentando a origem de boa parte 

das escolas de pensamento gnósticas conhecidas por Ireneu na obra de Simão, o 

Mago. Variações inconciliáveis que uma análise anistórica jamais poderia retraçar são 

apresentadas a partir de seu assim conhecido iniciador.  

A narrativa de que Simão, o Mago, fosse inventor da gnose é insustentável a 

partir da arqueologia moderna, que presume um início anterior e uma variedade maior 

de doutrinas que aquelas que chegaram até Ireneu. Contudo, as citações de Ireneu 

de textos sagrados desta matriz religiosa permanecem úteis para a pesquisa, bem 

como suas menções de grupos gnósticos auxiliam a historiografia da atualidade a 

compreender diferenças entre gnoses. 

É na rejeição à história deste mundo que transpira a diferença teológica entre 

gnose e cristandade. O Deus da cristandade criou o mundo e interfere na história 

deste mundo de acordo com Seus desígnios, as diversas divindades da gnose, por 

sua vez, não são criadoras nem redentoras de toda a humanidade. O exegeta 

gnóstico, por vezes, se serve da mesma escritura sagrada que o cristão; porém pouco 

mais que a radical diferença com a exegese cristã pode ser identificado como 



297 
 
 

característica da exegese gnóstica em geral. Descartando o monoteísmo, reduzindo 

nomes de Deus a arcontes e outros nomes de seres extradimensionais inferiores às 

divindades supremas, e desvirtuando a missão de Jesus do envio do Pai revelado no 

Antigo Testamento – a história do povo hebreu – chega-se a diversas compreensões 

de natureza do Pai de Jesus, diversas compreensões acerca do Deus do Antigo 

Testamento, diversas e controversas compreensões sobre Cristo, e estas se 

multiplicam exponencialmente quando o exegeta abandona o seu papel e se torna um 

revisor da Escritura, redatando e censurando o texto quando ele próprio crê que o 

original não coaduna com a sua teologia e esta deve reger o testemunho escriturístico 

e não o contrário. 

Contra todas estas variações que desconsideram as tradições interpretativas 

que fizeram e marcaram história na leitura de textos hagiográficos, o cristianismo 

oferece a simplicidade da salvação pela autodádiva de Deus, que não minimiza a 

complexidade da exegese nem desautoriza o texto original. O que se desautoriza é a 

leitura descontextualizada destes textos, tentando encontrar deuses que não se 

revelaram aos hagiógrafos da cristandade e importando conceitos estranhos à 

tradição dos dois testamentos a verbetes da Escritura. 

Na gnose, tudo são leituras, exegese, doutrinas, textos sagrados, escola, 

ensino. O paganismo em Alexandria tinha controvérsias semelhantes à gnose, mas a 

pesquisa empreendida não manifesta o lugar vivencial destas controvérsias em 

debates teológicos, e sim em variedade de tradições. Não o cristão Clemente ou outra 

fonte monoteísta, mas pagãos citados por ele retratam origens diversas e mistas a 

personagens adorados como divindade no panteão grego.  

A gênese deste panteão grego, não derivada de uma cartilha dogmática ou 

de uma tradição sagrada exclusivista, desponta nos livros do Protréptico. Narrativas 

individuais, desprovidas de aparato moral, foram reproduzidas e reinterpretadas 

mediante a historiografia de um povo iletrado – o ritual. Rituais e narrativas diversas e 

controversas vieram a ser amalgamadas ao longo dos séculos para criar uma 

narrativa nacional para o povo grego. A partir de pesquisadores anteriores a 

Clemente, a origem de boa parte destas narrativas está na vida e obra de lideranças 

político-religiosas de tempos vetustos da iletração dos gregos, que não são mais, ou 

nunca foram, acessíveis por fontes escritas.  



298 
 
 

A redução destes personagens mitológicos a suas possíveis origens históricas 

– seres humanos dotados de influência que nem sempre a usaram com probidade – 

desencanta a sobrenaturalidade pressuposta nessas religiões e desnuda problemas 

como a desestruturação familiar e o abuso de autoridade atrás das cortinas de séculos 

de ritualidade vivida e reinterpretada. Nas seções do Protréptico que foi possível 

analisar nesta tese, não se apresenta novo Deus para subsituir os deuses 

desmitologizados; ao menos se implica a validade impreterível e inabdicável da vida 

humana, afirmando que qualquer “deus” que ordene o sacrifício de uma vida humana 

é um demônio e precisa ser evitado pela alma assim como o corpo evita um animal 

perigoso. Assim como um homicídio não deixa de sê-lo se feito em nome da ganância, 

que é idolatria, assim nada diminui a gravidade de um homicídio sob o manto de 

religiosidade não ligada à avareza.  

Uma afirmativa, porém – que a religião sacrificante de seres humanos é 

demoníaca – complementa a outra – que os seres adorados pelos gregos da época 

de Clemente não são deuses. Apenas a historiografia, baseada em fontes relevantes 

ao paganismo, permite a Clemente afirmar a primeira assertiva a partir da segunda. A 

catástrofe da destruição da biblioteca de Alexandria dificulta grandemente o trabalho 

em antiguidades helênicas, mas ainda não consegue eliminar o conhecimento da triste 

realidade do sacrifício humano nas religiões que Clemente combatia. O trabalho de 

Clemente precisa ser norte e oriente para a pesquisa teológica moderna que deseja 

dialogar com tradições contrárias ao cristianismo; apagar a história da tradição é tão 

criminoso quanto desmentir, com qualquer intenção que seja, atrocidades cometidas 

naquele contexto.  

E uma prática semelhante com documentos da esfera cristã terá 

consequências iguais, ou quase certamente piores, para a comunidade cristã vítima 

de apoteose de membros dela ou estranhos a ela e de descuido ou omissão arbitrária 

de detalhes de sua história e da história de seu contexto. Hegésipo não esconde as 

controvérsias internas que levaram à situação sincrética no púlpito da comunidade 

cristã de Jerusalém de seu tempo; Clemente quer expulsar toda e qualquer fé em 

outro princípio antes de começar a doutrinar o pagão sobre Cristo, lançando 

prolepticamente apenas poucos assuntos essenciais como a dignidade da vida 

humana e traçando uma silhueta da vida de fé cristã no primeiro livro do Protréptico. 



299 
 
 

Uma comunidade cristã que biografa indivíduos ou reconta eventos sem 

submetê-los à moral cristã pode se direcionar a desvios de espiritualidade, ou até 

mesmo, de teologia, para além de sua compreensão de Deus. Quando lideranças 

políticas – como no paganismo grego, ou intelectuais – como na gnose, têm acesso 

ao púlpito para pregar estilos de vida fora do evangelho, ou ao altar, para inventar 

sacramentos sem fundamento na revelação, não há receita de sucesso fora da 

reversão deste estado de coisas. 

A percepção da necessidade de concordância em doutrina, sacramentos e 

vida de fé se cristaliza principalmente quando se analisa as obras das escolas 

esmirniota e alexandrina naquilo que excede as quatro obras-referência do capítulo 

inicial. É vero que Justino Mártir repetidas vezes convida seus parceiros de diálogo 

filosófico a serem batizados e receberem a eucaristia, e que o faz com fundamento na 

tradição comum do Antigo Testamento. É possível dizer, porém, que a teologia 

sacramental de Ireneu e Clemente excede em muito esta característica do diálogo de 

Justino Mártir com o judeu Trifão. 

Ao realizar os preparativos para a redação desta tese, delimitando os 

compêndios e auscultando fontes auxiliares que viriam a servir de material, parecia 

natural que a apologética da compreensão de Deus de pensadores cujas escolas 

tiveram atuação no final do século II apresentasse semelhanças com apologias que 

são consideradas pioneiras em determinados aspectos – respectivamente a 

etnografia, o diálogo, a antropologia e a historiografia. A presente conclusão detectou 

estas semelhanças e algumas diferenças pouco significativas nestes âmbitos. 

O elemento que se mostrou novo é a concepção da liturgia como 

apresentadora da natureza de Deus. Ireneu mostra o rito batismal como consequência 

da natureza de Deus. Não apenas uma reprodução teatral, os rituais da igreja cristã 

compartilham o próprio Deus com a humanidade, infundindo o Espírito Santo, vero 

Deus, no ser humano batizando, e alimentando a pessoa fiel com o Corpo e o Sangue 

de Cristo na eucaristia.  

A validade deste preceito se confirma quando um pensador de uma escola de 

cujo contexto Ireneu pouco sabia – sua ignorância do estado da arte da gnose no 

Egito desponta nas suas análises – transmite uma compreensão idêntica acerca do 

lugar vivencial da liturgia, e esta compreensão sequer se baseia em fontes cristãs ou 

de outra vertente monoteísta.  



300 
 
 

Séculos antes da existência da religião cristã, um filósofo pagão cujas obras 

Clemente conhecia amplamente – Evêmero – já se valia da análise de liturgias para 

abstrair a compreensão de Deus. Assim como uma catequese pré-batismal pode 

auxiliar a comunidade, especialmente pais e padrinhos da criança, a se deparar com 

o mistério que se realiza aos olhos deles com a infusão do Espírito Santo na criança 

batizanda, assim os símbolos religiosos da comunidade afrodítica representam a vida 

de profissional do sexo da “deusa” que era adorada naquela congregação. Duas 

compreensões de divindades fundamentalmente diferentes, e outras mais, podem ser 

analisadas com o recurso à liturgia. Por conseguinte, naturezas de divindades cujas 

liturgias eram desconhecidas ou obscuras a Clemente e à arqueologia, ou aquelas 

nas quais Clemente não apresenta a única versão arqueologicamente fundamentada 

da execução de suas liturgias, permanecem impossíveis de delinear para a pesquisa 

da atualidade. E é de liturgias homicidas que Clemente deriva o fato de que deuses 

adorados com estas liturgias não passam de demônios. 

A universalidade dos critérios das escolas esmirniota e alexandrina não 

permite às comunidades cristãs fugirem do escrutínio de observadores em se falando 

de ortodoxia na transmissão da compreensão de Deus. Reza, sermão, sacramento, 

ofício, louvor, bênção, e qualquer outro evento litúrgico sem fundamento na revelação 

cristã, muito embora realizados em espaço dedicado ao culto a Deus, podem ser tão 

mortíferos que colocam Aristômenes de Messina e Erictônio de Atenas em um 

patamar de santidade inalcançável pelos oficiantes destes rituais. Por vezes demais, 

a igreja cristã se permitiu e ainda se permite sincretismos com doutrinas de atores 

externos a ela e/ou indiferentes à sua razão existencial. Os seguidores da doutrina de 

Balaão ainda são realidade visível no seio da comunidade cristã, e rebelião contra o 

plano salvífico de Deus, como nos tempos de Abraão e Moisés, não se rarefaz.  

É difícil tarefa o resgate destas pessoas que, muito embora não se 

compreendam servos do diabo, não têm a eficácia da salvação da alma em si, a saber, 

a vivência do batismo, e acabam por colaborar com ele com um testemunho de vida 

incongruente com as Escrituras, ou pior, abandonando a salvação da alma por uma 

doutrina incapaz de salvar e focada em materialismo.  

Por vezes, há um empedernimento faraônico no coração destes seguidores 

de falsas doutrinas ou de estilos de vida incompatíveis com o evangelho, e o único 

remédio que resta é a intercessão por estas pessoas, como Abraão o fez por Sodoma 



301 
 
 

e Moisés por Israel apóstata, porque toda forma de comunicação profícua para a 

salvação é impossibilitada. Liturgias cheias de maldição e infrutíferas na comunicação 

da natureza de Deus são a consequência lógica quando as pessoas empedernidas 

presidem celebrações de comunidades e não fazem uso do evangelho, mas de suas 

doutrinas particulares para conduzi-las, ou ainda fazem do sermão um lugar da 

apologia não da compreensão de Deus da cristandade, mas de seus próprios atos 

nefandos ou de outras ideias, palavras, ações e omissões consequentes da 

separação da humanidade de Deus pelo pecado original. 

A igreja não subsiste fora de seu fundamento – o próprio Jesus Cristo. A 

revelação de Deus testemunhada nos evangelhos canônicos, com interpretação 

auxiliada e balizada pelos outros corpos que fazem parte do cânone da Bíblia, pelos 

credos ecumênicos, por toda a tradição da igreja – estas são as vigas a segurarem as 

muralhas de uma congregação de modo que não penda para fora do fundamento. 

Uma liturgia assim balizada, com o sermão cristocêntrico e o Cristo de Corpo e 

Sangue presentes na eucaristia, é mais apologética da compreensão de Deus e 

catequética da compreensão de Deus que muitos manuais teológicos. Tudo precisa 

apontar à salvação da humanidade e convidar à participação na vida eterna, e 

detalhes aparentemente pequenos para quem desconhece a vida da igreja, como um 

louvor com reta doutrina ou uma tradução bíblica zelosa pela fidedignidade com os 

originais, são parte da condução de pecadores e pecadoras à salvação e este zelo 

não deve ser preterido.  

O sermão que apresenta a natureza de Deus de acordo com a revelação 

convida a comunidade congregada a imitar a Deus, usando de caridade, alegria, paz, 

paciência, amabilidade, bondade, mansidão e domínio próprio (Gl 5,16); estes frutos 

do Espírito só são possíveis por causa da presença do Espírito Santo, e devem 

iluminar e melhorar a vida das pessoas que ainda não creem e o convívio das que 

creem. Assim a congregação tem um teto que a protege das intempéries do mundo e 

acolhe a quem está em necessidade.  

É muito importante lembrar que esta obra não é humana. Cristo avisou a Sua 

igreja que somente os que estão ligados com Ele darão frutos, e que sem Ele nada se 

pode fazer (Jo 15,5). Isto também significa que a separação de Deus causada pelo 

pecado original impede pessoas cristãs de fazer o que é agradável a Deus, e que boas 

obras só podem partir da fé, que é graça de Deus. 



302 
 
 

 Babel quer chegar aos céus com a sua torre apesar de estar imundamente 

imersa no pecado original sem sacramentos nem evangelho, e a misericórdia de Deus 

permitiu a dissolução provisória do projeto que comprometeu toda a humanidade sem 

derramamento de sangue. No fim dos tempos, o Anticristo há de recapitular a Babel, 

e fracassar em sua tentativa de rebelar contra Deus, e todos os que estiverem com 

ele irão para o inferno.  

As dinâmicas babilônicas de inicial dispersão e prometida recapitulação se 

espelham nas compreensões que as escolas esmirniota e alexandrina tinham de 

movimentos contra os quais defendiam a sua compreensão de Deus. A gnose como 

apresentada por Ireneu parece uma figura excelente da Babel do Gênesis, com uma 

diversidade sem unidade e controvérsias beirando a aleatoriedade. É como se cada 

doutrinador gnóstico conhecido por Ireneu falasse um idioma diferente de todos os 

outros, que apenas pudesse ser plenamente entendido pelos seus discípulos, com 

algumas semelhanças com outros idiomas de mesmo gênero e família, mas nunca 

concorde em todos os pontos com o mais próximo semelhante.  

Já o paganismo em Alexandria como descrito por Clemente aparenta um 

antegosto da Babel futura do Anticristo. Uma ecumene inter-religiosa e de doutrinas 

diversas e controversas, desta vez sem a mão providente de Deus dispersando-a, 

mas aglutinada em uma narrativa imperial sem Deus Pai, sem o Filho e sem o Espírito 

Santo e sim apenas a partir de processos e personagens históricos apoteotizados e 

desprovidos de caridade e moralidade. 

 A Cidade de Deus não tenta subir aos céus como Babel, ela é totalmente 

diferente; no Apocalipse se lê que João viu “a santa cidade, a nova Jerusalém, que de 

Deus descia do céu, adereçada como uma esposa ataviada para seu marido” (Ap 

21,2). Uma cidade gigantesca, com lugar para toda a humanidade, onde não poderá 

entrar nada de impuro - por isto a presença do Espírito Santo é necessária para a 

permanência na igreja. Permanecendo sobre o fundamento, ela é indivisível, apesar 

de diversa em nações e culturas; em seu fundamento há espaço para diálogo frutífero 

com toda a humanidade; em seu fundamento está alicerçada a filantropia, a caridade, 

e toda doutrina útil ao melhoramento da vida humana; quando estão sobre este 

fundamento, que desceu do céu, os seus cidadãos e cidadãs podem ajudar a 

reescrever a história da humanidade, não apagando as memórias ancestrais de outros 



303 
 
 

povos, mas sobrevivendo e fazendo sobreviver às iniquidades às quais estes povos 

estão sujeitos. 

É muito importante, contudo, que se construa sobre o fundamento, não para 

além, mas para cima, porque senão a eficácia desta salvação gratuita que desce do 

céu se perde facilmente e se pode cair e fazer cair para a morte eterna ao invés de 

viver e vivificar. Sobre este fundamento que desce do céu e se manifesta em todo o 

lugar da face da terra onde se apregoa o evangelho e se celebra a eucaristia, e como 

ele foi defendido pelos pensadores esmirniotas e alexandrinos, esta obra buscou 

discorrer. 

Conclui-se com o voto de que a pesquisa das quatro obras pioneiras do 

capítulo inicial, e das obras das escolas esmirniota e alexandrina dos capítulos 

seguintes possam ter servido ao estudo da apologética da compreensão de Deus, e 

limitadamente da própria compreensão de Deus que tinham os teólogos cujas obras 

esta tese abordou. Que Deus é único – não há outro como ele; que ele é o criador de 

céus e terra e de tudo o que neles há, não fruto da degradação, nem sujeito a outro; 

Que ele é Pai, Filho e Espírito Santo, e que a Santíssima Trindade interage com a 

humanidade para a salvação desta; de Sua justiça, pela qual o Filho teve de morrer 

na cruz pelos pecados de toda a humanidade; de Sua misericórdia, que não conhece 

limites e que se estende tanto aos que O amam quanto aos que O desconhecem ou 

odeiam; de Sua santidade, que separa dEle toda impureza e impiedade; e que Ele é 

a vida e o autor da vida, e que a separação dEle é morte; e de Sua longanimidade, 

que Ele estende aos que O odeiam, O perseguem, e que perseveram na impiedade, 

enquanto viverem, por causa de Seu santo nome. Com estes filósofos, historiadores 

e pensadores do século II, e inúmeras mais testemunhas desde os apóstolos até a 

atualidade e o fim dos tempos, a igreja de todos os tempos e lugares rende glória a 

este Deus, pelos séculos dos séculos. 

  



304 
 
 

REFERÊNCIAS 

1. Referências Primárias 

ARISTIDES de Atenas. Apologia. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. 
(Orgs.). Padres Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 34-53. 

ARNOBIUS. Seven books of Arnobius against the Heathen. In: ROBERTS, 
Alexander; DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene 
Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson 
Publishers, 1994. v. 6, p. 413-562. 

ATENÁGORAS de Atenas. Sobre a Ressurreição. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, 
Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 167-202. 

CARTA a Diogneto. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres 
Apologistas. São Paulo: Paulus, 1995. p. 11-30. 

CLEMENS von Alexandreia. Mahnrede an die Heiden. In: BARDENHEWER O., 
ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer 
Werke in deutscher Übersetzung. München: Kösel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 68-
199. 

CLEMENS von Alexandreia. Teppiche wisserschaftlicher Darlegungen entsprechend 
der wahren Philosophie (Stromateis) Buch I-III. In: BARDENHEWER O., 
ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer 
Werke in deutscher Übersetzung. München: Kösel & Pustet, 1936. seq. 2, v. 17, p. 
11-324. 

DIDAQUÉ. In: Padres Apostólicos. São Paulo: Paulus, 2020. p. 332-360. 

EUSÉBIO DE CESARÉIA: História Eclesiástica. São Paulo: Fonte editorial, 2019. 

HEGESIPPUS. Fragments from his five books of commentaries on the Acts of the 
church. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down 
to A.D. 325 Peabody: Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762-765. 

HIERONYMUS, Eusebius Sophronius. Liber Hebraicarum quaestionum in Genesin. 
In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca 
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, 
doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, 
qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii 
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series prima. Parisiis: Vrayet, 
1845. v. 23, p. 935-1009. 

IRENÄUS. Des heiligen Irenäus’ Schrift zum Erweis der apostolischen Verkündigung. 
In: BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenväter: Eine 
Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung München: Kösel, 1912. v. 3, 
p. 583-649.  



305 
 
 

IRENEU de Lião. Contra as heresias: Denúncia e refutação da falsa gnose. 2. ed. 
São Paulo, SP: Paulus, 1995.  

IRINEU de Lyon: Demonstração da pregação apostólica. São Paulo: Paulinas, 
2014. 

JUSTINO de Roma. Diálogo de Justino, Filósofo e Mártir, com o judeu Trifão. In: 
STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: I e II Apologias e 
Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 109-324. 

JUSTINO de Roma. I Apologia. In: STORNIOLO, Ivo. BALANCIN, Euclides: Justino 
de Roma: I e II Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 19-85. 

SEVERIANUS, Gabalorum Episcopus. De mundi creatione Oratio V. In: MIGNE, 
Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, 
integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum 
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo 
apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini 
(Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum 
[Paris]: J-P. Migne, 1862. v. 56, p. 471-484. 

THEODORETUS, Cyrensis Episcopus. Quaestiones in Deuteronomium. In: MIGNE, 
Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, 
integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum 
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo 
apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini 
(Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum 
[Paris]: J-P. Migne, 1860. v. 80, p. 401-456. 

2. Referências Secundárias 

 
ABERBACH, Moses; GROSSFELD, Bernard (editores). Targum Onkelos to 
Genesis: a critical analysis together with an English translation of the text: based in 
A. Sperber's Edition. New York, 1982. 
 
AHN, Gregor. Israel und Persien. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 3, p. 309-311. 
 
ARAI, Sasagu. Zum “Simonianischen” in AuthLog und Bronté. In: KRAUSE, Martin 
(Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference 
on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 3-15. 

ARISTÓTELES: Política. São Paulo: Martin Claret, 2001. 

ASHLEY, Timothy. The book of Numbers. Grand Rapids: Eerdmans, 1993. 

AUFFARTH, Christoph. Aphrodite. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen, 1998: Mohr-Siebeck, v. 1, p. 584-585. 



306 
 
 

BABBITT, Frank Cole. Introduction. In: PLUTARCH (?). Greek and Roman Parallel 
Stories (Parallela Graeca et Romana):. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3Dintro. Acesso em 25 set 2023. 

BALDERMANN, Ingo. Der Himmel ist offen: Jesus aus Nazareth, eine Hoffnung für 
heute. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1991. 

BARDTKE, Hans. Salbung. In: Evangelisches Kirchenlexikon: 
Kirchlichtheologisches Wörterbuch. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 3, 
p. 777. 

BARNARD, Leslie William. Apologetik I. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: 
De Gruyter, 1978. p. 371-411. 

BARTH, Markus. Ephesians: 1-3. Garden City: Doubleday & Co., 1974. 

BAUER, Walter. Wörterbuch zum Neuen Testament. Berlin: De Gruyter, 1971. 

BAYER, Oswald. A teologia de Martim Lutero: uma atualização. São Leopoldo: 
Sinodal, 2007. 

BENDLIN, Andreas. Cicero, Marcus Tullius. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 378-379.  

BENSELER, Gustav Eduard. Benselers Griechisch-Deutsches Schulwörterbuch. 
13. ed. Leipzig: B. G. Teubner, 1911. 

BETHGE, Hans-Gebhard. Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in 
der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament – Frühjudentum – 
Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. 
p. 89-110. 

BLENKINSOPP, Joseph. El libro de Isaías. Salamanca: Sígueme, 2015. v. 2. 

BONNET, Corinne. Sabazios. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2007. v. 7, p. 711-712. 

BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Christian dogmatics. Philadelphia: 
Fortress, 1984. v. 1. 

BRANDT, Hermann. O Espírito Santo. Sinodal: São Leopoldo, 1977. 

BRYCE, Hamilton; CAMPBELL, Hugh; Introductory Notice to Arnobius. In: 
ROBERTS, Alexander; DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-
Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody: 
Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 405-411. 

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da Mitologia (A idade da Fábula): História 
de deuses e heróis. Ediouro: Rio de Janeiro, 2003. 



307 
 
 

BUSCHMANN, Gerd. Martyrium des Polykarp: übersetzt und erklärt. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1998. 

CALVIN, John. Commentary on the book of the Prophet Isaiah. Grand Rapids: 
Baker Book House, 1993. v. 1. 

CALVIN, John. Commentaries on the book of the Prophet Jeremiah and the 
Lamentations. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. 

CALVIN, John. Commentaries on the first book of Moses called Genesis. Grand 
Rapids: Baker Book House, 1993. 

CALVIN, John. Commentaries on the four last books of Moses arranged in the 
form of a Harmony. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. v. 1. 

CALVIN, John. Commentary upon the Acts of the Apostles. Grand Rapids: Baker 
Book House, 1993. v. 1. 

CANCIK, Hubert. Tod I: Religionswissenschaftlich und religionsgeschichtlich – 
Griechische und römische Antike. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 428-429. 

CHAMPLIN, Russell Norman. O Antigo Testamento interpretado: versículo por 
versículo. São Paulo, SP: Candeia, 2000. v. 2. 

CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri III. Cambridge: Cambrige 
University Press, 1883. v. 2. 

CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri III. Cambridge: Cambrige 
University Press, 1885. v. 3. 

CICERO, Marcus Tullius. De legibus libri. Berolinum: Franciscus Vahlenus, 1871. 

CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS. Um só batismo, uma só eucaristia e um só 
ministério mutuamente reconhecido: três declarações reveladoras de um acordo: 
documento da comissão de Fé e Ordem n. 73 do Conselho Mundial de Igrejas. 
Genebra: CMI, 1978. 

CROWE, Brandon. Oh, sweet Exchange! The soteriological significance of the 
Incarnation in the Epistle to Diognetus. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift für die 
neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche. Bonn: De 
Gruyter, 2011. p. 96-110. 

DALBON, Cláudio. Babel e Abraão: dois projetos antagônicos. Gênesis 11,1-9 e 
12,1-9. In: Estudos Bíblicos. Petrópolis: Vozes, 2000. n. 68, p. 42-53. 

DAVID, Philipe Kling. Morreu Kim Peek. Disponível em: 
https://www.mundogump.com.br/morreu-kim-peek/. Acesso em 10 jul. 2024. 

DE BOER, Martinus C. Tod IV: Neues Testament. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 433-434. 



308 
 
 

DUQUOC, Christian. Cristologia: ensaio dogmático. São Paulo: Loyola, 1977. v. 1. 

ECHTERNACH, Helmut. Unter der Himmelsleiter: Predigten. Erlangen: Martin-
Luther-Verlag, 1996.  

ELTESTER, Walther. Christentum und Gnosis. Berlin: Töpelmann, 1969. 

EURIPIDES; WAY, Arthur S. Iphigeneia in Taurica. In: WAY, Arthur S. Euripides. 
London: William Heinemann, 1929. v. 2, p. 279-410. 

FABRICIUS; HARLES, Gottlieb Christophorus. Notitia Historico-Litteraria in 
Clementem Alexandrinum. In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus 
completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda, 
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, 
sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii 
Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: 
[...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, p. 9-26. 

FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los 
motivos de los cambios. In: Obras completas de Fílon de Alejandría. Buenos 
Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 3, p. 169-226. 

FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la confusión de las lenguas. In: Obras completas 
de Fílon de Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 267-314. 

FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la migración de Abraham. In: Obras completas de 
Fílon de Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 315-372. 

FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la vida contemplativa. In: Obras completas de 
Fílon de Alejandría. Buenos Aires: Acervo cultural, 1976. v. 5, p. 153-176. 

FÍLON DE ALEJANDRÍA. Sobre la vida de Moisés I. In: Obras completas de Fílon 
de Alejandría. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 4, p. 7-80. 

FIORE, Joachim von. Das Reich des Heiligen Geistes. München: Otto Wilhelm 
Barth-Verlag, 1955. 

FISCHER, Karl-Martin. Adam und Christus. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). 
Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. 
Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 283-298. 

FRANGIOTTI, Roque. Atenágoras de Atenas: Introdução. In: STORNIOLO, Ivo; 
BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas. São Paulo: Paulus, 2020. p. 
113-117. 

FRANGIOTTI, Roque. Diálogo de Justino, Filósofo e Mártir, com o judeu Trifão: 
Introdução ao diálogo. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de 
Roma: I e II Apologias e Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 107-108. 

FRANGIOTTI, Roque. Justino de Roma: Introdução. In: STORNIOLO, Ivo; 
BALANCIN, Euclides M. (Orgs.) Justino de Roma: I e II Apologias e Diálogo com 
Trifão. São Paulo: Paulus, 2021. p. 9-12. 



309 
 
 

FRICKEL, Josef. Naassener oder Valentinianer? In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis 
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic 
Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 95-119. 

GAHBAUER, Ferdinand Reinhard. Mensch V: Alte Kirche. In: Theologische 
Realenzyklopädie. Berlin: de Gruyter, 1992. v. 22, p. 493-501. 

GUINOT, Jean-Noël. Theodoret von Kyrrhos. In: Theologische Realenzyklopädie. 
Berlin: de Gruyter, 2002. v. 33, p. 250-254. 

HAARDT, Robert. Schöpfer und Schöpfung in der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-
Wolfgang (Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu 
Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 37-48. 

HAEUSER, Philipp. Des Heiligen Philosophen und Märtyers Justinus Dialog mit dem 
Juden Tryphon: Einleitung. In: BARDENHEWER. WEYMAN et al. Bibliothek der 
Kirchenväter. München: Kösel und Pustet, 1917. v. 33, p. I-XXIV.  

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben IV: 
Dogmengeschichtlich. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: de Gruyter, 
1984. v. 12, p. 196-217. 

HERMANN, A.; HERTER, Hans. Dirne. In: Reallexikon für Antike und 
Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 1957. v. 3, p. 1150-1213. 

HERMS, Eilert: Apologetik: Fundamentaltheologisch. In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 623-626. 

HERÓDOTO. História. 2. ed. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1988. 

HERON, Alasdair I. C. Filioque. In: The encyclopedia of Christianity. Grand 
Rapids: Eerdmans, 2001. v. 2, p. 313-314. 

HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. 2. ed. São Paulo: Iluminuras, 1992. 

HOHEISEL, Karl. Firmicus Maternus. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 3, p. 143. 

HOMER. Homers Werke in zwei Bänden. Leipzig: Max Hesses Verlag, 19[--].  

HOMERUS. Homeri Odyssea: Editio quinta correctior quam curavit C. Hentze. 
Lipsiae: B. G. Teubner, 1902. 

HOMERO. Ilíada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2005. 

HÜLSER, Karlheinz. Plutarch: Philosophie. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2003. v. 6, p. 1409-1410. 

HUSS, Werner; KOCH, Guntram. Kathago, Stadt und Staat III: Geschichte und 
Gesellschaft. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 
2001. v. 4, p. 882-884. 



310 
 
 

JANSMA, Taeke. Investigations into the early Syrian Fathers on Genesis: An 
approach to the exegesis of the Nestorian Church and to the comparison of 
Nestorian and Jewish Exegesis. In: BOER, Pieter Arie Hendrik (Org.). 
Oudtestamentische Studiën. Leiden: E. J. Brill, 1958. v. 12, p. 69-182. 

JEDIN, Hubert Concílios ecumênicos: História e doutrina. São Paulo: Herder, 
1961. 

KÄPPEL, Lutz. Euripides. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tübingen: 
Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 1661. 

KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. The Pentateuch. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1951. v. 1. 

KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. Biblical commentary on the Prophecies 
of Isaiah. Grand Rapids: Eerdmans, 1954. v. 2. 

KITTEL, Rudolf. Die Psalmen. Leipzig: H. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1914. 

KLEBBA, Ernst. Des Heiligen Irenäus fünf Bücher gegen die Häresien. In: 
BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenväter: Eine 
Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung München: Kösel, 1912. v. 3, 
p. I-X.  

KOCH, Hugo. Virgo Eva – Virgo Maria: Neue Untersuchungen über die Lehre von 
der Jungfrauschaft und der Ehe Mariens in der älteren Kirche. Berlin: de Gruyter, 
1937. 

KOSCHORKE, Klaus. Zur Spätgeschichte der valentinianischen Gnosis. In: 
KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth 
International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 120-139. 

KRAUSE, Martin. Christlich-gnostische Texte. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis 
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic 
Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 47-65. 

LA BROSSE, Olivier de; ROUILLARD, Philippe; HENRY, Antonin-Marie. Dicionário 
de termos da fé. Aparecida: Santuário, 19[--]. 

LANGE, Dirk G. Lutero e o sacramento da santa comunhão: uma comunhão real. 
Tear Online: liturgia em revista, São Leopoldo, v. 1, n. 2, p. 92-100, 2012. 
Disponível em: http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463. 
Acesso em 10/05/2023. 

LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnósticas. São Paulo: Loyola, 2002. 

LESSING, Erich; WESTERMANN, Claus. Gott sprach zu Abraham: die Geschichte 
des biblischen Volkes und seines Glaubens. Freiburg: Herder, 1976. 

LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert. An Intermediate Greek-English 
Lexicon: founded upon the seventh edition of Liddell and Scott's Greek-English 
lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1964. 

http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463


311 
 
 

LIGHTFOOT, John. A commentary on the New Testament from the Talmud and 
Hebraica: Matthew-1 Corinthians. Peabody: Hendrickson Publishers, 1995. 

LÜDEMANN, Gerd. Apologetik III: Neues Testament. In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 614-616. 

LUTERO, Martinho. Anotações de Lutero sobre a Epístola de Tito. In: Obras 
Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 559-644. 

LUTERO, Martinho. Comentário à Epístola aos Gálatas. In: Obras Selecionadas. 
São Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 15-558. 

LUTERO, Martinho. Das boas obras. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: 
Sinodal, 1989. v. 2, p. 97-170. 

LUTERO, Martinho. Instrução sobre como os Cristãos devem lidar com Moisés. In: 
Obras Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 177-195. 

LUTERO, Martinho. Prefácio às Epístolas de São Tiago e Judas. In: Obras 
Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2003. v. 8, p. 153-155. 

LUTERO, Martinho. Prefácio ao profeta Daniel. In: Obras Selecionadas. São 
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 61-98. 

LUTERO, Martinho. Prefácio ao Profeta Jeremias. In: Obras Selecionadas. São 
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 50-52. 

LUTERO, Martinho. Prefácio aos Profetas. In: Obras Selecionadas. São Leopoldo: 
Sinodal, 2014. v. 8, p. 39-46. 

LUTERO, Martinho. Textos selecionados da preleção sobre Gênesis. In: Obras 
Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 53-530. 

LUTERO, Martinho. Um sermão sobre o Venerabilíssimo Sacramento do Santo e 
Verdadeiro Corpo de Cristo e sobre as Irmandades. In: Obras Selecionadas. São 
Leopoldo: Sinodal, 1987. p. 425-444. 

LUTERO, Martim. Como reconhecer a Igreja. São Leopoldo: Sinodal, 2001. 

LUTHER, Martin. Dictata super Psalterium. In: D. Martin Luthers Werke: Kritische 
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Böhlau, 1885. v. 3, p. 1-652. 

LUTHER, Martin. Text der Genesisvorlesung. In: D. Martin Luthers Werke: kritische 
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger, 1911. v. 43, p. 1-674. 
 
LYTTOS ancient town. Disponível em: 
https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html. Acesso em 13 set. 2023. 
 
MACDERMOT, Violet. The concept of Pleroma in Gnosticism. In: KRAUSE, Martin 
(Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference 
on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 76-81. 
 

https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html


312 
 
 

MACH, Michael. Philo von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: 
De Gruyter, 1996, v. 26, p. 523-531. 
 
MACKINTOSH, Charles Henry. O livro de Números. Lisboa: Editorial Minerva, 19[--
]. p. 309. 

MANNSPERGER, Brigitte. Homer. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 3, p. 1873. 

MASTED, L. C. The Victorious Christ in the Old Testament Tabernacle: a series 
of Bible Conference Messages. Minneapolis: Lutheran Colportage Sevice Inc., 1943. 

MATERNUS, Iulius Firmicus. De Errore Profanarum Religionum: Lipsiae: Teubner, 
1907. 

MATOS, Alderi Souza de. A divina tríade: Irineu de Lião e a doutrina de Deus. 
Fides Reformata, v./n. 2/1, p. 137-150, 1997. 

MCCANN, David. Julius Firmicus Maternus: Profile of a Roman Astrologer. 
Disponível em: http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html. Acesso em 06 jun. 2023. 
 
MCGEE, J. Vernon. Thru the Bible with Dr. J. Vernon McGee Exodus 25:23—
26:14. Podcast, Disponível em: https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-
with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-
playing. Acesso em 21 set. 2022. 
 
MEADOR, Brett. Through the Bible (Exodus 26). Athey Creek, 3 de dezembro de 
2014. Disponível em: https://atheycreek.com/teachings/m2-051. Acesso em 21 set. 
2022. 

MÉHAT, André. Clemens von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopädie. 
Berlin: De Gruyter, 1981. v. 8, p. 101-113. 

MELÈZE-MODRZEJEWSKI, Joseph. Alexandrien II: Judentum. In: Religion in 
Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 289-290. 

MESTERS, Carlos. Abraão e Sara. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1980. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 1. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 3. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 6. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 12. 

http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://atheycreek.com/teachings/m2-051


313 
 
 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 15. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 16. 

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen 
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 19. 

MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca 
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, 
doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, 
qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii 
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia 
Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, ELENCHUS. 

MÜLLER, Caspar Detlef Gustav. Alexandrien I: Historisch. In: Theologische 
Realenzyklopädie. Berlin: de Gruyter, 1978. v. 2, p. 248-261. 

MÜLLER, Ulrich. A encarnação do filho de Deus: Concepções da encarnação no 
cristianismo incipiente e os primórdios do docetismo. São Paulo: Loyola, 2004. 

NAGEL, Peter. Die Auslegung der Paradieserzählung in der Gnosis. In: TRÖGER, 
Karl-Wolfgang. Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu 
Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 49-70. 

NAUTIN, Pierre. Hieronymus. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De 
Gruyter, 1986. v. 15, p. 304-315. 

NÉMETHY, Geyza (Org.). Euhemeri Reliquiae. Budapest: Magyar Tudományos 
Akadémia [Academia Húngara de Ciências], 1889. 

OBERDORFER, Bernd. Filioque I. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, v. 4, p. 119-120. 

OPELT, Ilona. Demeter. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Stuttgart: 
Hiersemann, 1957. v. 5, p. 682-694. 

ORBE, Antonio. Parábolas evangélicas en San Ireneo. Madrid: Católica, 1972. v. 
1. 

OSWALD, Wolfgang. Auszug aus der Vasallität: Die Exoduserzählung (Ex 1-14) und 
das antike Völkerrecht. In: Theologische Zeitschrift. Basel, v. 67, n. 3, p. 263-288, 
2011. 

OVÍDIO: As metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983. 

PAPADEROS, Alexandros. Kreta, Kirche von. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Mohr-Siebeck: Tübingen, 2001. v. 4, p. 1743. 

PAPE, Wolfgang. Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. 
Braunschweig: Friedrich Bieweg und Sohn, 1875. v. 1. 



314 
 
 

PAPE, Wolfgang. Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. 
Braunschweig: Friedrich Bieweg und Sohn, 1875. v. 2. 

PAUSANIAS. Pausanias’ Description of Greece: translated into English with notes 
and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1. 

PERVO, Richard I. Acts: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2009.  

PETERSON, Erik. Frühkirche, Judentum und Gnosis: Studien und 
Untersuchungen. Wien: Herder, 1959. 

PLUTARCH. The lives of the noble Grecians and Romans. New York: The 
Modern Library, 19[--]. 

PLUTARCH (?). Parallela minora 0. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D0. Acesso em 25 set 2023. 

PLUTARCH (?). Parallela minora 14. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D14. Acesso em 26 set 2023. 

PLUTARCH (?). Parallela minora 20. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D20. Acesso em 25 set 2023. 

PLUTARCH (?). Parallela minora 41. Disponível em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D41. Acesso em 26 set 2023. 

POWELL, T. G. E. Os Celtas. Gris: Lisboa, 1965. 
 
PRATTEN, Benjamin Plummer. Hegesippus. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene 
Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325 Peabody: Hendrickson, 1994. 
v. 8, p. 762. 
 
REINKE, André Daniel. Os outros da Bíblia: História, fé e cultura dos povos antigos 
e sua atuação no plano divino. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2019. 
 
RIEGER, Reinhold. Mensch VI: Kirchengeschichtlich. In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart: Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 
Tübingen: Mohr-Siebeck, 2002. v. 4, p. 1061-1066. 

RITTER, Adolf Martin. Alexandrien III: Alte Kirche. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 290-292. 

RITTER, Adolf Martin. Geist/Heiliger Geist: Kirchengeschichtlich. In: Religion in 
Geschichte und Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 4, p. 567-568. 

ROLLER, Lynn E. Em busca da deusa-mãe: O culto anatoliano de Cibele. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1999. 



315 
 
 

ROUBEKAS, Nickolas P. Post Mortem Makes a Difference: On a Redescription of 
Euhemerism and Its Place in the Study of Graeco-Roman Divine Kingship. In: 
Religion & Theology = Religie et Teologie, Pretoria: Brill, 2012. v. 19, n. 3/4, p. 
319–339. 

RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. San Francisco: 
Harper & Row, 1977. 

RUDOLPH, Kurt. Sophia und Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes 
Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: 
Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 221-238. 

RÜEGGER, Hans-Ulrich. HÄMMIG, Annelies. Mein gott: varzuo hastu mich gelassen? 
Philologische Annäherung an eine theologische Frage. In: WOLTER, Michael. 
Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren 
Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p. 40-58. 

SCHLATTER, Adolf. Die Briefe an die Thessalonicher, Philipper, Timotheus und 
Titus: Ausgelegt für Bibelleser. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1953.  

SCHMIDT, Werner H. Introdução ao Antigo Testamento. 5. ed. São Leopoldo: 
Sinodal, Faculdades EST, 2013. 

SEPPELT, Franz Xaver. Geschichte der Päpste: von den Anfängen bis zur Mitte 
des 20. Jahrhunderts. München: Kösel, 1954. 

SHILLETÓ, Arthur Richard. Preface. In: Pausanias’ Description of Greece: 
translated into English with notes and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1, 
p. V-VI. 

SPEYER, Wolfgang. Kabiren. In: Reallexikon für Antike und Christentum. 
Stuttgart: Hiersemann, 2001. v. 19, p. 909-913. 

SPURGEON, C. H. The Treasury of David: containing an original exposition of the 
Book of Psalms, a collection of illustrative extracts from the whole range of literature. 
v. 1. New York: Funk & Wagnalls Company, 18[--]. 

STÄHLIN, Otto. Einleitung zu der Übersetzung der Werke des Clemens von 
Alexandreia. In: BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der 
Kirchenväter: Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung. 
München: Kösel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 9-67. 

STRECKER, Georg. Judenchristentum und Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang 
(Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und 
Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 261-272. 

STRELOW, Wagner Fernando Kind. Catequese e leitura bíblica no contexto da 
Patrística. São Leopoldo, RS, 2020. 164 p. Dissertação (Mestrado) - Faculdades 
EST, Programa de Pós-Graduação, São Leopoldo, 2020.  

STOLZ, Fritz. Kanaan. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin: De Gruyter, 
1988. v. 17, p. 539-556. 



316 
 
 

STÜEWER, Aline Danielle; STRÖHER, Marga Janete. Exegese de Mateus 15.21-
28. EST: São Leopoldo, 2005. 

SZABÓ, Andor. Die Engelvorstellungen vom AT bis zur Gnosis. In: TRÖGER, Karl-
Wolfgang (Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu 
Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 143-152. 

THRAEDE, Klaus. Euhemerismus. In: Reallexikon für Antike und Christentum. 
Stuttgart: Hiersemann, 1966. p. 877-890. 

TRÖGER, Karl-Wolfgang. Einführung: Zum gegenwärtigen Stand der Gnosis- und 
Nag-Hammadi-Forschung. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. (Org.). Altes Testament – 
Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 11-33. 

TRÖGER, Karl-Wolfgang. Gnosis und Judentum. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang. Altes 
Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: 
Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 155-168. 

ULLMANN, Wolfgang. Apokalyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: TRÖGER, 
Karl-Wolfgang (Org.). TRÖGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament – 
Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gütersloher 
Verlagshaus, 1980. p. 169-194. 

USARSKI, Frank. Apologetik: zum Begriff. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 611. 

UTHEMANN, Karl-Heinz. Severian von Gabala. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 7, p. 1239. 

VAN DEN BROEK, Roelof. Autogenes and Adamas. In: KRAUSE, Martin (Org.): 
Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on 
Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 16-26. 

VAN DEN HOEK, Annewies. Clemens von Alexandrien. In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart. Tübingen: Mohr-SIebeck, 1999. v. 2, p. 395-396. 

VERCILLO, Kathryn. Eidetic Memory: Is it real? Disponível em: 
https://discover.hubpages.com/health/Eidetic-Memory-Is-It-Real. Acesso em 10 jul. 
2024. 

VIRGÍLIO. Geórgicas: Eneida. Rio de Janeiro, RJ: W. M. Jackson, 1964. 

VOGEL, Heinrich. Menschwerdung Gottes. In: Evangelisches Kirchenlexikon: 
Kirchlichtheologisches Wörterbuch. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 2, 
p. 1301-1303. 

VOM BROCKE, Christoph. Thessalonich. In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Tübingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 358-359. 

WACHHOLZ, Wilhelm; PRECIADO, Liria Andrea Suárez. El desarrollo de la 
pneumatología en la Edad Media: el Espíritu Santo en el cristianismo de 



317 
 
 

occidente. In: Protestantismo em Revista, São Leopoldo, v. 46, n. 2, p. 211-221, 
2020. 

WACHT, Manfred; RICKERT, Franz. Liber (Dionysos). In: Reallexikon für Antike 
und Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 2010. v. 23, p. 67-99. 

WEISER, Artur. Die Psalmen. Goettingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. 

WEISS, Hans-Friedrich. Das Gesetz in der Gnosis. In: TRÖGER, Karl-Wolfgang 
(Org.). Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und 
Bibel. Berlin: Gütersloher Verlagshaus, 1980. p. 71-88. 

WESTERMANN, Claus. Genesis 12-36. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 
1981. 

WILSON, Robert McLachlan. Gnosis and the New Testament. Oxford: Basil 
Blackwell, 1968. 

Ἀρίων. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/alpha/3886. Acesso em 30 nov. 2022. 

Κινύρας. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/kappa/1651. Acesso em 25 maio 2023. 

Ξενοφω̂ν. Suda On-Line. Disponível em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/xi/51. Acesso em 25 maio 2023. 

https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886
https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886

