FACULDADES EST

PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM TEOLOGIA

WAGNER FERNANDO KIND STRELOW

APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE
PENSAMENTO DA PATRISTICA

Sao Leopoldo

2025



WAGNER FERNANDO KIND STRELOW

APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE
PENSAMENTO DA PATRISTICA

Tese de Doutorado

Para a obtencéo do grau de

Doutor em Teologia

Faculdades EST

Programa de Pds-Graduagao em Teologia
Area de Concentragao: Religigo,
Teologias e Sociedade

Linha de Pesquisa: Histéria e Teologia

Pessoa Orientadora: Prof. Dr. Wilhelm Wachholz

Sao Leopoldo

2025



Dados Internacionais de Catalogacdo na Publicagcio (CIF)

De65d

Strelow, Wagner Fernando Kind

Apologética da compreensdo de Deus conforme
escolas de pensamento da patristica / Wagner Frenando
Kind Strelow ; orientador Wilhelm Wachholz. — Sao
Leopoldo : EST/IPPG, 2025.

37 p. ;31 cm

Tese (doutorado) — Faculdades EST. Programa de
Pos-Graduacgdo. Doutorado em Teologia. 580 Leopoldo,
2025.

1. Apologética. 2. Padres da igreja. 3. Histaria
eclesiastica - Igreja primitiva. 4. Patristica |. Wilhelm,
Wachholz, orientador. Il. Titulo.

Ficha elaborada pela Biblioteca da EST




Assinado
digitalmente por:
WILHELM
WACHHOLZ :
XXX.192.369-XX
Date: 19/08/2025
11:02:34 -03:00

WAGNER FERNANDO KIND STRELOW

APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME ESCOLAS DE
PENSAMENTO DA PATRISTICA

Data de Aprovacgao: 18 de agosto de 2025

Tese de Doutorado

Para a obten¢do do grau de Doutor em Teologia

Faculdades EST

Programa de P6s-Graduagao em Teologia

Area de Concentragdo: Religido, Teologias e
Sociedade

PROF. DR. WILHELM WACHHOLZ (PRESIDENTE)

Assinado digitalmente

PROF. DR. FLAVIO SCHMITT (EST)
Assinado digitalmente

PROF. DR. MARCELO RAMOS SALDANHA (EST)

Assinado digitalmente

PROF. DR. RUDOLF EDUARD VON SINNER (PUC PARANA)

Docente visitante

PROF. DR. ROBERTO HOFMEISTER PICH (PUCRYS)

Docente visitante

Assinado
digitalmente por:
Flavio Schmitt :
XXX.973.730-XX
Date: 03/09/2025
10:43:08 -03:00

Assinado
digitaimente por:
Marcelo Ramos
Saldanha :
XXX.811.570-XX
Date: 03/09/2025
11:07:56 -03:00




A cristandade luséfona e a quem mais
desejar conhecer sobre a histoéria da
igreja e compreenda o idioma portugués.



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao Senhor, meu Deus, que me criou, me salvou € me trouxe até aqui,
guiando-me com bondade e fidelidade e isentando-me de perigos e dificuldades
mesmo em tempos sombrios como estes de pandemias, enchentes e mundo em

convulsdo, por Sua misericordia inexplicavel.

Agradeco aos meus pais, Fernando Strelow e Tais Doriléa Kind Strelow, que sempre
me apoiaram em tudo o que precisei e me levaram a igreja desde a minha mais
tenra infancia, e sem os quais certamente nao teria chegado até aqui. Estendo o

agradecimento a toda a minha familia, especialmente & minha tia Geni Erica Paupitz,

que forneceu bibliografia e dinheiro para comprar bibliografia muitas vezes nos anos

de minha formacgao académica.

Agradeco as Faculdades EST, nas quais aprendo teologia desde meados de 2014 e
onde conheci melhor a Biblia e a historia da cristandade. Agradego ao Dr. Valério
Schaper, que em 2016 me sugeriu pesquisar Patristica no Trabalho de Conclusao

de Curso (TCC), e ao Ms. Osmar Witt, que desde 2016 vinha sugerindo e
acompanhando minhas leituras para o aprofundamento no assunto, sem qualquer
proveito préprio neste servico, orientou meu TCC em 2018, e me ofereceu valiosos

ensinamentos durante quatro semestres de voluntariado no Arquivo Histérico da
IECLB nos anos 2022-23. Agradeco ao Prof. Dr. Wilhelm Wachholz, que com
paciéncia angelical e conhecimento vastissimo, orientou esta tese e a dissertagéo
anterior, sempre disposto a ajudar e ensinar. A continuagao deste projeto durante a
pandemia do Coronavirus e a enchente de maio de 2024 nao teria acontecido sem o
apoio e a compreensao dele quanto aos atrasos e impasses que as adversidades
geraram para mim e para tantas outras pessoas pesquisadoras. Os Professores Dr.

Flavio Schmitt e o Dr. Marcelo Ramos Saldanha, nos ultimos seis anos, vém me

ajudando com conselhos, indicagdes bibliograficas, aportes para metodologia.
Nunca sai de maos vazias de suas presencgas em se falando de insights académicos

para a dissertacao e tese.

Agradeco a CAPES, que bancou as taxas do curso de doutoramento desde
novembro de 2021 até outubro de 2022. Agradeco ao CNPq, que ndo apenas

bancou as taxas dos demais semestres desde outubro de 2022 até o presente, mas



também me forneceu uma bolsa mensal para que nada me faltasse durante o

doutoramento. Teria sido impossivel produzir esta tese sem estes recursos.

Agradeco ao Pe. Dr. Edinei da Rosa Candido e ao Dr. Jodo Eduardo Pinto Basto
Lupi pelo apoio a minha pessoa no contexto da Associagao Brasileira de Estudos
Patristicos, e com eles tantos outros associados que também me proporcionaram
intercambio de informagdes sobre Patristica e até intermediaram possibilidade de

publicagao de artigos.

O mesmo sentimento se estende a membresia da Red Latinoamericana de Estudios
Patristicos, em cujos congressos o estado da arte da pesquisa em Patristica na
América Latina se reflete e todo evento se traduz em uma oportunidade de aprender

mais e melhor.

Agradeco ao Sr. Raul Zeplin, de Viena, interior de Blumenau, sua esposa Adriana
Kasulke Zeplin e seus dois filhos, o Me. Gabriel e o Sgto. Rodrigo, que cederam a
sua internet veloz para a defesa do mestrado durante a pandemia, ao Prof. Dr.
Charles Klemz, o qual muito auxiliou na revisédo e formatacdo de meus trabalhos
durante toda a minha carreira académica e esta sempre disposto a me aconselhar
como coordenador das tutorias — assumi em marco de 2024 na Faculdades EST a
tutoria da area de historia —, a sua mae, a Sra. Dietlind Klemz, que se prestou a me
auxiliar para o treinamento para a defesa do mestrado durante a pandemia, e ao P.
Fernando Wohl de Itoupava Rega, a Sra. Merci Dalle-Court, de Vila ltoupava, a Sra.
Darcy Trapp Daugs, de Sarmento, locais do interior de Blumenau, pessoas que

muitas vezes cederam sua internet veloz para fins académicos.

Nao é possivel agradecer suficientemente ao Sr. Alexandre Rechenmacher, de
Lomba Grande, interior de Novo Hamburgo, e sua esposa Olivia Leite
Rechenmacher, que gratuitamente me acolheram em sua residéncia durante a
enchente de maio de 2024, e me ofereceram cama, comida, agua potavel, energia
elétrica e tudo o mais necessario para estudar e trabalhar em um periodo e lugar
onde nenhum dinheiro tinha mais valor porque nao havia mais o que e como
comprar. A providéncia e preparo deste homem permitiu que oito pessoas em

apuros se alimentassem de sua mesa, bebessem agua a vontade e pudessem se



lavar enquanto em S&o Leopoldo era quase impossivel obter um copo de agua

potavel para beber.

Lembro também de minhas médicas, Dra. Simone van de Sande Lee, de Rodeio, e
sua sucessora, Dra. Marta Amaro da Silveira Duval, de Blumenau, que me
acompanharam com o diabetes mellitus e me receitaram insulinas e demais auxilios
de acordo com a necessidade, e o Dr. Herland Fernando Chavez, advogado de
Indaial que defendeu minha causa perante as autoridades e gracas a cuja militancia
advocaticia posso obter gratuitamente no SUS os remédios que n&o posso pagar,
sendo que sem o0 apoio destas pessoas certamente nao teria sobrevivido por tantos

anos para poder terminar este livro.

Sao0 pessoas demais para mencionar em tao pouco espaco, e a misericordia de
Deus para comigo se reflete em tanta gente e mais ainda que, de um modo ou de
outro, foi bondosa para comigo, e me parece que sequer comecei a fazer a lista.

Muito obrigado!



Porque ninguém pode pér outro
fundamento além do que ja esta posto, o
qual é Jesus Cristo.

1Co 3,11



RESUMO

O objetivo da presente tese é verificar como se dava a apologética da compreensao
de Deus conforme escolas de pensamento da Patristica. Estudam-se dez escritos de
ao todo, seis autores da Patristica pré-nicena. Na introducdo, a origem do trabalho,
sua estrutura e motivacao, a tese a ser defendida e os objetivos geral e especificos
sdo delineados. O capitulo 2 define o termo “apologética” a partir da consulta de
dicionarios e enciclopédias teoldgicas, e analisa a pratica apologética na Patristica a
partir do recurso a quatro obras consideradas pioneiras em suas respectivas areas: a
“Apologia”, de Aristides de Atenas, em seu aspecto etnografico; o “Dialogo com
Trifao”, de Justino Martir, enquanto didlogo; “Sobre a Ressurreigdo”, de Atenagoras
de Atenas, em seu aspecto antropolégico; e os fragmentos sobreviventes da obra
historiografica “Memdrias” de Hegésipo. O capitulo 3 é destinado ao estudo da
apologética da compreensao de Deus conforme a escola esmirniota, recorrendo a trés
obras de Ireneu de Lido: da série “Contra as Heresias”, os volumes | e Il, e a
“‘Demonstracdo da Pregacao Apostélica”. Ja o capitulo 4 verifica como se dava a
apologética da compreenséao de Deus na escola alexandrina no periodo pré-niceno a
partir das trés primeiras subse¢des do “Protréptico” de Clemente de Alexandria. A
conclusdo atesta a veracidade da tese proposta — a saber, que nas escolas de
pensamento esmirniota e alexandrina do periodo pré-niceno, a apologética da
compreensao de Deus se dava a partir da analise critica de todas as tradicbes
sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro das suas
préprias tradicbes de interpretagcéo, seja exegese, seja outra interpretagdo qualquer,
e considerando todas as liturgias envolvidas como veiculos de apresentagao e/ou
representacdo da compreensao de Deus e mediatrizes das divindades referidas para
com a humanidade. Além disso, tem lugar na conclusdo a comparagao das
constatagdes hauridas da investigagdo das quatro obras do capitulo 2 com as seis
obras dos capitulos 3 e 4, bem como a comparacgao das obras de Ireneu de Lido com
as de Clemente de Alexandria.

Palavras-chave: Patristica. Escola esmirniota. Escola alexandrina. Ireneu de Lido.
Clemente de Alexandria.



ABSTRACT

The objective of the present thesis is to verify how apologetics of the comprehension
of God was done according to Patristic schools of thought. Ten writings are studied
from, in total six writers of Ante-Nicene Patristics. In the introduction, the work’s origin,
its structure and motivation, the thesis to be defended and the general and specific
objectives are delineated. Chapter 2 defines the term “apologetics” by consulting
theological dictionaries and encyclopedias, and analyzes the apologetical praxis in
Patristics by accessing four works considered pioneers in their respective areas:
Aristides of Athens’ “Apology”, in its ethnographical aspect, Justin Martyr’s “Dialog with
Trypho”, as a dialog, Athenagoras of Athens’ “About the Resurrection”, in its
anthropological aspect, and the surviving fragments of Hegesippus’ “Memories”.
Chapter 3 is dedicated to the study of the apologetics of the comprehension of God
according to the Smyrnaean school, recurring to three works by Irenaeus of Lyons: the
first and second volumes of the series “Against Heresies” and the “Demonstration of
Apostolic Preaching”. Chapter 4 verifies how the apologetics of the comprehension of
God was done in the Ante-Nicene Alexandrian school from the three first subsections
of Clement of Alexandria’s “Protreptic’. The conclusion attests the veracity of the
proposed thesis —this is, that in the Smyrnaean and Ante-Nicene Alexandrian Schools
of thought, the apologetics of the comprehension of God was done by critical analysis
of all the sacred traditions involved, be it scriptural or otherwise transmitted, within their
own traditions of interpretation, be it exegesis or any other interpretation, and
considering all liturgies involved as a vehicle of presentation and/or representation of
the comprehension of God and mediators of the divinities referred towards humanity.
Furthermore, the conclusion compares the findings derived from the investigation of
the four works in Chapter 2 with the six works of Chapters 3 and 4, as well as the works
of Irenaeus of Lyons and Clement of Alexandria.

Keywords: Patristics. Smyrnaean school. Alexandrine school. Irenaeus of Lyons.
Clement of Alexandria.



2.2

2.21
2.2.2
223
2.2.4
2.2.5

2.3

2.31
2.3.2
2.3.3

2.4

241
2.4.2
243

244
2.4.5

2.5

3.1
3.11

3.1.1.1
3.1.1.2
3.1.1.3
3.1.1.4
3.1.1.5
3.1.1.6
3.1.2

3.1.2.1
3.1.2.2
3.1.2.3
3.1.2.4
3.1.3

SUMARIO

INTRODUGAO..... o cieccrrcerrrmas s s s s s s sms s s s e s s enmnnnees 14
DEFINICAO DE APOLOGETICA........oo e 18
A APOLOGIA DE ARISTIDES DE ATENAS: APOLOGETICA COMO
ETNOGRAFIA. ... s 25
O DIALOGO DE JUSTINO MARTIR COM TRIFAO: APOLOGETICA

(o7 0]V [o 1 o] 7Y o c o SN 31
A apresentagao dos dois filosofos..........ccceeeciiiiiecci e 33
Sucessao do Novo Testamento ao Velho Testamento..............ccceeene. 37
Jesus de Nazaré é o Messias e o Messias € Deus.......ccccccccceeiiiiinnnneenes 41
A igreja € 0 povo de DeUS ........ccceeeemecciiiiei i e 51
Conclusao sobre o dialogo de Justino Martir com Trifdo...............cce.. 56
SOBRE A RESSURREICAO DE ATENAGORAS DE ATENAS:
APOLOGETICA COMO ANTROPOLOGIA ........coveeremrreneeseeneeseesesnns 58
A possibilidade da reSsSurreiGan.......ccccccovimemeiiiimreccsrrrecrr e e 59
A conveniéncia e necessidade da ressurreigao.........ccccceeenncciiiiiiinnnnnnnns 63
Conclusao acerca da obra “Sobre a Ressurreigao” ........cccccccuuccieninnns 67
FRAGMENTOS DE HEGESIPO: APOLOGETICA COMO
HISTORIOGRAFIA ... s 69
Concernindo o Martirio de Tiago, Irmao do Senhor.............ccevviiiiiiinnnn. 69
Concernindo os parentes de Jesus Cristo .......ccccceciiiiiiireeeccenncissseennns 7
Concernindo o martirio de Simeao, o filho de Clopas, bispo de

8T o 1 =T o 73
Concernindo sua viagem a Roma e as seitas. ....cc....cccccmmmmremeniciinninnnns 75
Conclusao sobre os fragmentos das “Memérias” de Hegésipo........... 77
CONCLUSAO SOBRE A DEFINIGAO DE APOLOGETICA.........c.cceueuen.. 78
APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME
A ESCOLA ESMIRNIOTA ...t rree e e e e 83
CONTRA AS HERESIAS T E l.....orrrrrrrrrsss s 84
Os sistemas gnosticos e suas compreensées de divindade conforme
Ireneu de Li@0.....ccueeeeeiiiiiiiiirire i 85
O sistema fundamental gnéstico conforme Ireneu de Ligo.................. 86
Variantes deste SiStema............coooumemmeeeeiiiiiiiieeeccccce s s eee e 92
Demais eScolas € Seitas ..........cccceevviimmmmmmemsiiiiiisinnnenesssssss s s e s 94
Simao, o Mago e seus diSCIPUIOS...........eeueeeeeeeeeeeennenesnnnssssssssssssssnsssssnnnns 97
Marcos, 0 Mago...........ccccooeii s 100
Conclusao sobre os sistemas gnoStiCOS............ccoeeeeeeeeeeeeeeeeeessennnnnnnnns 102
A resposta de Ireneu de Li@0 ..o e 103
DEUS € UNUCO.......eeeeeeeeee s 104
DeuUS € CHIAQOTr ..........e s 109
Deus nao é fruto da degradacao .............ccccceeeeeeeeeeeeeceeeieeeeeeeeeeeeeeeeeee 113
Nao ha nada acima dele nem depois dele ...........cccueeeeeeeeeveirrernnennnnne. 118

Conclusao sobre Contra as Heresias | € H.....c..oeuimieeiimiimciieieceeeceeceeee 124



3.2 DEMONSTRAGAO DA PREGAGAO APOSTOLICA.........ccccereeemrreenan. 125
3.21 A Catequese dos APOSEOIOS .....ccceeeeeiiiiiiiiminicecsss s 126
B . R B 0 =0 L o T 131
B B B 0 =0 L 1 1 o R 141
3.2.1.3 Deus ESPIrito SANtO...........cooeeeeeeeeeeeeeeeeeieeeeeecessssessennnsssssssseennnnnnnsaas 150
3.2.1.4 CONCIUSAO.......eeeeeeeeeeeeeeeeee et eetee e e s eee s s e ennss s s s nmssssnnnmsssnnnnmsssnnnnnnnnnns 157
3.2.2 A Demonstragao Profética ... 158
3.2.2.1 Deus-Filho é 0 Verbo de Deus ...........cuueeeeeueeeeeeeeieeeeiceeceseeeeeaennenas 159
3.2.2.2 DeUS-FilNO € O CriStO........... s 165
3.2.2.2.1 Cristo é Rei € SACerdote .............couuuoeeeeeeieeeeeeeeeeee et 166
3.2.2.2.2 CriStO € O S@IVAUOL ..........uuee e 167
3.2.2.2.3 Cristo é o Difusor do Espifito SQnto .............ccouveeeeeeeeeiieieeiieiieeee e 170
3.2.3 Conclusao sobre a Demonstragcao da pregacao Apostdlica............... 173
3.3 CONCLUSAO SOBRE A APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS
CONFORME A ESCOLA ESMIRNIOTA ... 176
4 APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME
A ESCOLA ALEXANDRINA NO PERIODO PRE-NICENO: O
PROTREPTICO DE CLEMENTE DE ALEXANDRIA.............. 180
4.1 PROTREPTICO - LIVRO | - CRISTO E O CANTOR DA LIBERTAGAO 189
4.2 PROTREPTICO - LIVRO Il - GENEALOGIA ETIMOLOGICO-HISTORICA
DAS RELIGIOES GREGAS ......ccooiiuiruiiiinesessessessessessessessessesssssesssssessens 205
421 Etimologia de termos ciilticos do paganismo grego.........ccccceeemnnneee. 205
4.2.2 O culto de Afrodite interpretado a luz da filosofia de Evémero.......... 210
4.2.3 Mistérios sabazicos, coribanticos e tesmoféricos e suas
consequéncias para a organizagao social...........cccceiiiiiin, 216
4.2.4 Analise biblico-teolégica das religioes pagas a partir de Filon de
N 1= -1 e |- P 226
4.2.5 Genealogia histérica das religioes pagas a partir de Cicero............... 235
4.2.5.1 Divinizacdo de corpos celestes e dos frutos da terra.......................... 236
4.2.5.2 Divinizagao de castigos, emogoes e experiéncias ............ccccccuveeennu.... 240
4.2.5.3 Reconhecimento de tradi¢gées politeistas e divinizagdao de benfeitorias
Lo =30 D L= L N 244
4.2.6 Conclusodes sobre a origem histérica das divindades gregas a partir de
referéncias historicas.........cccoceiieiiiiiricccc s 245
4.2.7 Conclusao sobre o livro Il do Protréptico........cccccmrrmmccciiiiiinmnnrecnnnnnnnnn, 249
4.3 PROTREPTICO - LIVRO lll - EVIDENCIAS DA NATUREZA DEMONIACA
DOS DEUSES GREGOS.........cccccccnnnnnnnnnnnsnnsssssssssssssssssssssssssssssssssssnnes 254
4.3.1 O sacrificio de Aristomenes de Messina a Zeus...........cccceeeeveveeeieneeeenn, 256
4.3.2  Os sacrificios dos tauridas a Artemis.........cccecveereeesieresssescsessesesnnnns 259
4.3.3 O sacrificio em Pela da Tessalia a Peleu e Quiron ..........ccccceevvvveeeennn. 261
4.3.4 Os sacrificios a Zeus em Creta e a Dionisio em Lesbo........................ 263
4.3.5 O sacrificio dos focenses a Artemis Taurépola.........ccccecvevrreeereruecnnne 266
4.3.6 Os sacrificios de Erecteu de Atenas e de Mario de Roma .................. 268
4.3.7 Exortacoes finais de Clemente de Alexandria......ccccccccceeeiiirriireeennnnnne. 274
4.3.8 Conclusao sobre o livro lll ... e e 277
4.4 CONCLUSAO SOBRE A APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS

CONFORME A ESCOLA ALEXANDRINA DO PERIODO PRE-NICENO281



5

CONCLUSAO..
REFERENCIAS



14

1 INTRODUGAO

A tese de doutoramento aqui apresentada discorre sobre a apologética da
compreensao de Deus de acordo com escolas de pensamento da Patristica. A
redacao desta tese comegou cinco anos apos o inicio das pesquisas em Patristica do
autor e é consequéncia de uma obra anterior, a dissertacao de mestrado “Catequese

e Leitura Biblica no Contexto da Patristica”.

No ano de 2016, durante o curso de Bacharelado em Teologia, o Prof. Dr.
Valério Schaper avaliou positivamente um trabalho sobre este tema e recomendou
que o Trabalho de Conclusdo de Curso versasse sobre o mesmo assunto.
Imediatamente, mentoria na pesquisa para o TCC foi solicitada ao Prof. Ms. Osmar
Luiz Witt, o qual prontamente aceitou o desafio e ofereceu indicagdes bibliograficas e
conselhos pragmaticos para o TCC do bacharelado em Teologia, que so viria a ser
redigido no primeiro semestre de 2018, sob o titulo “Soteriologia na Patristica Pré-

nicena”.

O interesse no tema foi despertado e apds mais pesquisas acerca de
abordagens, temas e métodos, o projeto da dissertacdo de mestrado “Catequese e
Leitura Biblica no Contexto da Patristica” foi acolhido pelo Prof. Dr. Wilhelm Wachholz.
O curso de mestrado em teologia durou do primeiro semestre de 2019 até janeiro de

2021, quando foi defendida a dissertagao.

O projeto original da dissertacdo de mestrado previa trés capitulos,
respectivamente, para catequese, leitura biblica e apologética na Patristica. Temendo
que nao pudesse ser aplicado o rigor académico necessario para o sucesso da
empreitada em apenas dois anos, Dr. Wilhelm desrecomendou a redagéo do terceiro

capitulo, o que foi acatado pelo redator.

Durante o primeiro semestre de 2021, buscaram-se fundamentos
bibliograficos e metodolégicos para uma continuagédo da pesquisa de doutoramento.
A ideia de versar sobre apologética, para dar sequéncia ao projeto de mestrado, foi
confirmada pela realidade vivencial do tempo da pandemia. Paralelamente a um
numero recorde de funerais e a consequente dificuldade de consolar e explicar o
mundo cada vez mais caodtico as pessoas fiéis, novas e perniciosas compreensodes de

Deus eram denunciadas ao autor por colegas e ex-colegas do autor que estavam



15

incumbidos de fungbdes ministeriais; a destruicdo da comunhao presencial causada
pelo Coronavirus catalisou a redugao da vida de fé de cada vez mais pessoas ao
consumo de conteudo espiritual da internet, muitas vezes desvinculado de e em
controvérsia com doutrinas estabelecidas nas comunidades de origem dos e das
internautas. Se este movimento para longe do presencial ja existia antes da pandemia,
o isolamento mandatdrio potencializou a tendéncia e o fim dele sequer conseguiu
minimiza-la. Individualismo e oscilagdes a moda mercadolégica substituiram e ainda
substituem comunidade e ancoramento doutrinario nas Escrituras Sagradas para

muitas pessoas.

O tema da apologética da compreensao de Deus foi acolhido como projeto de
pesquisa pelo Dr. Wilhelm Wachholz e o inicio dos trabalhos de doutoramento se deu
no segundo semestre de 2021. Sugere-se as pessoas que desejam ler o trabalho
consultar anteriormente a obra “Catequese e Leitura Biblica no Contexto da
Patristica”, contudo também é possivel ler a presente tese de forma independente
sem prejuizo da compreensao do conteudo. Aqui, pretende-se provar a tese de que,
nas escolas de pensamento esmirniota e alexandrina do periodo pré-niceno, a
apologética da compreensao de Deus se dava a partir da analise critica de todas as
tradigbes sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro
das suas proprias tradigdes de interpretacao, seja exegese, seja outra interpretagao
qualquer, e considerando todas as liturgias envolvidas como veiculos de apresentagéo
e/ou representacdo da compreensao de Deus e mediatrizes das divindades referidas

para com a humanidade.

O objetivo geral da obra é verificar como se dava a apologética da
compreensao de Deus em escritos de Pais da Igreja de acordo com as suas escolas.
Os objetivos especificos séo trés: o primeiro deles é definir apologética de acordo com
as aplicacbes desta na Patristica. Além disso, deseja-se verificar como se dava a
apologética da compreensdo de Deus na escola esmirniota a partir de escritos de
Ireneu de Lido. Por terceiro objetivo especifico, almeja-se verificar como se dava a
apologética da compreensao de Deus na escola alexandrina, no periodo pré-niceno,

a partir de escritos de Clemente de Alexandria.

O capitulo inicial servira para cumprir o primeiro objetivo. Neste capitulo,
defini¢gdes enciclopédicas e lexicograficas servirdo de alicerce para a construgao de

uma definicdo que norteie o presente trabalho. A consulta de quatro obras-primas de



16

apologética da Patristica pré-nicena consolidara a definigdo alcangada na primeira
parte do capitulo e levara a conclusao da centralidade da apologética da compreensao

de Deus para a obra apologética da igreja.

O capitulo seguinte se colocara a servigo do segundo objetivo. Trés obras de
Ireneu de Lido, um tedlogo representativo da escola esmirniota — os livros | e Il da
série “Contra as Heresias” e a “Demonstracdo da Pregacdo Apostdlica” seréo
verificadas para este fim. Na conclusédo, desponta que a compreensao de Deus da
escola esmirniota, uma Santissima Trindade com fungdes bem distintas, alimenta a
execugao de rituais liturgicos e estes rituais retroalimentam e reafirmam a
compreensao de Deus da cristandade. O fato de que nao ha muitas diferengas dignas
de mencgéo nos testemunhos da escola esmirniota e em referéncias da modernidade
recente acerca de compreensdo de Deus e liturgia reforca a autoridade da

compreensao de Deus desta escola e de sua apologética para a igreja do século XXI.

O capitulo final sera redigido com fins de cumprir o terceiro objetivo especifico
desta tese. Trés obras — trés se¢des do Protréptico de Clemente de Alexandria, que
aqui sdo chamadas de livros, mas ha outras compreensdes sobre o0 assunto — servirao
de fundamento. Na apologética da compreensao de Deus da escola alexandrina, a
separacao entre refutacado do erro e afirmacao da verdade desponta; as obras aqui
pesquisadas se ocupam com a refutagao do erro. E também nestas obras resultados
semelhantes as pesquisas referentes a escola esmirniota surgem — a liturgia como

apresentadora e representadora da compreensao de divindade.

Na conclusido geral, os resultados das pesquisas do capitulo inicial serao
entrelagados com aqueles dos capitulos seguintes, e comparar-se-a as semelhancas
e diferencas entre os ultimos dois capitulos que ndo encontram ou quase nao
encontram correspondéncia no capitulo inicial. A relagdo entre revelagao
escrituristica, liturgia e vida de fé e a importancia destas instancias para a apologética
da compreensao de Deus, bem como a fatalidade residente na hipétese desta relagcao
estar distorcida, ausente ou alienada a outros fundamentos € discutida, para concluir
que estas trés grandezas sao a apologia mais condizente com a compreensao de
Deus das escolas analisadas, e qual é esta compreensao. Para facilitar a pesquisa
pelas obras patristicas e conferéncia dos textos citados, as referéncias de pais da



17

igreja’ estdo separadas das referéncias de autores cujo perfil ndo coaduna com o

conceito de pai da igreja. Votos de uma leitura proficua!

' Para entender o conceito de pai da igreja empregado aqui, leia-se a obra anterior. STRELOW, Wagner
Fernando Kind. Catequese e leitura biblica no contexto da Patristica. Sao Leopoldo, RS, 2020.
Dissertagao (Mestrado) - Faculdades EST, Programa de P6s-Graduagéo, Sdo Leopoldo, 2020. p.19-
20.



18

2 DEFINIGAO DE APOLOGETICA

O conceito de apologética é derivado pelo cientista religioso alemao Frank
Usarski da palavra grega “amoloyia”. A interpretagdo de Usarski deste termo, que
equivale praticamente ao portugués “apologia”, € uma defesa de uma pessoa acusada
no contexto de um processo jurisprudente.? O conceito de apologia como defesa se
manifesta extraordinariamente solido, e é confirmado por pelo menos trés dicionarios;
O dicionario do fildlogo e lexicografo alem&o Gustav Eduard Benseler,® o léxico dos
tedlogos anglicanos Liddell e Scott,* e a obra-referéncia do tedlogo, lexicdgrafo e
fildlogo alemao Walter Bauer® confirmam a definigdo, se bem que nenhuma delas a
confina dentro do ambiente juridico, porém o expandem para qualquer tipo de discurso
de defesa. Apenas Bauer adiciona, no contexto de um unico apdcrifo, o “Querigma de
Pedro”, duas citacbes nas quais o termo pode, em construgdo com determinados

verbos, significar “desculpas”.®

Considerando as evidéncias lexicograficas e o escopo do projeto a ser
empreendido, é necessaria uma definigdo de apologética o mais universal possivel.
S6 pode ser, portanto, um discurso de defesa, de qualquer natureza que seja. Se
existe um lugar vivencial da defesa no contexto jurisprudente, evidente que o conceito
de “apologia” ou “apologética” tem lugar naquele contexto, mas n&o pode se limitar a
ele. Definigbes restritas a um unico escrito, e ainda neste, em constru¢do com outros
verbetes, considerando ainda que o escrito ndo influenciou a cristandade de forma tao
significativa quanto o fizeram os escritos do Novo Testamento e os escritos dos Pais

da Igreja, também n&o podem ser norteadoras neste sentido.

A compreensao de Usarski € que este termo ndo tem aplicacdo para
discussbes internas da igreja; neste ambito, caberia o conceito de polémica.’

Apologética € uma defesa de alguma religido, ou filosofia, ou linha de pensamento,

2 USARSKI, Frank. Apologetik: zum Begriff. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen:
Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 611.

3 BENSELER, Gustav Eduard. Benselers Griechisch-Deutsches Schulworterbuch. 13. ed.
Leipzig: B. G. Teubner, 1911. p. 91.

4 LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert. An Intermediate Greek-English Lexicon: founded upon
the seventh edition of Liddell and Scott's Greek-English lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1964. p.
102.

5 BAUER, Walter. Worterbuch zum Neuen Testament. Berlin: De Gruyter, 1971. p. 190.

6 BAUER, 1971, p. 190.

7 USARSKI, 1998, p. 611.



19

contra pessoas acusadoras deste movimento. Necessariamente, as pessoas
acusadoras nao tém parte alguma no movimento acusado; a acusagao que gera a
apologia € uma ameaga ou critica exterior e a apologia se direciona especificamente
contra esta e é elaborada em relacdo a esta. Contumélias, facciosidades e cismas
dentro da mesma religidao, muito embora sejam ameagadoras e nocivas, sao

manifestos em polémicas e nao tangem a area da apologética.

Pesquisas do estudioso alemao de assuntos da Igreja Antiga Gerd Ludemann
confirmam esta conceituacdo de Usarski; os exemplos que ele emprega ao citar
apologética no contexto do Novo Testamento sdo sempre em relagdo a grupos
exteriores a igreja, a saber, judeus nao cristdos, grupos pagaos e o Estado Romano.?
O patrélogo inglés Leslie Barnard é praticamente unissono com Lidemann e Usarski
em sua conceituagdo de apologética, ao manifestar que n&do cré na existéncia de

escritos direcionados exclusivamente a apologética no Novo Testamento:

Dentre os mui diversificados escritos do Novo Testamento ndo se encontra
nenhum que sirva imediatamente a apologética, isto é, tem por tema
exclusivamente a defesa da fé crista. Todavia, eles contém pistas de esforgos
primevos de demonstrar a fidedignidade das convicgdes e dos principios de
vida cristdos, e de responder as objegdes de opositores, convertidos em
potencial e fiéis.®

Isto quer dizer que a apologética veio se cristalizando como género literario
cristdo apos a formagéo do Novo Testamento — ou ao menos, que obras apologéticas
do periodo neotestamentario ndo sobreviveram. Apologias, entretanto, existem desde
o inicio, e ocorriam com a catequese de pessoas que ponderavam uma conversao ao
cristianismo. A fiéis também se pode ministrar apologética, por exemplo, com o fim de
que eles e elas estejam em aptiddo de defenderem posicionamentos cristdos de

ataques de pessoas de fora da igreja.

Até aqui, se apresentou uma definicdo etimoldgica de apologética, verbete

que significa a ciéncia de elaboracdo de um discurso de defesa. Doravante, a partir

8 LUDEMANN, Gerd. Apologetik Ill: Neues Testament. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tdbingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 614.

9 BARNARD, Leslie William. Apologetik I. /In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin: De Gruyter,
1978. p. 372. (Tradugéo nossa). Original: Unter den sehr verschiedenartigen Schriften des Neuen
Testaments befindet sich keine, die unmittelbar der Apologetik dient, d. h. ausschlie8lich die
Verteidigung des christlichen Glaubens zum Thema hat. Dennoch enthalten sie Spuren friiher
Bemiihungen, die Glaubwiirdigkeit der christlichen Uberzeugungen und Lebensprinzipien zu
erweisen und die Einwédnde von Gegnern, potentiellen Konvertiten und Gldubigen zu beantworten.



20

das pesquisas empreendidas na obra anterior, se manifestara quais as diferengas e
eventuais superposi¢des de catequese e apologética e por que a apologética da

compreensao de Deus é a melhor possivel sequéncia da obra anterior.

A pesquisa anterior demonstrou a partir de analise de textos biblicos com
auxilio do dicionario de Walter Bauer o que € e o que nao pode ser considerado
catequese. A conclusao da definicdo de catequese la disponivel sera reproduzida

aqui.

Afinal, o grande preceito a ser guardado pela comunidade corintia — e
consequentemente, por toda a Cristandade — € a propria histéria da vida e
obra de Jesus na terra. Catequese é, desta forma, a transmisséo do
ensinamento de Deus, e consequentemente, da doutrina da Igreja. Literatura
catequética é, portanto, muito mais que catecismos e credos; todo texto que
aponte para a vida e obra de Jesus, e para o seu ensinamento, é literatura
catequética. Onde isto acontece, la ocorre catequese; onde o ensinamento
diverge desta premissa ou trata de outras questdes sem abordar a mensagem
de Cristo, ndo pode ser chamado de catequese.

Em 1Co 11,2, por exemplo, se pode delimitar o que ndo é catequese pelo
contexto. Paulo elogia a comunidade por guardar todo o ensinamento que ele
legara: “E louvo-vos, irmaos, porque em tudo vos lembrais de mim, e retendes
(kaTéxeTe) os preceitos como vo-los entreguei.” Logo em seguida, Paulo
critica o vestuario da comunidade, exigindo que homens cessem de usar véus
e mulheres passem a usa-los durante a celebragdo. Se fosse este um
“preceito”, haveria em 1Co 11,2 uma formulagcdo como “quase todos os
preceitos”, ou “exceto o preceito sobre os véus”. Entende-se que Paulo esta
aqui fazendo uma admoestagdo para evitar escandalos, que nao esta
fundamentada no Evangelho — no qual consta que questdes de vestimenta
sdo assuntos para gentios (Mt 6,31-32), mas, como ele mesmo admite em
1Co 11,16, trata-se de um costume vigente naquele contexto, cuja
inobservancia poderia escandalizar a comunidade. Assim, assuntos que néo
provém diretamente do Evangelho ndo podem ser considerados catequese.°

Na catequese, determinante para a definicdo € o conteudo, ndo o publico-
alvo.’ Na apologética, quem é determinante para o contelido e para a definigéo ¢ a
situagao que gerou a necessidade de redigir a apologia e a origem dela. Conforme a
definicdo de Usarski e as evidéncias demais citadas acima, esta precisa se originar

de um elemento externo a igreja, caso contrario, € uma polémica.

As pesquisas de Barnard sobre os principios de defesa do cristianismo no
Novo Testamento e de Usarski sobre o termo apologética [veja acima] nao permitem
uma restricdo a dogmatica ou ao conteudo dos evangelhos, se bem que esta € a

definigdo mais propria da apologética em contextos onde a doutrina de Cristo norteia

10 STRELOW, 2020, p. 24-25.
" Assim, as obras analisadas no trabalho precedente “Catequese e Leitura Biblica no Contexto da
Patristica” tinham diversos destinatarios, de dentro e de fora da igreja. Cf. STRELOW, 2020, p. 26.



21

e orienta todo o agir da comunidade. Qualquer defesa de qualquer situagdo endogena
a comunidade cristd € um discurso de defesa digno de se chamar apologia, se a

entidade interlocutora nao é crista.

As pesquisas do tedlogo sistematico e fildsofo aleméo Eilert Herms reforgcam
este ponto de vista universalizante do lugar vivencial de apologética. Assim, Herms
coloca a apologética dentro da vida cristd, ndo dentro da dogmatica. Conforme o

sistematico alemao,

Apologética é inevitavel na vida cristd, porque esta [a vida cristd] se vé
colocada a luz de sua prépria autoconsciéncia de existéncia no contexto geral
de nossa experiéncia e comunicacao de realidade, assim como no perguntar
e responder essencial destas grandezas. Porque a viséo crista sobre as
condic¢des constitucionais gerais de consciéncia humana é especifica [grifo
do autor], a vivéncia cristd se torna impreterivelmente um objeto de
maravilhamento e questionamento. Como ela [a vis&o cristd] se refere as
condigdes constitucionais gerais [grifo do autor] de consciéncia humana, a
vivéncia cristd ndo se considera todavia, apesar da especificidade e
inacessibilidade da proveniéncia de sua certeza existencial, excluida da
esfera geral de experiéncia e comunicagao de realidade humana. Para a vida
crista é certo que todas as perguntas e respostas concernentes a si propria e
a sua certeza existencial estdo subordinadas as condigdes de perguntar e
responder compreensivelmente que sua visdo considera universais. Sob
estas condigdes e dentro de suas limitagdes todas as perguntas podem ser
compreendidas e todas as respostas podem ser dadas compreensivelmente.
— A tarefa [grifo do autor] da apologética é responder compreensivelmente
todas as perguntas que se referem a compreensao da vida crista, a sua
certeza existencial, e ao conteudo e ao fundamento desta certeza. Estas
perguntas podem surgir do meio ambiente da vida cristd ou de seu proprio
compéndio. As perguntas que surgem do compéndio da vida cristd séo
regularmente fomentadas por impressdes do meio ambiente ndo-cristao, seja
langando a vida cristd em erro e inclareza, ou fomentando de outra forma a
autoconscientizagdo. Ao contrario, as perguntas que vém de fora séo
fomentadas por encontros com a vida crist3. 2

2. HERMS, Eilert: Apologetik: Fundamentaltheologisch. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tdbingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 623-624. (Tradug¢ao nossa). Original: Unvermeidlich ist A. im
christlichen Leben, weil es sich im Lichte seiner eigenen Daseinsgewissheit in den Gesamtraum
seiner Wahrheitserfahrung und —kommunikation sowie des dafiir wesentlichen Fragens und
Antwortens gestellt sieht. Weil die christl. Sicht der allgemeinen Konstituitionsbedingungen eine
spezifische ist, wird das christl. Leben unumgénglich zum Gegenstand von Verwunderung und
Fragen. Weil sie aber die allgemeinen Konstituitionsbedingungen menschlicher Gewissheit betrifft,
weiss sich das christl. Leben durch die Besonderheit und Unverfiigbarkeit der Herkunft seiner
Daseinsgewissheit dennoch nicht aus der allg. Sphdre menschlicher Wahrheitserfahrung und —
Kommunikation herausgenommen. Dem christl. Leben ist gewiss, dass alle es und seine
Daseinsgewissheit betreffenden Fragen und Antworten unter den aus seiner Sicht universal gliltigen
Bedingungen versténdlichen Fragens und Antwortens stehen. Unter diesen Bedingungen und in
ihren Grenzen kénnen alle Fragen verstanden und alle Antworten versténdlich gegeben werden. —
Die Aufgabe der A. ist, alle Fragen versténdlich zu beantworten, die sich auf das Versténdnis des
christl. Lebens und seiner Daseinsgewissheit, ihres Gehaltes und ihres Grundes beziehen. Solche
Fragen kénnen aus der Umwelt des christl. Lebens stammen oder aus seinem eigenen
Zusammenhang. Letztere sind regelmél3ig durch Eindriicke aus der nichtchristl. Umwelt angeregt,



22

Herms propde uma definicdo de apologética como lugar vivencial de atrito
entre cosmovisdes nao-cristas e cristds, e necessariamente este lugar vivencial é
parte da vida cristad. Na opinido do evangélico alemao, esta apologética precisa se
referir aos fundamentos mais originarios da certeza existencial da fé crista, e pode se
expandir para qualquer area da liturgia, doutrina, ou ao cotidiano — afinal, néo se pode

deixar de ser cristdo ao sair do templo.

A posicao da redagao da presente tese n&o congrui totalmente com a posi¢cao
de Usarski, nem com a de Herms, mas se vale das descobertas dos dois teoricos.
Assim, ndo é possivel confinar a apologética ao contexto juridico, considerando o
testemunho de trés lexicografos e um tedlogo sistematico em contrario. Tampouco se
pode admitir que uma defesa de pratica ou vivéncia da igreja em relagdo a uma pessoa
fiel —isto é, uma pessoa participe da vida crista, conforme as conceituagdes do fildsofo
Herms — seja considerada apologética, haja vista que isto tornaria a polémica um
conceito congruido e englobado pela apologética. Ludemann e Usarski nao
aparentam concordar com esta linha de raciocinio. Nem por isto, Herms perde razao
ao afirmar que questionamentos internos frequentemente tém origem em agdes ou
impressdes externas; a apologética pode auxiliar pessoas de dentro da comunidade
a elaborar defesas para questionamentos que elas recebem, quanto aos quais tém
convicgao acerca da resposta correta, porém Ihes falta aparato para fundamentar suas
assertivas racionalmente (confira o item 3.1.2 para estudar a obra “Demonstracao da
Pregacdo Apostdlica, que nasceu deste intuito). Exemplifique-se o conceito de

apologética empregado nesta tese com as seguintes situagdes hipotéticas:

Se um pastor luterano é criticado por usar talares nas celebragdes e ordenar
que se toquem sinos para chamar o povo ao culto, ao invés de usar roupas fashion
nas celebracoes e redes sociais ou telefonemas ao invés de sinos, e ele responde a
esta critica elaborando uma explicacédo do porqué de suas vestes talares e do badalar
dos sinos, nao é possivel constatar se o documento faz parte da apologética ou da
polémica. Ao ser descoberto que a pessoa criticante € um intelectual ateu que quer
ridicularizar a igreja luterana por supostamente ter permanecido na Idade Média, é

certo que o documento é apologético. Quando se trata de um fiel da comunidade que

sei es, dass sie das christl. Leben in Verwirrung und Unklarheiten stiirzen, oder auf andere Weise
zur tieferen Selbstbesinnung anregen. Umgekehrt sind die Fragen von aulSen durch Begegnungen
mit dem christl. Leben angeregt.



23

€ defensor de inovagdes liturgicas ou de um intelectual de outra denominacgéao crista

com tradigdes liturgicas diferentes, o termo correto é polémica.

Se o0 mesmo pastor for criticado pela sua adesdao a doutrina da
consubstanciagcado — isto €, que ele cré e confessa o corpo e o sangue de Cristo
presentes em, com e sob o pdo e o vinho na celebragdo eucaristica — e pela
consequente necessidade de excluir pessoas nao-cristas desta celebragao, para que
nao comam e bebam para si a condenacdo, e este pastor escrever uma
fundamentacgéo biblico-teoldgica de suas praticas, ainda ndo se pode determinar a
natureza do documento. Caso o critico for o mesmo intelectual ateu da situagao
hipotética anterior, desejando imputar supersticdo a comunidade luterana, certamente
€ uma apologia e de igual modo uma catequese. Quando se trata de um fiel da
comunidade luterana pouco conhecedor da doutrina desejando convidar seus e suas
amigas de outras religides e sem religido para a celebragéo eucaristica, € catequese
e polémica, porque trata de assuntos relativos ao evangelho e ndo envolve pessoas
de fora da comunidade, se elas ndo forem enderecadas no escrito ou na fala. A
mesma definicdo de catequese e polémica caberia quando um intelectual de uma
denominacéo crista que tem compreensdes diferentes sobre o assunto levantasse a

critica.

Dentre a gama de assuntos que podem servir a pesquisa apologética, a
compreensao de Deus é o mais importante, porque diferencia o cristianismo de todas
as outras religides, dando a ele o carater que tem; ademais, ela € a mais apta para a
sucessao da pesquisa iniciada em “Catequese e Leitura Biblica no Contexto da
Patristica”, pois se trata de um discurso de defesa sobre assuntos fundantes da

catequese.

A pergunta se € possivel se falar de apologética quando, até onde os
documentos conseguem comprovar, substancia-se uma critica sobre uma religido ou
filosofia qualquer proveniente de um membro da igreja cristd e ndo houve abuso de
poderes juridicos, difamagdo ou qualquer outra ameacga por parte da respectiva
religido ou filosofia criticada pela pessoa crista, se responde pela autocompreensao
da igreja. E gente que esta a caminho para a salvagao, e este caminho é Jesus; e a
seguir, se mostrara a partir de pesquisas empreendidas na obra anterior que foi

justamente esta a compreensao de pensadores da era Patristica no periodo pré-



24

niceno acerca de sua propria religiao e como esta autocompreensao norteia a defesa

da compreensao de Deus como necessariamente apologética.

A pesquisa sobre o conteudo catequético da obra anénima “Didaqué”, ainda
do final do século |, revela uma compreensao bicameral da humanidade; ha os servos
e servas de Deus que, por obediéncia a seu senhor, andam no “Caminho da Vida”.'3
Nao existem diversos caminhos da vida, mas a alternativa é o “Caminho da Morte”.
Segundo o autor anénimo, este se manifesta nas seguintes praticas, consideradas
malditas: “Homicidios, adultérios, paixdes, fornicagdes, roubos, idolatrias, praticas
magicas, feitigarias, rapinas, falsos testemunhos, hipocrisias, duplicidade de coracéo,
fraude, orgulho, maldade, arrogancia, avareza, conversa obscena, ciume, insoléncia,

altivez, ostentacdo e auséncia de temor de Deus.”'*

Entretanto, conforme a compreensao crista, estas religides se opdem néo por
virtude de alguma ofensa ou violéncia contra o cristianismo, mas por natureza — a
vontade de Deus € que toda a humanidade seja salva da morte e do inferno, e para
tal fim foi instituida por Ele préprio a religido cristd. Assim, criticar os erros destas
religides e apresentar a quem as segue a religido cristd €, numa perspectiva crista,
apologética — defesa dos interesses institucionais da igreja, revelados no evangelho e

manifestos em sua liturgia e na vida de fé de seus e suas fiéis.

O melhor método de apresentar a religiao cristd é fazer conhecida a
compreensao de Deus que a cristandade professa, para que as pessoas interlocutoras
possam ouvir e crer para sua salvacao. A defesa desta compreensao de Deus é,

portanto, apologética.

Isto quer dizer que, enquanto diversos outros temas n&o podem ser
considerados univocamente apologéticos, por serem passiveis de enquadramento
tanto na categoria da apologética quanto da polémica, dependendo da entidade que
levantar o debate, a defesa da compreensédo de Deus ndo somente € um assunto
impassivel de polémica — pois uma compreensdo de Deus fora dos compéndios
dogmaticos da igreja necessariamente nao € propria de uma pessoa cristd — como
também pode ser considerada apologética sem necessidade de comprovagao de um

ataque ou acusacao anteriores, porque a criagdo de uma religido sem o aval ou a

13 STRELOW, 2020, p. 29-30.
4 DIDAQUE. In: Padres Apostélicos. Sao Paulo: Paulus, 2020. p. 350.



25

instituicdo de Deus necessariamente afronta a Deus e, por conseguinte, a igreja de

Deus, sendo esta afronta o fato gerador da necessidade do discurso de defesa.

E autoevidente a partir da definicdo de “discurso”, mas ndo custa relembrar
que a definicdo de apologética encontrada nas fontes pesquisadas n&o relata a
execucao de atos de violéncia como método de defesa de fé. Ademais, na auséncia
de ordens deste tipo no evangelho, e em consideragao da vida, obra, e ensinamento
de Jesus revelada no evangelho, n&o é possivel sincretizar atos de violéncia gratuita
com uma vivéncia crista auténtica. Seja isto suficiente para explicar por que, além de
nao terem sido encontradas referéncias que testemunhem deste tipo de ato como
defesa da igreja no escopo da pesquisa, nao teriam sido relevantes para a redagao

da tese, caso tivessem sido encontradas.

Abaixo, para entender melhor o que foi a apologética na Patristica, sera
necessario analisar quatro obras apologéticas significativas redigidas no século Il.
Elas serao apresentadas individualmente e analisadas em relagdo aos seus métodos

e temas.

2.1 A APOLOGIA DE ARISTIDES DE ATENAS: APOLOGETICA COMO
ETNOGRAFIA

O filésofo ateniense Aristides enderegou uma apologia ao imperador romano
Adriano — ou, como a versao siriaca aponta, contrariando uma versao arménia e o
testemunho do historiador Eusébio de Cesareia, Antonino.'® Adriano imperou de 117
a 138 d. C., sendo sucedido por Antonino, que permaneceu no cargo até 160.'
Assumindo Adriano como o enderecado, conforme a maior parte das fontes, trata-se
de uma obra da primeira metade do século Il. Leslie Barnard a considera a mais antiga
apologia cujo texto se manteve, apesar de considera-la como direcionada a Antonino

Pio; seu terminus ad quem para a redacgéo da referida obra é o ano de 147."7

Somente a datagdo vetusta do documento faz necessario analisa-lo para
conceituar a apologética cristd. O motivo — uma perseguicao localizada contra a

5 ARISTIDES de Atenas. Apologia. /In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres
Apologistas. Sdo Paulo: Paulus, 2020. p. 34.

6 ARISTIDES , 2020, p. 34.

7 BARNARD, 1976, p. 374; 376.



26

cristandade® — leva Aristides, sobre cuja vida, familia e demais obras filosoficas nada
se sabe, a se dirigir ao monarca do Império Romano em favor de seus correligionarios.
Aristides abre o discurso com uma apresentagao de sua filosofia, ou melhor, teologia,

ao imperador:

O rei! Por providéncia de Deus, eu vim a este mundo e, tendo contemplado o
céu, a terra e o mar, o sol, a lua e o restante, fiquei maravilhado com sua
ordem. Vendo, porém, que o mundo e tudo quanto nele existe se move por
necessidade, entendi que aquele que o move e o mantém fortemente é Deus,
porque todo aquele que move é mais forte do que o movido e todo aquele
que mantém é mais forte do que o mantido. Digo, portanto, que Deus, o
mesmo que ordenou tudo e o mantém fortemente conservado, é sem principio
e eterno, imortal [grifo do autor] € sem necessidades, acima de todas as paixdes
e defeitos, da ira, do esquecimento, da ignorancia e de tudo o mais; por ele,
porém, tudo subsiste. Nao necessita de sacrificio, nem de libagao, nem de
nada do que aparece; todos, porém, necessitam dele.®

A compreensao de Deus de Aristides € chave para entender tudo o que segue
na sua apologia. Deus é eterno, imortal, perfeito em todos os sentidos, e toda a criagao
depende dele. A partir da compreensdo de Deus, que fundamenta a religido de
Aristides, o fildsofo perfaz uma etnografia a partir das compreensdes de Deus de trés

géneros de povos: pagaos, judeus e cristaos.

Dentre os pagaos, Aristides analisa trés etnias: os caldeus, gregos e egipcios.
A escolha destas etnias se da porque “foram eles os guias e mestres no culto e
adoracgao dos deuses de muitos nomes”.?° Aristides deriva, portanto, o paganismo do

mundo inteiro destas trés fontes.

Os caldeus sao etnografados como adoradores de elementos da natureza e
de “luminarias” — como a Biblia chama alguns corpos celestiais criados por Deus no
inicio do Génesis. O filésofo entende que foi o desconhecimento do Deus apresentado
no inicio da apologia que levou este povo a idolatria, e que estes elementos nao
podem ser deuses, por serem mutaveis e corruptiveis.?' Desponta aqui a implicagédo
de que Deus é imutavel e incorruptivel. A piedade caldaica € consequéncia da
auséncia de uma referéncia imutavel e incorruptivel, um criador unico, de quem tudo

pode ser derivado.

8 ARISTIDES, 2020, p. 34.
9 ARISTIDES, 2020, p. 39.
20 ARISTIDES, 2020, p. 40.
21 ARISTIDES, 2020, p. 41.



27

Os gregos sao etnografados como o povo que criou para si deuses com
caracteristicas humanas e até mesmo torpes, com crassos defeitos morais. Aristides

explica a razdo de ser da degeneragdo moral do pantedo grego:

Dai vemos, 6 rei, como sao ridiculas, insensatas e impias as palavras que os
gregos introduziram, dando nome de deuses a esses seres que nao sao tais.
Fizeram isso, seguindo seus maus desejos, a fim de que, tendo deuses por
advogados de sua maldade, pudessem entregar-se ao adultério, ao roubo,
ao assassinio e a todo tipo de vicios. Com efeito, se os deuses fizeram tudo
isso, como n&o o fariam também os homens que lhes prestam culto? Como
consequéncia de todas essas obras do erro, os homens sofreram guerras
continuas, matangas e amargos cativeiros.?

Desta vez, ndo € a ignorancia, e sim a malicia que conduziu a nagéo a
idolatria. A piedade grega, conforme Aristides, € um subterfugio no qual se buscam
precedentes para justificar atitudes que a razdo simples condenaria como
insustentaveis para a vida em sociedade, como a ameaca a familia — o adultério, a
propriedade — o roubo, e até mesmo a vida humana e a ordem social como um todo.
A auséncia de um principio moral unico levou o povo grego a descaminhos que
afetaram também o resto da humanidade, sempre fundamentados no mito de uma

divindade que agiu da mesma forma antes.

Interessa a pergunta se Aristides se considerava grego. A vista do mundo
conceitual da modernidade, é praticamente indubitavel a helenidade de Aristides. O
nome grego e a origem de Atenas praticamente ndo dao espaco para outra
interpretacéo, considerando a compreensado de etnia como grupo de idioma e/ou
residéncia comum. O assunto sera retomado quando a etnografia aristidica chegar a

cristandade.

A piedade egipcia aparenta ser, na narrativa do filésofo, uma consequéncia
da desesperancga na divinizacdo da humanidade. Os deuses egipcios antropomorficos
arrolados por Aristides tém uma moral tdo corrompida quanto os deuses da Grécia; e
além de alguns deuses antropomorficos, a religido egipcia conhecida por Aristides
praticava a veneragao de animais, e até de algumas plantas, como alho.?® A auséncia
de um ser humano moralmente probo em todas as circunstancias como modelo de

conduta, unida com a crenca em divindades imorais, leva a enaltecer o mundo animal

22 ARISTIDES, 2020, p. 43.
23 ARISTIDES, 2020, p. 48-49.



28

e até botanico, que vive de acordo com seus instintos e predisposi¢cées e ndo possui

uma malicia elaborada como a do ser humano, que maquina a maldade.

Aristides conclui a apresentacdo dos pantedes pagdos com uma critica

pungente, que merece sua reprodugdo na integra.

Portanto, os egipcios, os caldeus e os gregos com grande extravio se
extraviaram, introduzindo tais deuses, fazendo imagens deles e divinizando
idolos surdos e insensiveis. Fico admirado porque eles veem seus deuses
sendo serrados, desbastados com o machado e cortados por artifices, como
com o tempo se tornam velhos e se dissolvem ou fundem, mas nao
compreendem que tais deuses ndo existem. Com efeito, se ndo possuem
nenhuma for¢ca para a sua prépria salvacdo, como poderdo prover aos
homens? Contudo, seus poetas e fildsofos (dos caldeus, gregos e egipcios),
querendo glorificar seus deuses com seus poemas e escritos, apenas
descobriram mais ainda a vergonha deles e a puseram a nu, a vista de todos.
De fato, se o corpo do homem, mesmo sendo composto de muitas partes,
nao perde nenhum de seus membros, mas conserva unidade indivisivel entre
todos, mantendo-se em harmonia consigo mesmo, como podera haver tao
grande luta e discérdia na natureza de Deus? Com efeito, se a natureza dos
deuses era unica, um deus nao deveria perseguir outro deus, nem degola-lo
ou prejudica-lo. Se os deuses se perseguiram uns aos outros, ou se
degolaram, roubaram ou fulminaram, ja ndo existe uma sé natureza, mas
opinides divididas, e todos eles maléficos. De modo que nenhum deles &
Deus. Portanto, 6 rei, é claro que toda a teoria sobre a natureza dos deuses
€ puro engano. Como os sabios e eruditos dos gregos nao compreenderam
que, ao estabelecer leis, os seus deuses sao condenados por essas mesmas
leis? Com efeito, se as leis sdo justas, sdo absolutamente injustos os seus
deuses que fizeram coisas contra a lei, como mortes mutuas, feitigarias,
adultérios, roubos e unides contra a natureza; se tudo o que fizeram é bom,
entdo as leis é que sdo injustas, pois colocam-se contra os deuses. Pelo
contrario, as leis sdo boas e justas, pois louvam o que é bom e proibem o que
€ mau, e as obras dos deuses sao iniquas. Os deuses deles, portanto, sao
todos iniquos e réus de morte, e sdo impios 0s que introduzem tais deuses.
De fato, se as historias que se contam a respeito deles sdo miticas, entdo os
deuses nao passam de palavras; se sao fisicas, os que fizeram e sofreram
tais coisas ndo sdo deuses; se sao alegoricas, sao um conto, e nada mais.
Portanto, 6 rei, fica demonstrado que todos esses cultos de muitos deuses
sédo obras de engano e perdicdo. Com efeito, ndo se deve chamar deuses
aqueles que sao visiveis e nao veem. Deve-se adorar como Deus aquele que
é invisivel, que vé tudo e tudo fez.2*

A incompatibilidade das histérias de deuses da religiosidade helénica com os
bons costumes necessarios para a manuteng¢ao de uma sociedade justa se cristaliza,
e € um argumento importante considerando que o enderegado € um imperador,
interessado em estabilidade no seu governo. Aristides, entre a religido grega e a
ordem social, se posiciona em favor da vida, da familia e da propriedade, em

detrimento da piedade de seu contexto. A desuniao e controvérsia no pantedo greco-

24 ARISTIDES, 2020, p. 49-50.



29

romano n&o dao testemunho de unidade, como o corpo humano a apresenta, mas sim
de sua incapacidade de salvar a humanidade. Apenas o criador da humanidade pode

salva-la.

A apologia etnografica de Aristides passa a analisar os dois povos que
veneram o Criador. Sao eles judeus e cristdos. Aristides sucintamente apresenta os
judeus como portadores de um conhecimento parcial sobre Deus, por nao
compactuarem com o politeismo e pela historia do Antigo Testamento, na qual Deus
perfez muitas maravilhas no meio daquele povo, mas acusa o judaismo de ser

incompleto por causa da rejeigédo de Cristo.?°

Em contrario a todos os outros povos, a igreja € apresentada ao imperador. A
genealogia dos cristdos ao contrario da dos judeus, que séo fisicamente descendentes
dos patriarcas da Biblia, € puramente espiritual, assim como € espiritual o nascimento

do iniciador desta nagao, o proprio Verbo de Deus.

Os cristaos, porém, descendem do Senhor Jesus Cristo, e este é confessado
como Filho do Deus Altissimo no Espirito Santo, descido do céu para a
salvacdo dos homens. Gerado de uma virgem santa, sem germe nem
corrupgao, encarnou-se e apareceu aos homens, para afasta-los do erro do
politeismo. Tendo realizado sua admiravel dispensagado, experimentou a
morte por meio da cruz, de espontanea vontade, conforme uma grande
economia, e trés dias depois ressuscitou e subiu aos céus. O rei, podes
conhecer a gléria de sua vinda, se leres aquela que, entre eles, se chama
santa Escritura evangélica. Jesus teve doze discipulos que, depois de sua
ascensdo aos céus, sairam para as provincias do império e ensinaram a
grandeza de Cristo, de modo que um deles percorreu Nnossos mesmos
lugares, pregando a doutrina da verdade. Dai porque, os que ainda servem a
justica da sua pregacéo sdo chamados cristdos. Estes sdo os que, mais do
que todas as nagdes da terra, encontraram a verdade, pois conhecem o Deus
criador e artifice do universo em seu Filho unigénito e no Espirito Santo, e
ndo adoram outro Deus, além desse. Eles tém os mandamentos do mesmo
Senhor Jesus Cristo gravados em seus coracgdes, e os guardam, esperando
a ressurreigcdo dos mortos e a vida do século futuro.2®

A cristandade € apresentada como uma nagao, ou um género de nagdes, a
parte de todas as outras. Isto implica em que a etnia era intrinsecamente derivada da
religido no contexto do filésofo. E possivel que a helenidade de Aristides ou de
conhecidos dele tenha sido contestada por autoridades quando ficou notéria a
apostasia do paganismo grego, e evidencia-se que nao se podia conceber 0 conceito

de cidadania ou nacionalidade fora de compéndios religiosos. O filésofo ndo deseja

25 ARISTIDES, 2020, p. 50-51.
%6 ARISTIDES, 2020, p. 51-52.



30

ser aceito no circulo social do paganismo grego, nem pleiteia para seus
correligionarios tal interesse, mas se contenta com a nacionalidade de “cristao” e pede

justica ao lider supremo do gigante multiétnico Império Romano para com o seu povo.

Aristides segue apresentando a continéncia sexual, a caridade para com as
pessoas desfavorecidas, o0 amor e a busca por reconciliagdo para com os inimigos e
inimigas, e outras virtudes cristds como parte inerente da vida social desta nagao ao
seu imperador. O filésofo insta 0 monarca a conferir as escrituras do cristianismo para

averiguar que as informagdes prestadas na apologia s&o verdade.?”

Aristides conclui com uma referéncia a um dos filhos do imperador em
questdo, que aparentemente havia se convertido ao cristianismo, e conclama ao
monarca e aos “sabios insensatos” dele, que vaticinavam contra Jesus Cristo, a

adorarem o Criador e tornarem-se herdeiros do céu por meio da fé em Cristo.?8

O método etnografico de Aristides ndo se separa do tema da apologia — a
compreensao reta de Deus. As na¢des do mundo ndo conhecem a Deus, e por causa
de sua separagao de Deus, vivem em um regime de ignorancia, que os leva a se
tornarem escravos da malicia prépria e alheia e por fim os conduz ao desespero total
da humanidade. Deus estende seu convite a toda a humanidade; se as nagdes sao
intolerantes com a cristandade e desreconhecem seguidores e seguidoras de Cristo
como membros seus, € necessario que peregam por completo no juizo final. Este nao
€ o desejo de Aristides; ele prefere a conversdo da humanidade ao cristianismo. Esta
religido, compreendida como uma nacionalidade nova e, por vezes, indesejada no
Império Romano, n&o se deriva de tragos de aparéncia fisica, descendéncia ou idioma
nativo, mas sim unicamente da pertenga a Cristo e é manifesta ndo nestas
caracteristicas etnorraciais e linguisticas, mas no seguimento a revelagado dada por

Deus a humanidade.

Aristides objetiva por sua apologia ndo a perseguicdo ou exterminio dos
perseguidores da cristandade, mas que se tornem participes da vida eterna e parem

de insultar o nome de Cristo e perseguir Sua igreja. O carater acolhedor e salvador da

27 ARISTIDES , 2020, p. 52.
28 ARISTIDES , 2020, p. 52-53.



31

religiao cristd desponta nesta apologia, e sendo a mais antiga sobrevivente, serve de

modelo para a apologética.

2.2 O DIALOGO DE JUSTINO MARTIR COM TRIFAQO: APOLOGETICA COMO
DIALOGO

Trata-se do primeiro dialogo de cunho apologético entre um cristdo e nao-
cristdo que sobreviveu até a presente época. Sobre o autor, tem-se mais
conhecimento do que sobre Aristides. E de suas obras que se conhece sua origem, a
cidade de Flavia Neapolis, antiga Siquém e atual Naplusa, e deve ter nascido por volta
do ano 100.?° Frangiotti admite sua conversao ao cristianismo por volta do ano 132.3°
Apos sua conversao, o filésofo fundou uma escola em Roma e trabalhou Ia, lecionando

e redigindo livros, até seu martirio em 165.3

Sobre o didlogo e o outro participante, Trifao, o tedlogo catdlico Philipp
Haeuser, baseado em Eusébio de Cesareia, acredita que ocorreu por volta de 135 em
Efeso, ao fim da guerra de Bar-Kochba.32 A real identidade de Trifdo permanece até
hoje um mistério. Nem Haeuser nem Frangiotti conseguem afirmar quem foi o Trifao
em questdo, embora ambos apresentem a teoria de que seja a forma helenizada do
nome do rabino Tarf4o.32 Se Trifao e Tarfao forem a mesma pessoa, necessariamente
o didlogo precisa ter ocorrido antes da morte de Tarfao, em 155.34 Haeuser duvida
que o texto presente seja o protocolo original do dialogo, por aparecerem longas
citacOes escrituristicas,?® e acredita que se trata de uma releitura feita pelo menos

vinte anos depois da ocorréncia do didlogo.36

29 FRANGIOTTI, Roque. Justino de Roma: Introdugdo. /n: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides.
Justino de Roma: | e |l Apologias e Didlogo com Trifao. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 9.

30 FRANGIOTTI, 2021, p. 9.

31 FRANGIOTTI, 2021, p. 10.

82 HAEUSER, Philipp. Des Heiligen Philosophen und Martyers Justinus Dialog mit dem Juden Tryphon.
In: BARDENHEWER. WEYMAN et al. Bibliothek der Kirchenvater. Minchen: Késel und Pustet,
1917. v. 33, p. XL

33 HAEUSER, 1917, p. Xll; FRANGIOTTI, Roque. Dialogo de Justino, Fildsofo e Martir, com o judeu
Triféo: Introdugéo ao dialogo. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: | e Il
Apologias e Dialogo com Trifao. Sao Paulo: Paulus, 2021. p. 107.

3 FRANGIOTTI, 2021, p. 107.

% HAEUSER, 1917, p. XI.

% HAEUSER, 1917, p. XIL.



32

O fato de existirem longas citagbes escrituristicas ndo € uma prova irrefutavel
da ilegitimidade do texto como protocolo. Se bem que rara, a habilidade de memorizar
textos e conteudos de grande escala, € conhecida a historiografia. Ha transtornos
como a sindrome de Savant, que impedem a pessoa portadora de esquecer algo ja
lido. Em 2009, faleceu Kim Peek, um portador desta sindrome que memorizou 16 mil
livros inteiros, entre eles toda a Biblia. O psicélogo brasileiro Philipe Kling David redigiu
um artigo rememorando a historia deste notoério homem, cuja historia de vida auxiliou

a pesquisa neurologica nos Estados Unidos da América, dias apos seu obito.3”

Entretanto, o diagndstico de portador da sindrome de Savant ndo é pré-
requisito para a capacidade de memorizar vastos conteudos. A escritora norte-
americana Kathryn Vercillo nomeia em um de seus artigos varias personalidades que
manifestaram uma memdria notavel em assuntos de interesse préprio. Dentre eles,
além do ja mencionado Kim Peek, constam o fisico Nikola Tesla, em assuntos de
engenharia; os musicos europeus Wolfgang Amadeus Mozart, Hans von Bllow e
Sergey Rachmaninoff, em assuntos musicais; o guru indiano Swami Vivekananda, o
qual decorou o conteudo de dez volumes de uma enciclopédia em poucos dias e a
recitou; e, por fim, o matematico ucraniano Andriy Slyusarchuk, que decorou um
milh&o de digitos de pi a ponto de citar um livro impresso com a sequéncia de pi por

paginas e linhas apenas a partir da memoria.38

A possibilidade de um ser humano decorar um milhdo de digitos de pi
aparenta menos crivel que relembrar pericopes da Biblia. Pi ndo encontra correlagoes
com o mundo vivencial humano, enquanto varios conceitos da Biblia sdo observaveis
no mundo real, e varios textos biblicos, como os salmos, sao frequentemente base
para cangdes e hinos, o que facilita a memorizagdo. Sendo assim, o argumento de
Haeuser nao é suficiente para provar a falsidade do protocolo e somente uma
investigacao dos motivos de Haeuser para abnegar a Justino Martir a capacidade de
memorizagao de textos longos podera esclarecer a razdo da proposi¢ao de uma teoria

sem relagao com o universo observavel. Infelizmente, n&o é possivel encontrar outras

87 DAVID, Philipe Kling. Morreu Kim Peek. Disponivel em: https://www.mundogump.com.br/morreu-
kim-peek/. Acesso em 10 de jul. 2024.

% VERCILLO, Kathryn. Eidetic Memory: Is it real? Disponivel em:
https://discover.hubpages.com/health/Eidetic-Memory-Is-It-Real. Acesso em 10 jul. 2024.



33

fontes escritas de testemunhas deste dialogo, o que faz da pena de Justino a unica

transmissao sobrevivente do evento histérico em questao.

Certo é que Justino Martir cita vastos textos biblicos sem cortes em outros
momentos; por exemplo, na sua primeira Apologia, os dois primeiros salmos do
Saltério séo citados integralmente, sem se fazer mencgao que se trata de dois salmos
distintos, como se fossem eles uma Unica obra.®® Provavelmente, caso Justino tivesse
redigido a apologia munido de um coddice ou rolo da Septuaginta, o cuidado de

diferenciar os dois salmos teria sido tomado.

Para concluir o problema da datagdo do documento como se encontra
atualmente, quem nem tem por imperativo que Justino tenha tido mente tao brilhante
a ponto de memorizar vastas partes da Escritura, nem a opiniao contraria, precisa se

contentar com o terminus a quo de 135 e o0 ad quem de 165, a morte do filésofo cristdo.

Em se falando do conteudo da obra, é possivel dividi-lo em quatro grandes
blocos. Ha uma secao introdutéria, na qual Justino e Trifao se ddo mutuamente a
conhecer; um debate acerca da ideia de que o Velho Testamento foi sucedido
efetivamente pelo Novo; outro acerca da divindade de Cristo e de que este Cristo €
Jesus de Nazaré; por fim, a identificacdo das nagcdes adoradoras de Cristo como o
novo povo de Deus.*® Para melhor entender os métodos e temas de cada subsecgéo
€ como cooperam para a totalidade da obra, as sec¢des serdo apresentadas abaixo

individualmente.

2.2.1 A apresentacao dos dois filésofos

O inicio da obra se resume a uma apresentagao mutua; o fildsofo judeu Trifao
se apresenta em primeira instadncia como discipulo de Corinto de Argos, e depois,
como refugiado da guerra “ha pouco terminada”, a ja citada guerra de Bar-Kochba.*!
Ainda antes de se apresentar, Justino debate com Trifdo sobre qual a necessidade da

filosofia. Justino afirma a importancia da filosofia, porém nega que todos os filésofos

39 JUSTINO de Roma. | Apologia. In: STORNIOLO, Ivo. BALANCIN, Euclides: Justino de Roma: | e
Il Apologias e Dialogo com Trifao. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 55-56.

40 FRANGIOTTI, 2021, p. 108.

41 JUSTINO de Roma. Dialogo de Justino, Filésofo e Martir, com o judeu Trifao. /In: STORNIOLO, Ivo;
BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: | e Il Apologias e Dialogo com Trifdo. Sdo Paulo: Paulus,
2021. p. 109.



34

e qualquer empreendimento assim chamado filosofico seja de utilidade. Nas palavras

de Justino:

Vou te dizer o que é claro para mim. De fato, a filosofia € o maior € o mais
precioso bem diante de Deus, para o qual somente ela nos conduz e nos
associa. Na verdade, santos sao aqueles que consagram a filosofia a propria
inteligéncia. No entanto, o que seja a filosofia e o0 motivo pelo qual ela foi
enviada aos homens muitos o ignoram, pois do contrario ndo existiriam
platénicos, nem estdicos, nem tedricos, nem pitagoricos, sendo ela uma Unica
ciéncia. Quero explicar porque ela passou a ter muitas cabegas. A questao é
que aos primeiros que a ela se dedicaram e se tornaram famosos em sua
profissdo, seguiram outros que ndo fizeram mais nenhuma investigagao
sobre a verdade. Ao contrario, levados pela admiragao da constancia, do
dominio de si e da raridade das doutrinas de seus mestres, sé aceitaram
como verdade o que cada um tinha deles aprendido. Entao, transmitindo a
seus sucessores doutrinas semelhantes as primitivas, cada escola tomou o
nome daquele que foi o pai da doutrina.*2

A filosofia tem a serventia de investigar a verdade, e ndo, por exemplo,
encontrar justificativas para um comportamento imoral a partir da falsa premissa de
que Deus nao cuidasse dos individuos em particular.4® Assim, uma filosofia que néo

se ocupa da natureza de Deus ¢ insuficiente e descabida.*

Justino passa a descrever sua trajetoria filosofal, que comegou no estoicismo,
o qual abandonou porque seu mestre ndo procurava conhecer a natureza de Deus,*°
depois, passou pelo peripatetismo, o qual abandonou pela ganancia do seu mestre¢
- para Justino, a filosofia ndo deve buscar o ganho material como obijetivo final. Por
fim, tentou tornar-se um pitagorico, mas o mestre pitagoérico que lecionava no local o
expulsou porque Justino ndo era nem musico, nem gebmetra, nem astrbnomo,
precondicbes para a admissdo naquela escola.*” Aparentemente, uma filosofia
requintada demais também nao € apropriada, porque a maior parte da populagdo nao

podera tomar parte dela.

Por fim, Justino se tornou platdnico, e progrediu bastante no estudo do
platonismo. Apos algum tempo de estudo, se retirou a um lugar solitario esperando

poder contemplar a Deus na solidd0.4 Em um momento de meditagdo, um cristao

42 JUSTINO, 2021, p. 111.
43 JUSTINO, 2021, p. 110.
44 JUSTINO, 2021, p. 110.
45 JUSTINO, 2021, p. 111.
46 JUSTINO, 2021, p. 112.
47 JUSTINO, 2021, p. 112.
48 JUSTINO, 2021, p. 112.



35

idoso que estava procurando por parentes no mesmo lugar onde Justino meditava o
encontra e passam a debater filosofia.*® O idoso recomenda Justino a abandonar a
contemplagdo por si prépria e partir para atitudes, ao passo que Justino retruca

afirmando a necessidade da contemplacio.

Que obra maior devemos realizar senao a de mostrar como a ideia dirige
todas as coisas? Concebida em nds, e deixando-nos conduzir por ela,
podemos contemplar o engano dos outros e ver que em suas ocupagdes nao
ha nada de sdo, nem de agradavel a Deus. De fato, sem a filosofia e a reta
razdo, ndo é possivel existir prudéncia. E preciso, portanto, que todos os
homens se dediquem a filosofia e a considerem a maior e mais honrosa,
deixando o restante em segundo ou terceiro lugar. Se essas estiverem unidas
a filosofia, ainda poderédo passar por coisas de moderado valor e dignas de
aceitagdo. Contudo, se estiverem separadas dela e ndao a acompanharem,
serdo pesadas e vis para aqueles que as realizam.50

Aparenta haver um paralelo com o pensamento protestante acerca da fé como
capita e precondicdo de toda obra agradavel a Deus. E importante, porém, saber qual
os conceitos de filosofia e de Deus que tinha Justino ao momento do encontro com o
cristdo idoso. Para Justino, a filosofia € “a ciéncia do ser e do conhecimento da
verdade, e felicidade é a recompensa dessa ciéncia e desse conhecimento”.®! Deus,
na concepgao que tinha entao Justino, € “aquele que € sempre encontrado do mesmo

modo. Ele é invariavel e também a causa do ser de todos os outros seres”.2

O debate do idoso com Justino passa a versar sobre a possibilidade de
conhecer a Deus. O cristdo garante que é impossivel a alma conhecer a Deus sem o
Espirito Santo.5® Justino, no momento do debate com o cristdo idoso ainda crente na
filosofia platbnica, por consequéncia, na transmigracao de almas entre humanos e
outros seres vivos, acredita serem de igual natureza as almas humanas e animais e
por isto cai em contradi¢des ao querer afirmar que o mundo animal ndo consiga
conhecer a Deus, apesar de ter uma alma idéntica ao ser humano.%* Surge também a
questdo sobre a origem da alma e do mundo, derivada destas contradi¢cdes; sao

incriados ou criados por Deus?%® Apods esta controvérsia, o cristdo andnimo

49 JUSTINO, 2021, p. 113.
5 JUSTINO, 2021, p. 114.
51 JUSTINO, 2021, p. 114
52 JUSTINO, 2021, p. 114.
5 JUSTINO, 2021, p. 116.
54 JUSTINO, 2021, p. 117.
% JUSTINO, 2021, p. 118-119.



36

manifestou sua discérdia para com as filosofias pitagérica e platdnica e afirma o

seguinte:

N&o me importo com Platdo ou Pitdgoras ou qualquer outra pessoa que tenha
sustentado essas opinides [de que a alma e o mundo sao incriados]. De fato,
a verdade é esta e podes compreendé-la com o seguinte raciocinio: a alma
ou é vida ou tem vida. Se ela ¢é vida, tera que fazer viver outra coisa e ndo a
si mesma, da mesma forma que o movimento move outra coisa mais do que
a si mesmo. Ninguém podera contradizer o fato de que a alma viva. Portanto,
se ela vive, ela nao vive por ser vida, mas porque participa da vida. Uma coisa
€ aquilo que participa e outra aquilo do qual participa. Se a alma participa da
vida é porque Deus quer que ela viva. Portanto, da mesma forma, um dia ela
deixara de participar, quando Deus quiser que ela nao viva. De fato, o viver
nao é préprio dela como o é de Deus. Como o0 homem n&o subsiste sempre
e a alma néo esta sempre unida ao corpo, mas, quando chega 0 momento de
se desfazer essa harmonia, a alma abandona o corpo e 0 homem deixa de
existir. De modo semelhante, chegando o momento em que a alma tenha que
deixar de existir, 0 espirito vivificante se afasta dela e a alma deixa de existir,
voltando novamente para o lugar de onde tinha sido tomada.5¢

Assim, o cristdo dissuadiu Justino do platonismo. Apds estas palavras, o idoso
concluiu seu discurso a Justino instando-o a ler os profetas do Antigo Testamento para
poder filosofar mais propriamente sobre a natureza de Deus e conhecer a verdade, e
a rogar a Deus que Ele permita a Justino conhecé-Lo e ao seu filho Jesus Cristo, o
qual foi anunciado por estes profetas.®” Justino se converteu ao cristianismo apds
estes eventos e se tornou um filésofo cristdo.58 Ele conclui sua auto-apresentacgao
com esta conversao e insta Trifao a conhecer Jesus Cristo e participar dos

sacramentos da igreja.>®

Cristo é apresentado neste principio de conversa como o objetivo de toda a
filosofia. O seguimento a Cristo € a maior filosofia. Desta forma, esta cristalizado o
conceito mais puro de filosofia segundo Justino: nao é outro senado a vida de fé crista,
medita¢do nas Escrituras Sagradas e participagado nos sacramentos. Outras filosofias
sao imperfeitas e insuficientes quando comparadas com aquela dada por Cristo a
humanidade. Esta filosofia divina — que é a vida de fé — deve ser livre das mazelas de
filosofias humanas. Ela precisa ter centralidade no conhecimento de Deus; deve ser
universalmente acessivel e ndo ter o pagamento de qualquer tributo ou servico como

precondi¢cao; deve ser também acessivel a pessoas de pouco ou nenhum grau de

% JUSTINO, 2021, p. 120-121.
57 JUSTINO, 2021, p. 121-122.
% JUSTINO, 2021, p. 123.
% JUSTINO, 2021, p. 123.



37

instrucdo; deve conduzir a pratica de boas obras; e, por fim, deve compreender a

origem de todas as coisas em Deus e buscar sua base na Escritura Sagrada.

Aparenta, até agora, que o texto versa meramente sobre filosofias melhores
ou piores. O restante da analise mostrara se e como esta apresentacdo sera

aproveitada nos outros subitens da obra de Justino Martir a ser analisada aqui.

2.2.2 Sucessao do Novo Testamento ao Velho Testamento.

A apresentagdo de Justino € recebida com rejeicdo pelos filosofos judeus
presentes. Embora descrentes da messianidade de Jesus de Nazaré, tampouco
acreditavam Trifao e seus companheiros nas mentiras espalhadas naquele contexto
sobre os cristdos, como acusagdes de antropofagia e imoralidade sexual.®® Importa
este detalhe porque levara o dialogo no qual Justino perfaz sua apologia do
cristianismo a um ambito exclusivamente teoldgico. O filésofo cristdo ndo necessitara
defender a probidade da vivéncia de fé crista, sendo a autenticidade de sua doutrina.

A objecao de Trifao ao cristianismo sera reproduzida no paragrafo seguinte:

Antes, 0 que nos deixa sobretudo perplexos é o fato de que vos, que dizeis
praticar a religiao e vos considerais superiores a plebe paga, em nada sois
melhores do que eles, nem viveis uma vida diferente dos pagdos. Nao
guardais as festas e sabados, nem praticais a circuncisdo. Além disso,
pondes vossas esperangas num homem crucificado, confiando receber de
Deus algum bem sem guardar os mandamentos dele. Ou ndo leste que sera
exterminada da sua descendéncia toda pessoa que nao for circuncidada no
oitavo dia? E Ele ordenou isso tanto para os estrangeiros como para os
escravos comprados a prego de dinheiro. Tendo desprezado a proépria
alianga, voés vos descuidais de suas consequéncias, e ainda procurais
convencer-nos de que conheceis a Deus, quando nao fazeis nada do que
fazem os que temem a Deus. Portanto, se tens algo a responder a essas
coisas e nos demonstras de que modo conservais a esperanga sem observar
a Lei, com prazer te escutaremos e juntos examinaremos o0s outros pontos
semelhantes.5’

Trifao considera o judaismo o unico caminho para a salvagao. Os tementes a
Deus — pessoas nao-judias que seguem o judaismo até onde os ditames religiosos
dos judeus permitem — devem guardar o sabado e participar de festas judaicas para

a esperancga na salvacao.

60 JUSTINO, 2021, p. 125.
61 JUSTINO, 2021, p. 126.



38

Justino apresenta profecias veterotestamentarias como prova de que haveria
de vir uma nova lei para suceder a velha lei, que os judeus conservam. Para se
autoafirmar a intelectuais de fé israelita, o cristianismo precisa se apresentar como
cumprimento de profecias contidas em escrituras sagradas desta religido, pois de
modo algum aceitarao outra origem como digna de nota em quesitos de salvagao. O
filésofo grego apresenta Is 51,4-5 e Jr 31,31-32 como prenuncios do advento de uma
nova alianga.®? Assim, a religido crista é legitimada por textos sagrados do judaismo.
A prova de que a vida, morte e ressurreicao de Jesus Cristo € o principio dessa nova
religido anunciada pela velha religiao se apresenta na vida de fé do povo cristdo, que,
sendo originario das “nag¢des”, abandona o culto aos deuses dessas nagdes para

adorar o Deus de Israel.

Justino prossegue comentando varias passagens de Isaias que considera
prenunciatérias da conversdo das nagoes idolatras ao Deus de Israel. O discurso
culmina com o quarto cantico do Servo Sofredor — Is 52,13-53,12 — como prenuncio
do sacrificio de Cristo pelos pecados de toda a humanidade,®® mas contém diversas
profecias mais. Justino conclui os comentarios as profecias messianicas de Isaias

com a seguinte nota:

Trifao, essas palavras e outras semelhantes pronunciadas pelos profetas se
referem em parte ao primeiro advento de Cristo, anunciando que ele
apareceria sem gloria nem beleza e sujeito & morte; e parte se refere a
segunda vinda, quando ele se apresentara com gléria acima das nuvens, e o
VOSSO povo vera e reconhecera aquele a quem transpassou, como disseram
antes Oséias, um dos doze profetas, e Daniel.®

Desta forma, se explica por que o Messias teve de ser crucificado. Trifao
também é alertado — novamente por um comentario a Isaias (Is 58,1-11) — que a lei é
cumprida pela caridade. Isto quer dizer que é necessario fazer uma opcéo cbnscia
pela caridade com as pessoas desfavorecidas para ser agradavel a Deus — Justino
acredita que esta é uma circuncisado da alma, e esta foi ordenada por Deus no livro de

Isaias e em outros textos.?® O discurso de Justino conclui com um convite a praticar a

62 JUSTINO, 2021, p. 127.

63 JUSTINO, 2021, p. 129-131.
64 JUSTINO, 2021, p. 132-133.
65 JUSTINO, 2021, p. 133-134.



39

caridade — que Justino chama de “verdadeira circuncisao” e de aceitar o batismo pela

remiss&o dos pecados.%6

O assunto torna a iguarias alimenticias e sacrificios. Quanto a liberalidade
com a qual a comunidade crista faz uso de grande variedade de alimentos, o fildsofo
grego cita o exemplo de Noé, a quem nenhuma comida foi proibida salvo o sangue,®’
como prova de que estas leis alimenticias sdo exclusivas do povo hebreu. Sobre os
sacrificios de animais, Justino entende que nunca alimentaram Deus, mas serviam
unicamente de memorial a Deus, para que o povo hebreu abandonasse a idolatria.®
Por fim, Justino insta a Trifao e a prosélitos do judaismo a ndo apregoar a circuncisao,

nem se circuncidarem:

Se antes de Abrado n&o havia necessidade de circunciséo e antes de Moisés
ndo havia necessidade do sabado, das festas ou dos sacrificios, também
agora ela ndo existe, depois de Jesus Cristo, Filho de Deus, nascido sem
pecado de Maria Virgem, da descendéncia de Abrado. Com efeito, o proprio
Abrado, ainda incircunciso, foi justificado e abengoado por sua fé em Deus,
como diz a Escritura; todavia, ele recebeu a circuncisdo como sinal, e ndo
como justificagdo, conforme a mesma Escritura e a realidade das coisas nos
obrigam a confessar. De modo que com razdo se disse daquele povo que
seria exterminada de sua descendéncia toda vida que nao fosse circuncidada
no oitavo dia. Além disso, o fato de que o sexo feminino ndo possa receber a
circuncisdo da carne prova que essa circuncisdo foi dada como sinal € nao
como obra de justificagcdo. No que diz respeito a todo o tipo de justica e
virtude, Deus quis que as mulheres tivessem a mesma capacidade que os
homens para adquiri-las; em troca, vemos que a configuragdo da carne é
diferente no homem e na mulher. Apesar disso, contudo, sabemos que
nenhum dos sexos é justo ou injusto em si mesmo, mas por piedade e
justica.®®

Varios rituais do povo hebreu, ante todos eles o ser circuncidado, ndo podem
ser praticados por mulheres. No cristianismo, isto ndo deve ser assim. Tudo o que
cabe ao homem — piedade, justi¢a, caridade — também é responsabilidade da mulher;
quem impede a mulher de exercer estas formas de culto muitas vezes nao ¢é a
estrutura da congregacao da qual € membro, mas sim a configuragdo da sociedade.
Entretanto, e isto € o mais importante, todos os bens de Cristo dados aos homens
podem e devem ser de igual modo distribuidos as mulheres. Assim, ndo ha nem pode

haver 6bice ao batismo de uma crianga por causa de seu sexo feminino, ou de uma

6 JUSTINO, 2021, p. 137.
67 JUSTINO, 2021, p. 140.
68 JUSTINO, 2021, p. 144.
6 JUSTINO, 2021, p. 145.



40

mulher adulta que professou sua fé em Cristo. Tampouco se pode excluir uma mulher
da comunhao eucaristica sem uma razao evidente, como, por exemplo, a opgao por
outra religido — e a mesma raz&o que proibe a mulher vale para excluir um homem
desta comunh&o. A opinido infundada de que um ritual do qual apenas vardes possam
participar seja precondigao para a salvagdo ndo tem cabimento em uma religiao que

deseja salvar toda a humanidade.

Trifao apresentava resisténcia ao discurso de Justino. Apesar da explicagcéo
que o grego perfez sobre a distingdo das duas vindas do Messias, apoiada em
testemunhos extraidos principalmente de Isaias, Trifao ainda ndo concebe o Messias

sendo como vitorioso e glorioso, e um Messias crucificado lhe parece implausivel.”®

Justino parte para outra metodologia. Ele apresenta erros na compreenséo
escrituristica que era vigente na escola de pensamento de Trifdo. O salmo 110 é citado
integralmente e apresentado como profecia de Cristo, em contrario a opinido de que
era referente ao rei Ezequias, a qual Trifao professava.”! A formulagdo “tu és
sacerdote eternamente da ordem de Melquisedeque” (SI 110,4) ndo pode se referir a

Ezequias, do qual a Escritura néo relata que tivesse incumbéncias sacerdotais.

Da mesma forma, Justino abroga de Salomao a identidade da pessoa
mencionada no Salmo 72 e atribui-a a Jesus Cristo. Salomé&o nao reinou sobre toda a
terra, como o rei deste salmo o fizera, e além de outras incongruéncias, ha registros

de como se tornou iddlatra.”?

Por fim, Trifao aceitou a doutrina de que o Cristo ha de sofrer conforme as
Escrituras, porém ndo estava convicto de que Jesus de Nazaré é este Cristo.”® Justino
se recusa a convencer Trifao disto na sua réplica imediata, mas acrescenta primeiro
ao ja convicto Trifao mais provas ainda do prenuncio do sofrimento de Cristo. Ainda
antes de fazer a vontade de Trifao, Justino apresenta a eucaristia como prenunciada

no Antigo Testamento:

A oferta de flor de farinha, senhores, que os que se purificavam da lepra
deviam oferecer, era figura do pao da Eucaristia que nosso Senhor Jesus
Cristo mandou oferecer em memoria da paixdo que ele padeceu por todos os
homens que purificam suas almas de toda maldade, para que juntos demos

70 JUSTINO, 2021, p. 156.

™ JUSTINO, 2021, p. 157-158.

2 JUSTINO, 2021, p. 160.

3 JUSTINO, 2021, p. 163; 165; 168.



41

gracas a Deus por ter criado o mundo e por todo o amor que ha nele pelo
homem, por nos ter livrado da maldade na qual nascemos e por ter destruido
completamente os principados e potestades através daquele que, segundo
seu designio, nasceu passivel. Portanto, quanto aos sacrificios que vos antes
oferecieis, como ja mostrei, diz Deus pela boca de Malaquias, um dos doze
profetas: “Minha vontade nao esta convosco — diz o0 Senhor — e nao quero
receber sacrificios de vossas maos. De fato, desde onde o sol nasce até onde
ele se pde, meu nome é glorificado entre as nagdes e em todo lugar se
oferece ao meu nome incenso e sacrificio puro. Grande é o meu nome entre
as nagdes — diz 0 Senhor — e vés o profanais”. Assim, antecipadamente fala
dos sacrificios que nés, as nagdes, Ihe oferecemos em todo lugar, isto é, o
pao da Eucaristia e o calice da prépria Eucaristia € a0 mesmo tempo diz que
nés glorificamos o seu nome e vos o profanais.”™

Assim, ndo ha nada de significativo na religido cristd que nao possa ser
reduzido a testemunhos do Antigo Testamento. O batismo, a eucaristia, as obras de

caridade — tudo isto foi prenunciado no Antigo Testamento.

O Antigo Testamento é uma baliza dogmatica de um cristianismo anterior aos
concilios ecuménicos e credos. Longe de ser um documento normativo em sua forma
literal para a jovem igreja, € necessario a lideran¢a de comunidades cristas encontrar
neste testamento os fundamentos para sua vida de fé de forma alegérica. Além de
abrir as portas para o paganismo e a gnose interpretarem o Novo Testamento fora de
contexto, a desconsideracdo do Antigo Testamento seria o0 equivalente a uma
desisténcia de converter o povo judeu a igreja. Também é do Antigo Testamento que

Justino deseja comprovar a divindade de Jesus, o que sera analisado adiante.

2.2.3 Jesus de Nazaré é o Messias e o Messias é Deus

Ap0s trés pedidos sucessivos de Trifao, Justino inicia — porém nao conclui —
a comprovacgao da messianidade de Jesus a partir do nascimento virginal de Jesus.
O filésofo convertido ao cristianismo arrola a profecia de Is 7,10-17 — na qual consta
0 nascimento de um menino, filho de uma virgem — como cumprida em Jesus Cristo,
apresentando que ndo se conhece outros casos de nascimento virginal. Justino
conhece uma tradicdo judaica que aplicava esta profecia a Ezequias, e a refuta,

afirmando que o termo deve ser interpretado como “virgem” e ndo como “mulher”.”

Ao passo que Justino intercala uma exortagdao ao batismo, Trifao, 0 mesmo

que pediu trés vezes sucessivas pela explicagao da divindade de Jesus de Nazaré,

74 JUSTINO, 2021, p. 170.
75 JUSTINO, 2021, p. 173.



42

interrompe o discurso de Justino, perguntando quem podera ser salvo conforme a
doutrina crista, e se os judeus que seguem o judaismo piedosamente poderao ser
salvos. Justino afirma que em sua propria opinido, isto € possivel, mas refere a
existéncia de cristdos que discordam dele neste aspecto, recusando-se até a dirigir a
palavra aos judeu-cristdos.”® Interessa transcrever a opinido do fildsofo acerca do

assunto:

Se pela fraqueza de sua inteligéncia continuam ainda observando o que lhes
€ possivel da lei de Moisés, o que sabemos ter sido ordenado por causa da
dureza de coragédo do povo, e juntamente com isso esperem em Cristo e
queiram guardar o que eterna e naturalmente é justo e piedoso, e se decidam
a conviver com os cristdos e fiéis, e ndo procurem, como ja disse, persuadir
0s outros a se circuncidarem como eles, a guardar os sabados e outras
prescri¢goes da lei, estou de acordo com os que afirmam que se deve recebé-
los e manter completa comunhdao com eles, como homens que tém os
mesmos sentimentos que nds e sdo irmaos na fé. Em troca, Trifao, aqueles
de vossa raga que dizem crer em Cristo, mas a todo custo pretendem obrigar
aqueles de todas as nagbes que acreditaram nele a viver conforme a lei de
Moisés, ou que ndo se decidem a conviver com estes, também eu nao aceito
esses como cristdos. Todavia, aqueles que foram persuadidos por estes a
viver conforme a lei, suponho que talvez se salvem, contanto que conservem
a fé no Cristo de Deus. Os que digo que nao podem absolutamente se salvar
séo os que, depois de confessar e reconhecer que Jesus é o Cristo, por uma
causa qualquer passam a observar a lei, negando a Cristo e ndo se
arrependem antes de morrer. Da mesma forma, afirmo que ndo se salvarao,
por mais que sejam descendéncia de Abrado, os que vivem segundo a lei,
mas nao creem em Cristo antes de morrer, e principalmente aqueles que nas
sinagogas anatematizaram e anatematizam os que creem nesse mesmo
Cristo para alcangar a salvagéo e livrar-se do castigo do fogo.””

O assunto aparenta desconexo com o tema geral do dialogo, assim como néo
€ possivel sempre manter a conversa e dirigi-la aonde se quer. Isto € um argumento
em favor da autenticidade da obra — caso fosse um livro forjado por Justino sem
embasamento em um dialogo real, dificiimente estas digressdes ocorreriam. Nem por
ser desconexo, deixa de ter serventia para a pesquisa moderna. Ao contrario do
periodo de Justino e aquele posterior, na atualidade, varios cristdos e varias cristas
se interessam pelos costumes dos judeus e até incorporam praticas judaizantes em
suas liturgias e em seu cotidiano. O posicionamento ponderado de Justino de Roma,
que coloca a fé em Cristo como pedra fundamental da relagao entre cristdos judeus e
judias, judaizantes e nao-judaizantes, pode servir de fundamento para dialogos com

grupos judedfilos da atualidade.

76 JUSTINO, 2021, p. 178.
7 JUSTINO, 2021, p. 178-179.



43

A um questionamento de Trifao acerca da necessidade do advento de Elias
antes do advento do Cristo, Justino real¢ca que este advento precede a segunda, nao
a primeira vinda dele; o espirito que esteve em Elias, o Espirito Santo, também esteve
em Joao Batista, que pode ser considerado sucessor de Elias, da mesma forma que
Josué foi sucessor de Moisés.”® A profecia contida em Is 40,1-17 também é

interpretada como prentncio da fungao de Joao Batista como precursor.”®

Trifao pergunta sobre a possibilidade de haver outro Deus além do Criador;
baseado em referéncias veterotestamentarias que afirmam a unicidade de Deus e que
os deuses das nagbes nao passam de idolos de dembnios, ele manifesta sua
incredulidade na divindade de Cristo.89 Justino recorre ao livro do Génesis (Gn 18,1-
3; 19,27-28) para afirmar que o Filho, preexistente ao seu nascimento, apareceu a
Abrado. Enquanto Justino acredita que o Filho € um dos trés homens que apareceram

a Abra3o, Trifdo acredita que a aparigdo de Deus ocorreu antes do advento dos trés.8

Vale ressaltar uma passagem como epitome do argumento de Justino, de que
ha outro Deus além do Criador — para isto, ele apresenta excertos dos Salmos 110 e

45 conforme a Septuaginta. Justino afirma:

Fora daquele que entendemos ser o Criador de todas as coisas, existe outro,
chamado Senhor pelo Espirito Santo, e ndo s6 por meio de Moisés, mas
também de Davi. Com efeito, por meio dele também foi dito: “Disse o Senhor
ao meu Senhor: Senta-te a minha direita, até que eu ponha teus inimigos
como escabelo de teus pés”, como foi citado antes. E de novo, em outras
passagens: “O teu, trono, 6 Deus, é para os séculos dos séculos. O cetro do
teu reino é cetro de retiddo. Amaste a justica e odiaste a iniquidade. Por isso,
6 Deus, o teu Deus te ungiu com o6leo de alegria mais do que aos teus
companheiros”.82

N&o apenas das profecias messianicas do saltério, mas também de teofanias
veterotestamentarias, Justino extrai a preexisténcia do Cristo. Quando Jacé luta com
o homem desconhecido perto no vale de Jaboque,® e quando Moisés vé a sarga

ardente,®* o filésofo grego acredita que Cristo foi aquele que apareceu aos dois, e

78 JUSTINO, 2021, p. 181-182.
7 JUSTINO, 2021, p. 184.
80 JUSTINO, 2021, p. 190.
81 JUSTINO, 2021, p. 191-192.
82 JUSTINO, 2021, p. 194-195.
8 JUSTINO, 2021, p. 200-201.
8 JUSTINO, 2021, p. 202.



44

descarta a possibilidade de ser esta uma patrofania, porque nao considera cabivel

que o Pai abandone sua morada no céu.®

O filésofo prossegue em seu discurso, apresentando passagens
escrituristicas nas quais este Deus € chamado de Sabedoria. Assim Provérbios 8,21-
36 — o Louvor da Sabedoria — é atribuido a Jesus Cristo,?® e os plurais nos discursos
autorreferenciados de Deus nos primeiros capitulos do Génesis também sao

atribuidos a existéncia de outro Deus com quem o Deus falante esta em dialogo.®”

Trifao objetou os argumentos de Justino com outra passagem escrituristica —
a de Isaias 42,8. La consta “Eu sou o Senhor Deus; este € o meu nome. N&o darei a
minha gléria a nenhum outro, nem as minhas virtudes.”®® A resposta de Justino Martir
a objecdo de Trifao explica a razdo de citagdes tdo longas da Escritura serem

empregadas no didlogo de Justino Martir com Triféo.

Trifdo, se te calaste com simplicidade e ndo com malicia, ao citar essas
palavras sem dizer o que as precede, nem acrescentar o que as segue,
merecerias desculpa. Todavia, se fizeste isso, pensando em colocar o meu
raciocinio num beco sem saida e obrigar-me a dizer que as Escrituras se
contradizem entre si, tu te enganaste. Eu jamais terei a ousadia de pensar ou
dizer tal coisa. Caso me objetem com alguma Escritura que parecga
contradizer outra e que pudesse dar azo a pensar isso, convencido como
estou de que nenhuma pode ser contraria a outra, de minha parte prefiro
confessar antes que ndo as entendo. E aos que pensam que elas podem
contradizer-se entre si, usarei todas as minhas forgas para convencé-los a
pensar do mesmo modo que eu. Com qual intengdo propuseste o teu
problema, Deus sabe. De minha parte, lembro-vos como se disse essa
palavra e, por meio dela, podereis saber que Deus ndo da a sua gléria a
ninguém mais além do seu Cristo. Amigos, tomarei algumas breves palavras
que formam contexto com as que foram citadas por Trifédo, e também outras
que continuam num mesmo contexto. Nao vou cita-las de outra passagem,
mas de uma sb, em seu proprio contexto. Prestai-me atencdo. Séo estas:
“Assim diz o Senhor, o Deus que fez o céu e o fixou, que firmou a terra e tudo
0 que nela existe, que da respiragdo ao povo que nela habita e espirito a
todos os que pisam. Eu, o Senhor Deus, te chamei na justi¢a, te tomarei pela
mao e te fortalecerei. Eu te dei como testamento da descendéncia, como luz
das nacgdes, para abrir os olhos aos cegos, para tirar de sua prisao os cativos
e da casa da guarda os que se sentam nas sombras. Eu sou o Senhor Deus.
Este é o meu nome. N&o darei a minha gléria a outro, nem as minhas virtudes
as figuras esculpidas. Eis que vem aquele que existe desde o principio. As
coisas que vos anuncio sao novas e, antes de anuncia-las, elas ja vos foram
manifestadas. Entoai a Deus um cantico novo: seu principio desde os confins
da terra. VOs que desceis ao mar e navegais; as ilhas e vos que nelas
habitais. Alegra-te, deserto, as aldeias e seus acampamentos, e 0s que
habitam Cedar se alegrario, e os que habitam o rochedo, desde o extremo

8 JUSTINO, 2021, p. 202.
8 JUSTINO, 2021, p. 204-205.
87 JUSTINO, 2021, p. 205-206.
8 JUSTINO, 2021, p. 211.



45

dos montes gritardo. Darédo gléria a Deus, anunciarao nas ilhas as suas
virtudes. O Senhor Deus dos exércitos saira, esmagara a guerra, despertara
seu ardor e gritara com forga entre os inimigos”. Terminada a citagao, eu lhes
disse: Amigos, entendeis como Deus diz que dara sua gldria a este, a quem
o estabeleceu como luz das nagdes e nao a nenhum outro? E ndo, como
disse Trifao, que Deus reserva sua gléria para si mesmo?8°

Um pressuposto exegético de Justino é que as Escrituras ndo se contradizem,
0 que pode ser contraditorio e errado é a interpretagdo delas. Afirmar que o livro de
Isaias contivesse inverdades ao aparentemente contradizer trechos do Saltério e do
Pentateuco, ou afirmar que o Saltério ou ainda o Pentateuco fossem inveridicos, ndo
€ possivel. Restam, portanto, duas possibilidades — ou Justino e/ou Trifao nao
entendem o livro de Isaias ou o trecho do livro de Isaias esta desprovido de contexto,

abrindo espaco para uma interpretagao desbalizada e de éxito questionavel.

Visto que Trifao ndo obteve sucesso com sua interjeigao, ele retorna o foco a
profecia de Isaias 7, na qual o nascimento virginal do Messias é anunciado e com o
qual iniciou-se esta parte do dialogo. Trifao defende que se trata de uma jovem, nao
de uma virgem, a partir de originais hebraicos, confrontando a factualidade da

virgindade de Maria com mitos helénicos de deuses.®

Justino ndo responde imediatamente ao questionamento de Trifao, mas
reitera varios argumentos que expusera anteriormente acerca da necessidade da
sucessédo do Novo Testamento ao Antigo,®! e pergunta se os judeus presentes ja
apostataram ou ainda permanecem crédulos das escrituras a partir das quais se
anunciou o advento de Deus em carne humana, ao passo que estes confessam sua

fé nestas escrituras.9?

Quanto aos mitos gregos, Justino acredita que sao inspirados pelo diabo, que
tresleu as Escrituras e converteu profecias auténticas acerca de Cristo em doutrinas
incapazes de conduzir a salvacéo.®® O diabo é acusado de ter feito o mesmo entre os
persas, onde inspirou o culto de Mitra como imitagdo torpe e insalvifica da igreja
prenunciada no Antigo Testamento.%

8 JUSTINO, 2021, p. 211-212.
% JUSTINO, 2021, p. 213-214.
91 JUSTINO, 2021, p. 215-2186.
92 JUSTINO, 2021, p. 216-217.
9% JUSTINO, 2021, p. 217-218.
94 JUSTINO, 2021, p. 221-222.



46

ApOs diversas digressdes e uma lacuna no texto, da qual se acredita que no
original tenha contido o fim do primeiro dia da discusséo e o inicio do segundo, solicita-
se da parte de Justino que ele retome a comprovagao de que Jesus de Nazaré seja o
Messias, e isto baseado na profecia de Isaias 7 — Trifdo sustém ainda que este texto
seja uma profecia referente ao rei Ezequias.? Justino afirma que, quando se fala de
“tomar o despojo do rei dos assirios”, isto se refere aos presentes que os magos
entregaram a Jesus quando vinham do palacio de Herodes, que recebe este titulo por
sua impiedade; é impio como se fosse um rei de uma nagéo que desconhece a Deus.%
Justino conclui o discurso, no qual apresenta aos judeus uma versao resumida da
histéria do Natal, com a profecia de Isaias 29-13,14, na qual se denuncia que o povo

hebreu reverencia a Deus, mas segue doutrinas de homens.%

Em seguida, ha referéncias a assuntos que provavelmente estiveram na
lacuna do dialogo, inclusive a opiniao de Justino Martir de que havera um milénio de
reinado de Jesus sobre a terra, durante o qual estarao ressuscitadas todas as pessoas
piedosas da humanidade e viverdo em Jerusalém, e depois disto, vira a ressurreicao

universal e o juizo final.%8

Justino ainda retorna ao Salmo 110 antes de continuar na explicagao de Isaias
7. O filésofo grego refuta a interpretagao de que este se refira a Ezequias, porque nem
Ezequias libertou a Jerusalém a seu tempo — o0 anjo de Deus que o fizera, conforme
as Escrituras, matando os assirios inimigos — nem foi sacerdote segundo a ordem de

Melquisedeque.®®

Quanto ao problema da tradugéo do termo hebraico para “mulher jovem” e do
grego para “virgem” em lsaias 7, Justino afirma que necessariamente a Septuaginta
traduz melhor o sentido, porque ndo € extraordinario que mulheres jovens concebam
e deem a luz, exceto caso forem inférteis, enquanto uma virgem dando a luz € um

sinal extraordinario de fato.90

Trifdo apresenta um questionamento inteligente e sagaz a Justino Martir,

acerca da aparente controvérsia entre a preexisténcia e o nascimento do filho de

% JUSTINO, 2021, p. 230.
% JUSTINO, 2021, p. 230-231.
97 JUSTINO, 2021, p. 233.
% JUSTINO, 2021, p. 235-238.
% JUSTINO, 2021, p. 240.
100 JUSTINO, 2021, p. 241.



47

Deus. Merece atencao este questionamento digno de um filésofo interessado em

assuntos de exegese crista:

N&o quero que penses que te faco minhas perguntas com a Unica intengéo
de atrapalhar o que dizes. Quero antes aprender a respeito dos pontos sobre
0s quais te pergunto. Dize-me, agora: de um lado, Isaias diz: “Saira um
rebento da raiz de Jessé e uma flor subird da raiz de Jessé e sobre ele
descansara o Espirito de Deus, Espirito de sabedoria e inteligéncia, Espirito
de conselho e fortaleza, Espirito de ciéncia e piedade, e o Espirito a enchera
do temor de Deus”, por outro lado, tu me confessaste que essa passagem se
aplica a Cristo e afirmas que ele é Deus preexistente e que, por designio do
Pai, nasceu encarnado da virgem. Como se pode demonstrar que preexiste
aquele que é enchido de todas as poténcias do Espirito Santo, que ai a
palavra enumera por meio de Isaias, como alguém que nao as tivesse?10'

Justino Martir ensina a Trifao que estas poténcias do Espirito Santo nao sao
dadas a Jesus como a alguém que nao tivesse acesso a elas antes, mas sim que esta
dadiva constitui o momento no qual o acesso a elas é exclusivo a Cristo — antes, a
varios profetas e sabios dos hebreus fora dada uma ou mais poténcias, e agora todas
elas repousam em Cristo e Cristo as difunde a quem deseja agraciar com elas. Justino
fundamenta sua interpretacdo com o Salmo 68,19 e com o inicio do terceiro capitulo
de Joel.'%2 O filésofo grego afirma que nem o batismo, nem a entrada triunfal de Jesus
de Nazaré em Jerusalém lhe atribuiram a messianidade; Cristo ja era Cristo antes
destes eventos. O batismo de Jesus era necessario para que fosse conhecido a

humanidade, néo para fazer de Jesus de Nazaré o Cristo."03

Trifao objeta que a crucificagdo € um processo vergonhoso e terrivel demais,
em sua opinido, para que o Messias se subjugasse a ele, muito embora reconhece
como necessario que o Messias seja conduzido como ovelha ao matadouro.'®* Justino
Martir apresenta como provas de que o Messias haveria de ser crucificado diversos
sinais manifestos no Antigo Testamento. Assim, o fato de que as maos de Moisés
tinham de permanecer estendidas por Hor e Ardo durante a batalha de Israel contra
Amaleque, no livro de Exodo, é uma prefiguragdo da cruz de acordo com Justino
Martir.'% Da mesma forma, a imagem dos chifres do unicornio, de acordo com a

tradicao conhecida pelo filésofo grego, sdo uma imagem da cruz — Moisés usa esta

101 JUSTINO, 2021, p. 246.
102 JUSTINO, 2021, p. 247.
103 JUSTINO, 2021, p. 248-249.
104 JUSTINO, 2021, p. 250-251.
105 JUSTINO, 2021, p. 251.



48

imagem em Dt 33,13-17 ao abengoar os descendentes de José.'% Também a imagem
da serpente de bronze elevada em uma estaca, usada por Moisés para curar os judeus
feridos pelas outras serpentes, € uma imagem da crucificagdo como cura para todas
as nagdes.'”” Nisto consiste, segundo Justino, a explicagdo porque o mesmo Deus
que proibira fazer imagens de forma apoditica ordenou a Moisés fazer a imagem da

serpente de bronze.'%

Este crucificado, prefigurado de tantas formas no Antigo Testamento, ndo é
maldito, antes voluntariamente carregou a maldicdo da humanidade para salva-la da
maldigao de nédo poder cumprir a lei de Deus por causa do pecado.'%® Para concluir o
assunto acerca do crucificado com uma prova veterotestamentaria adequada, Justino
passa a comentar o Salmo 22, o qual entende ser uma profecia da crucificacdo de
Jesus Cristo. Sera reproduzida aqui a versao deste salmo — uma variante da LXX - a

qual Justino teve acesso.

1. “O Deus, 6 Deus meu, atende-me. Por que me abandonaste? Longe da
minha salvacdo estdo as palavras dos meus pecados. O Deus meu, gritarei
durante o dia a ti, e tu ndo me escutaras; gritarei a noite, e ndo € coisa que
eu ignore.

2. Mas tu habitas em teu santuario, 6 gldria de Israel!

3. Em ti esperaram os nossos pais; esperaram, e tu os livraste. Clamaram a
ti e se salvaram; esperaram em ti e ndo se envergonharam.

4. Eu, porém, sou um verme, € ndao um homem, zombaria dos homens e
desprezo do povo. Todos os que me contemplaram zombaram de mim;
falaram com seus labios e moveram a cabega: ‘Esperou no Senhor, que ele
o livre e salve, pois lhe quer bem’.

5. Porque tu és aquele que me tiraste do ventre, a minha esperanca desde
os peitos de minha mae: sobre ti fui langado desde o seio dela. Desde o ventre
da minha mée, tu és o meu Deus. Nao te afastes de mim, porque a tribulagéao
esta perto, e ndo ha quem me socorra. Rodearam-me muitos novilhos, touros
fortes me cercaram. Abriram contra mim a sua boca, como ledo esperto e
rugidor. Todos os meus 0ssos se derramaram e espalharam-se como agua.
O meu coragao se tornou como cera, derretendo-se no meio do meu ventre.
Minha forga secou-se como um caco de telha e minha lingua pegou-se ao
meu palato,

6. e tu me afundaste até o p6 da morte. Porque me rodearam muitos céaes,
um bando de impios me cercou. Perfuraram minhas maos e meus pés, e
contaram todos os meus ossos. Eles me consideraram e contemplaram.
Dividiram entre si as minhas roupas e sobre a minha tunica langaram sortes.
7. Tu, porém, Senhor, ndo afastes de mim a tua ajuda, atende a minha
peticdo. Livra minha alma da espada e a minha unigénita da pata do céo.
Salva-me das fauces do ledo e dos chifres dos unicérnios, a minha
humilhacéo.

8. Narrarei o teu nome entre os meus irmaos e no meio da congregagao

106 JUSTINO, 2021, p. 252.
107 JUSTINO, 2021, p. 253.
108 JUSTINO, 2021, p. 257.
109 JUSTINO, 2021, p. 258.



49

entoarei hinos a ti. Louvai o Senhor, vés que o temeis; glorificai-o, toda a
descendéncia de Jacd. Tema-o toda a descendéncia de Israel.'°

O inicio do salmo (das palavras “O Deus meu” até “coisa que eu ignore”) se
refere ao momento da crucificacdo, na qual ele bradou a Deus usando o conceito de
abandono. Igualmente, a razdo de seu sacrificio ndo era ignorada a Cristo — desde

muito antes, ele ja sabia a raz&o pela qual veio ao mundo.'"!

Ao parecer de Justino de Roma, o termo “gléria de Israel” se aplica a uma
atividade gloriosa que Cristo perfaria mediante a crucificagdo, a saber, a aniquilagao
da obra do diabo — a sedugéo de Eva a pecar — mediante o nascimento virginal de
Cristo do ventre de sua mae Maria. Nao consta ipsis litteris, mas aparenta que Justino

considera o santuario em quest&o o proprio Cristo.'?

Os pais em questao (na expressao “esperaram em ti 0s nossos pais”) séo
interpretados como os ancestrais da virgem Maria, que confiaram em Deus;'"? ja a
parte onde o eu-lirico do salmo se identifica como verme é compreendida como em
relacdo a Cristo, que é menosprezado e odiado injustamente por muitos, bem como

aos seus seguidores e suas seguidoras, que sofrem o mesmo destino.'

A grande pericope que inicia com “Porque tu és aquele...” e termina com “ao
meu palato” € denotada como uma anamnese do que ocorreu com o Verbo que, apds
a encarnacao, foi perseguido pelos fariseus e escribas, representados pelos touros, e
pelo rei Herodes, ndo o mesmo que ordenou a morte dos meninos quando Jesus era
bebé&, mas semelhante a ele em agdes, representado pelo ledo rugidor.''® O
derretimento de coragéo é profecia da angustia de Jesus no Monte das Oliveiras,''® e
o0 grudar da lingua ao palato do siléncio de Jesus durante os interrogatérios dos

romanos.'”

A pericope que inicia com o “p6 da morte” e termina com o langar de sortes

sobre a tunica é evidentemente, uma profecia sobre o modo como os torturadores de

10 JUSTINO, 2021, p. 261-262. [divisdo de versos da redacdo da tese a partir do comentario de
Justino].

M1 JUSTINO, 2021, p. 262-263.

12 JUSTINO, 2021, p. 263-265.

13 JUSTINO, 2021, p. 265.

14 JUSTINO, 2021, p. 266.

15 JUSTINO, 2021, p. 269.

16 JUSTINO, 2021, p. 270.

"7 JUSTINO, 2021, p. 271.



50

Cristo — chamados figuradamente de cades — procederam para com o Deus

encarnado.’18

Em se falando da subdivisdo que inicia com “Tu porém, Senhor” e conclui com
“a minha humilhagao”, Justino de Roma ressalta trés aspectos. Ao chamar sua propria
alma de “unigénita”, o eu-lirico do salmo alude ao fato de que Jesus Cristo é o filho
unigénito de Deus-Pai; ao se mencionar os chifres do unicérnio, é prefigurada a cruz;
por fim, ao pedir a Deus para que a alma nao esteja debaixo do poder do cdo, Justino
entende que Jesus ensina ao seu povo e a humanidade em geral a suplicar a Deus
que nao permita, assim como acontecera até mesmo a um homem da envergadura
de Samuel, cuja alma esteve sob o poder da pitonisa que o invocou dos mortos, que

suas almas possam ser dominadas pelo poder obscuro de Satanas.’"

A conclusdo do salmo se refere ao hino de louvor que o Cristo entoou no
contexto da Ultima Ceia a Deus. Os nomes de Jacd e Israel remetem ao fato da
preexisténcia de Cristo, e de que foi Ele quem renomeou Jacé a Israel.? Por fim,
Justino alerta aos filosofos judeus presentes no dialogo que o sinal apresentado no
livro de Jonas — a histéria na qual Jonas foi engolido e vomitado por um gigantesco
peixe — era um ato profético que prenunciou a morte e ressurreicdo de Jesus, e
conclama estes filésofos, assim como todos os judeus e judias, a peniténcia e

conversdo ao cristianismo. 2!

Esta parte do didlogo de Justino Martir com o filésofo e rabino Trifao e seus
amigos detém a cristologia mais apurada do filésofo grego. Cheia de digressoes, das
quais varias foram aqui omitidas, a mensagem permanece clara. A religido crista é
necessariamente a sucessora do judaismo nao apenas porque assim foi profetizado
nas escrituras sagradas do judaismo, mas porque o iniciador da nova religido, o
Messias, se encontra nestas escrituras, foi anunciado e Jesus de Nazaré é este
messias. O Messias € divino e humano e também isto é derivavel das escrituras

sagradas dos judeus e judias.

As duas digressbdes que a redacgao da tese escolheu manter — acerca da

salvagao de cristdos e cristas judaizantes e acerca do milénio em Jerusalém — n&o

118 JUSTINO, 2021, p. 271.
119 JUSTINO, 2021, p. 272.
120 JUSTINO, 2021, p. 273.
121 JUSTINO, 2021, p. 275.



51

foram escolhidas ao acaso. Importa mostrar quanto o cristianismo da época de Justino
ainda dependia da esfera cultural judia. Havia cristdos de origem judaica e até mesmo
prosélitos de judeus convertidos ao cristianismo que desejavam balancear tradigao
judia e seguimento a Cristo. Longe de normatizar, Justino apresenta a condi¢ao para

a salvacao — a fé no Salvador da humanidade — como base de dialogo.

A digressao sobre o milénio apresenta como a inconformidade com a
destruicdo do templo e de Jerusalém havia abalado ndo apenas a comunidade
judaica, mas também a jovem cristandade. Em Jerusalém inicia-se a igreja crista e é
la que muitos cristaos, Justino sendo um deles, acreditam que sera restaurado este
mundo. Antes da Jerusalém celeste descer dos céus, a terrena tem de cumprir a
funcdo que diversos primeiros cristaos e cristas atribuem a ela — ser morada e sede

do governo do Principe da Paz.

As divergéncias interpretativas em se falando de Antigo Testamento
distinguem o judaismo do cristianismo — uma realidade que n&o estava clara para
muitos observadores pagdos da época de Justino. Uma leitura fidedigna dos
evangelhos mostra que estas diferencas ndo precisam e ndo devem resultar em
inimizade. A cristandade nao foi conclamada a exercer 6dio e violéncia contra
ninguém, e assim nao o faz Justino, quando usa de civilidade com os filésofos judeus
presentes. A cristandade foi conclamada a convidar o mundo a salvacgéao, a peniténcia

de seus erros e pecados, e a vida eterna sob a misericordia de Seu salvador.

Este é o espirito da fala de Justino, quando ele conclama os filésofos a
peniténcia e os convida a se deixarem batizar. Nao sdo ares de superioridade, pelo
contrario, é o desejo de fazer estes filésofos compartilharem das benesses das quais
Justino ja pode fruir. Sobre este novo povo do qual Justino faz parte e deseja incluir

os judeus presentes no dialogo, sera discorrido no préximo subitem.

2.2.4 Aigreja é o povo de Deus

O filésofo grego abre este ultimo bloco do didlogo com Trifao se valendo de
uma citagdo de Miqueias 4,1-7 — uma profecia da conversao de outros povos a Deus,
na qual consta que estas nagbes marchariam a Sido, largariam de guerrear entre si e
prestariam culto ao Deus da Biblia. Justino ora alegoriza, ora interpreta o texto
literalmente. Sera reproduzida aqui a interpretacao deste texto em relacao a igreja.



52

Senhores, sei muito bem que vossos mestres reconhecem que todas as
palavras dessa passagem se referem a Cristo. Contudo, sei também, por
suas afirmagoes, que o Cristo ainda ndo veio e, caso tivesse vindo, ninguém
sabe quem ele é. Quando se apresentar de modo claro e glorioso, entéo se
reconhecera quem ele é, dizem eles. E entao, acrescentam, cumprir-se-a o
que se diz nessa passagem da profecia, como se agora suas palavras nao
tivessem nenhum cumprimento. Os insensatos ndo compreendem o que
todos os meus raciocinios demonstraram, isto €, que estdo anunciadas duas
vindas de Cristo: uma, em que se predisse que apareceria passivel, sem
gléria, sem honra, e seria crucificado; outra, em que viria dos céus com gléria,
quando o homem da apostasia, aquele que profere insoléncias contra o
Altissimo, se atrever a cometer iniquidades contra nés, cristdos, contra nos
que, conhecendo a religiao através da lei e da palavra que saiu de Jerusalém
pela obra dos apdstolos de Jesus, nos refugiamos no Deus de Jacé e no Deus
de Israel. Nés estavamos antes cheios de guerra, de mortes mutuas e de toda
maldade, mas renunciamos em toda a terra aos instrumentos guerreiros e
transformamos as espadas em arados e as langas em instrumentos para
cultivar a terra, e cultivamos a piedade, a justica, a caridade, a fé e a
esperanga, que nos vém de Deus Pai por meio do seu Filho crucificado. Cada
um de nés senta-se debaixo da sua parreira, isto €, cada um usa apenas de
sua legitima mulher. Com efeito, vos sabeis que a palavra profética diz: “E
sua mulher como vinha fértil”. E claro que ninguém é capaz de nos intimidar
ou nos submeter a servidao, nés que, em toda a terra, cremos em Jesus.
Decapitam-nos, pregam-nos em cruzes, atiram-nos as feras, a prisdo, ao
fogo, e nos submetem a todo tipo de torturas. Todavia, esta a vista de todos
que nao apostatamos de nossa fé. Ao contrario, quanto maiores sdo os
nossos sofrimentos, mais ainda se multiplicam os que abragcam a fé e a
piedade pelo nome de Jesus. Da mesma forma que se faz com a vinha, a
qual se podam os galhos que ja deram fruto, para que brotem outros fortes e
férteis, o mesmo acontece conosco. Com efeito, a vinha plantada por Deus e
pelo Cristo Salvador é o seu povo. O resto da profecia, de fato, cumprir-se-a
em sua segunda vinda. 122

Aqui Justino apresenta algumas notae ecclesiae que podem ajudar a discernir
um movimento monoteista jovem de tantas outras religiosidades do Império Romano.
Trata-se de um povo pacificador; casto; piedoso para com Deus; caridoso; detentor
de uma fé imaculada; e esperangcoso na segunda vinda do Messias. Onde falta uma
dessas caracteristicas, uma heresia precede ou governa o estado da arte; e cada uma
delas so é possivel pelo exemplo e espirito do Redentor deste povo, o qual é infundido
por Ele mesmo em cada membro do povo. Esta esperanca deu forga aos integrantes

desta religiao de guardar a fé imaculada ainda no contexto de perseguicao mortifera.

Como outra comprovagao veterotestamentaria do prenuncio deste povo, o
filésofo convertido ao cristianismo apresenta a histéria do cordeiro pascal, cujo sangue
deveria ser pintado nos umbrais das portas das casas de familias hebreias do Egito,
para que o anjo da morte ndo aniquilasse o primogénito da respectiva casa. Justino

explica que assim, a salvagao da humanidade esta no sangue de Jesus derramado

122 JUSTINO, 2021, p. 277-278.



53

na cruz.'®® O sinal da fita vermelha dependurada sob o comando de Josué da janela
da moradia de Raabe, na cidade de Jerico, aponta também para o derramamento de
sangue do unico inocente, a partir do qual as nagdes podem ser libertas das amarras

morais e espirituais de onde ndo tém forgas proprias para sair.'?*

A refeicdo sagrada que identifica este povo santo também foi profetizada no

Antigo Testamento — Justino identifica esta profecia em Malaquias.

Deus, portanto, testemunha que Ihe sdo agradaveis todos os sacrificios que
Ihe sdo oferecidos em nome de Jesus Cristo, os sacrificios que este nos
mandou oferecer, isto €, os da Eucaristia do pdo e do vinho, que os cristaos
celebram em todo lugar da terra. Por outro lado, Deus rejeita os sacrificios
que vos Ihe ofereceis por meio de vossos sacerdotes, pois diz: “Nao receberei
de vossas maos os vossos sacrificios, porque desde o nascer do sol até o
seu ocaso, o0 meu nome € glorificado nas nagdes e vos o profanais”. Ainda
hoje continuais dizendo teimosamente que Deus afirma que nao receberia os
sacrificios que lhe eram oferecidos em Jerusalém pelos israelitas que naquele
tempo a habitavam; mas que aceitava as oragdes que lhe faziam os homens
daquele povo que se encontravam na dispersao. E essas oragdes € que sao
chamadas de sacrificios. Concordo que as oragbes e agdes de gragas feitas
por homens dignos sao os Unicos sacrificios perfeitos e agradaveis a Deus.
Sao justamente apenas esses que os cristdos aprenderam a oferecer na
comemoragao do pao e do vinho, na qual se recorda a paixao que o Filho de
Deus sofreu por eles.'25

O termo “eucaristia” excede o conceito de uma refeicdo sagrada. Contempla
a ideia de gratiddo a Deus pela remissdo dos pecados oferecida gratuitamente a
humanidade e sucede aos métodos reconciliatorios da antiga alianga. Justino da
testemunho de que, ao tempo deste didlogo, nacdes além dos limites do Império
Romano dispunham de discipulos e discipulas de Cristo, sendo que até mesmo entre
povos ndmades se celebrava a eucaristia.’®® O filésofo enfatiza que isto é
manifestacdo da providéncia divina, e nao testemunho de uma sabedoria e
inteligéncia superior que as nagdes tivessem em relagéo aos judeus.’?” Até mesmo a
capacidade de ler cristologicamente o Antigo Testamento é dadiva de Deus,
dependente exclusivamente de Sua vontade benfazeja.'?® A expanséao da igreja como

novo povo santo é dadiva misericordiosa de Deus, e cumprimento de promessa feita

123 JUSTINO, 2021, p. 279.
124 JUSTINO, 2021, p. 280.
125 JUSTINO, 2021, p. 287-288.
126 JUSTINO, 2021, p. 289.
127 JUSTINO, 2021, p. 289.
128 JUSTINO, 2021, p. 290.



54

a Abrado.'®® A Virgem Maria € a matriarca espiritual deste novo povo, e por causa

dela, além de Abra3o, Isaque e Jaco juntamente com todos os ascendentes dela.’®

Estas profecias, na opiniao de Justino, ndo podem se referir aos prosélitos do
judaismo, porque estes fazem parte da alianga antiga como os judeus e as judias —
além disso, caso valessem para a comunidade prosélita, deveriam valer muito mais
para o povo hebreu.'3' Pelo contrario, estdo abertas a toda a humanidade, judeus e
prosélitos de judeus incluidos, as portas da salvagdo. O Salmo 82 é arrolado como
prova de que Deus condena toda a humanidade pela impiedade, exortando toda a
humanidade a viver como filhos e filhas de Deus, quebrando lagos injustos e libertando
pessoas pela justica e caridade.'®? E ndo é outro o interesse de Justino Martir quando
filosofa com intelectuais judeus acerca destes assuntos, como se manifesta em sua
exclamacéo: “Oxala alcanceis da parte de Deus e de seu Cristo total misericordia, e
vos salveis!”'33 De fato, os casamentos de Jacé com Lea e Raquel e o servigo que
Jaco prestara a Labao para obté-las representam o sofrimento de Cristo pela sinagoga
e pela igreja. Lea representa a sinagoga com os seus olhos doentes, porque nao
reconhecera o Cristo, e Raquel, a igreja, por causa dos idolos que furtara de seu pai
— 0s gentios abandonam a idolatria quando sao feitos participes da igreja.'3* Justino
da a entender que nem mesmo as maldi¢des sobre Canaa configuram oObice para
descendentes de cananeus participarem da igreja, e isto também é prefigurado em
Jaco. Este trecho, talvez um dos mais filantrépicos do dialogo, sera transcrito abaixo

para melhor compreensao.

Portanto, tendo sido abengoados dois povos, os descendentes de Sem e de
Jafé, e decretado que primeiro os de Sem iriam possuir as moradas de Canaa
€ que depois os de Jafé sucederiam os de Sem nas mesmas propriedades,
tendo sido entregue um sé povo, o de Cana3, a serviddo dos outros dois,
Cristo veio, conforme a virtude que lhe foi dada pelo Pai onipotente, para
chamar a amizade, peniténcia e convivéncia todos os santos na mesma terra,
cuja posse lhes promete, conforme foi antes demonstrado. Portanto, os
homens de todas as origens, seja livres, seja escravos, se crerem em Cristo
e reconhecerem a verdade de suas palavras e as dos profetas, tém a
seguranga de que viverao junto com ele naquela terra e herdardo os bens
eternos e incorruptiveis. Dai que Jaco, como ja falei, sendo figura de Cristo,
uniu-se as escravas de suas duas mulheres livres e gerou filhos com elas,

129 JUSTINO, 2021, p. 291.
130 JUSTINO, 2021, p. 292.
131 JUSTINO, 2021, p. 297.
132 JUSTINO, 2021, p. 300.
133 JUSTINO, 2021, p. 312.
13 JUSTINO, 2021, p. 314.



55

para anunciar antecipadamente que Cristo também receberia tanto os livres
COmo 0S cananeus que eram escravos entre os povos de Jafé, e tornaria a
todos eles filhos herdeiros. '35

A escravidao de qualquer ser humano se desnuda como injustificavel e fruto
de apostasia quando confrontada com a graga libertadora de Jesus Cristo.
Fundamentagbes pagas para a reducdo da humanidade a escraviddo existiam
ubiquamente aos tempos de Justino Martir, e até hoje resistem ideologias e filosofias
que, privadas ou rejeitadoras do fundamento em Cristo, tém um conceito de
humanidade insuficiente para garantir a liberdade a todas as pessoas que vivem
sujeitas aos seus sistemas. Em 135, e antes, a época da conclusdo dos evangelhos,
a igreja ja possuia fundamentos escrituristicos suficientes para apresentar o horror da

escravidao por aquilo que ele é e substitui-lo pela liberdade do Cristo de Deus.

O dialogo chegava ao fim, porque Justino necessitava continuar sua viagem,
e os fildosofos judeus fizeram votos de saude e boa viagem ao filésofo grego que lhes
apresentara a religido cristad por dois dias a fio. Justino, porém, se despede com os
melhores votos que conhecia, desejando que o0s seus colegas de conversagao

filosofica fagam peniténcia e venham a conhecer Jesus Cristo.'36

Nesta ultima parte do dialogo, a igreja de Cristo € apresentada. Suas notas
nao sao, em primeira instancia, confissbes dogmaticas, e sim um estilo de vida
derivado da revelagdo de Deus em Jesus Cristo. Como o inicio do dialogo ja
apresentara, o fazer e viver teoldgico da igreja ja foi anunciado antes de existir pelos
profetas e sabios do Antigo Testamento, e aqui se manifestam propdsitos desta
instituicao.

O povo de Deus quer viver do perdao de Deus conquistado pelo sacrificio de
seu Cristo, e espalhar este perdao e esta salvagao eterna para todos os confins da
terra, de forma que em todo lugar, cessem as guerras, as idolatrias, a violéncia em
todos os aspectos, a imoralidade sexual, e sejam substituidas pela caridade,
mansidao, dominio préprio e antes de tudo pela piedade de Deus, que fundamenta
todas estas coisas. Os fundamentos falsos que levaram a humanidade ao estado de
desgraga na qual se encontrava aos tempos de Justino, e em grande parte ainda se

encontra atualmente, devem ser refutados nao pela violéncia, mas pela suavidade e

135 JUSTINO, 2021, p. 320-321.
136 JUSTINO, 2021, p. 324.



56

infinitude do amor de Deus, que conclama as nagdes a peniténcia e a vida digna de

filhos e filhas de Deus.
2.2.5 Conclusao sobre o dialogo de Justino Martir com Trifao

A apologética da religido cristd ndo pode andar dissoluta da apologética da
compreensao de Deus. Exceto o cristianismo, nenhuma religido considera Jesus de
Nazaré como Deus, e considera este Deus parte da Santissima Trindade. Sao
conceitos endémicos a religido crista e ela deve fundamentar tais conceitos apoiada
nas Escrituras e de um modo conveniente ao contexto — no Império Romano, a
linguagem filosofica era o veiculo a ser empregado para relatar as idiossincrasias do

texto biblico.

A natureza desta religido — baseada exclusivamente em revelagédo divina,
universalmente acessivel a todos os sexos, classes sociais, graus de instrucao e
quaisquer outras balizas que demarquem as sociedades de sua inser¢ao — nao so a
destaca perante diversas doutrinas humanas, porém conclama toda a humanidade a

se valer das benfeitorias dela e a participar dos encargos dela.

E esta universalidade que sé o Deus do universo pode criar o fundamento
para o reiterado convite de Justino aos interlocutores de participarem da religido crista.
Ao interlocutor judeu, nada fora da Lei de Deus lhe parece digno de nota para fins
religiosos, por isto o convite é fundamentado na interpretacao crista da propria Lei e
de demais partes do Antigo Testamento; a vivéncia de fé cristda € a melhor filosofia
que 0s 0 povo grego pode obter e € a vivéncia auténtica daquilo que o Antigo

Testamento profetizou.

ApoOs estas referéncias, o filésofo grego anuncia finalmente a compreensao
de Deus da cristandade, trés pedidos sucessivos de Trifao precedendo o anuncio. O
Cristo é Deus, e Jesus é o Cristo. Complexas provas de que a vida de Cristo deveria
ter sido como foi e que ndo ha nada em Jesus que parega estranho ao conceito
veterotestamentario de messias — especialmente o nascimento virginal e a
crucificagdo sdo obras tipicas do Messias — tampouco algo que impecga a

compreensao de que o Messias seja Deus.

A obra do Messias, a criagdo de um novo povo, é explicitada. As pessoas

prosélitas do judaismo ndo podem ser consideradas este povo, pois sequer é a



S7

intengéo delas se constituir como tal, porém judaizar-se. Este novo povo ndo admite
escravidao e quer viver da libertagcao ulterior de seu Deus e Senhor, e compartilhar

destes bens que, sendo multiplicados, ndo diminuem, com toda a humanidade.

O texto é um itinerario. Ao itinerario intelectual de Justino se segue o itinerario
espiritual do povo de Deus, passando desde os longinquos tempos de Abrado até a
atualidade de Justino. Ao mesmo tempo, nao € um mondlogo. Justino precisa retornar,
retirar e permanecer em partes com os companheiros de viagem que se recusam a
seguir. Quando se finda a pausa no itinerario de navegagéao de Justino que deu origem
ao dialogo em Efeso — cuja origem e destino final € impossivel recobrar —, finda-se a

possibilidade de dialogar, considerando os meios da época.

A defesa da fé ndo deve ter o interesse de repelir e enxotar quem traca outro
caminho, mas de encontrar novos companheiros de viagem no caminho da salvagao
— somente a convicgdo e ndo a imposicdo pode obter este resultado. Aqueles que
ficaram para tras, presos em um estagio anterior de revelacdo e incapazes de
compreender o cumprimento de profecias anunciadas a eles, deve-se estender-lhes
a mao e oferecer-se a conduzi-los, mostrando os sinais que confirmam a certeza do
caminho doutrinal escolhido. Jesus é o unico caminho para o Pai, sobre ele com
exclusividade repousam as dadivas do Espirito Santo. E necessario trilhar este

caminho, que inicia com o batismo e se conclui na gléria eterna, para ter parte nelas.

E é dentro desta légica itineraria que se compreende o método. N&o se pode
falar de uma deliberada atividade de Justino de iniciar assuntos com a filosofia e partir
para a evangelizagdo. Aparenta que a conversagao digressou como que naturalmente
para este tema. E é na apologética da compreensao de Deus, ndo no dialogo como
um todo, que desponta a metodologia de exegese cristologica e cristocéntrica do
Antigo Testamento. O tema superficial — a filosofia — se torna as fontes escrituristicas
do Povo de Deus, e a reta compreensao destas fontes, para ndao mais regressar a
observagdes da filosofia grega.

E um livro abarrotado de contetdo exegético-teolégico que permanece atual
e util apds quase dezenove séculos, porque as questdes abordadas ainda estdo em
voga nas comunidades cristds, como a judeofilia, a teoria do milénio e a forma de ler
o Antigo Testamento. Mas é a auséncia de método unico e a incerteza de sucesso —
natural de um dialogo no qual nenhuma das partes domina a conversa ou a narrativa

— que caracteriza o Dialogo com Trifao como obra. Mais do que apontar para a



58

autenticidade do documento, estas caracteristicas apresentam a igreja do século XXI
parametros para o dialogo interno com grupos judaizantes e para a missao entre

judeus e judias.

2.3 SOBRE A RESSURREIGAO DE ATENAGORAS DE ATENAS: APOLOGETICA
COMO ANTROPOLOGIA

O terceiro documento a ser analisado €& “Sobre a Ressurreicao”, de
Atenagoras de Atenas. Antes do documento propriamente dito ser abordado, faz-se
proveitoso coletar informagdes sobre o autor — uma tarefa dificil. Ele ndo aparece na
Historia Eclesiastica de Eusébio de Cesareia, uma obra primordial sobre a histéria da
igreja do periodo pré-niceno. Um conhecedor de suas obras € o pouco citado Metddio

de Olimpo, que viveu no fim do século Il e no inicio do V.37

Este fildsofo chamado Atenagoras, que viveu em algum periodo do século |l
— data de nascimento, curriculo, legado, falecimento e quaisquer outros dados
biograficos sdo desconhecidos — deve ter tido alguma ligagdo com a Escola
Catequética de Alexandria (confira o item 4). A teoria de que ele tenha fundado a
escola alexandrina,’3 sustentada pelo testemunho de Felipe de Side, ndo encontra
respaldo interno nos documentos de tedricos como Clemente e Origenes, e mais
razdes a desacreditar a teoria de que um fildésofo do século Il tenha fundado uma
escola catequética em um periodo tdo posterior ao estabelecimento da comunidade

cristd naquela cidade constam no capitulo 4.

Nao se tem ideia de quantas obras foram redigidas pelo filésofo ateniense.
Duas sao legadas pela tradicdo — a sua “Peticdo em Favor dos Cristdos” e o tema do
presente subitem, o livro “Sobre a Ressurreigdo dos Mortos”.'3° Aparenta que o apice
da atuacédo do tedrico foi a segunda metade do século I, pois esta “Peti¢cao”, a partir
das referéncias internas, pdde ser datada por volta do ano 177.140 Considerando ainda

a Peticdo, na qual Atenagoras se compromete a redigir um tratado sobre a

137 FRANGIOTTI, Roque. Atenagoras de Atenas. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.).
Padres Apologistas. Sao Paulo: Paulus, 2020. p. 113.

138 BARNARD, 1978, p. 378.

139 FRANGIOTTI, 2020, p. 114.

140 FRANGIOTTI, 2020, p. 115.



59

ressurreicao, tudo leva a crer que “Sobre a Ressurreicdo” foi compilado em algum

momento apds a edicao da mesma.

Alguns pesquisadores recentes consideram a obra “Sobre a Ressurrei¢ao”
nao como obra de Atenagoras, mas sim de um autor discipulo de Origenes, que
deveria ter atuado por volta do ano 310. O patrélogo Roque Frangiotti, por sua vez,
nao menciona nenhum documento do primeiro milénio da era cristd que fundamente
esta teoria, e conhece um codice de 914 no qual a obra € atribuida explicitamente ao
fildsofo, o que da pouca credibilidade a tese da redacao tardia do documento.’! O
fato de que pesquisadores encontram paralelas com Origenes no escrito reforca a
pertenca do filésofo ao contexto da escola alexandrina. Questionamentos acerca da
vida e obra de Atenagoras de Atenas que ndo podem ser respondidos por suas obras
somente poderdo ser satisfeitos se a arqueologia suceder em descobertas novas

acerca deles.

O interesse da pesquisa em uma obra de um autor tdo pouco conhecido
deriva-se do fato de que se trata de uma obra apologética empregadora de
antropologia,’#? e até onde se péde apurar, o primeiro uso conhecido desta ciéncia

para tal fim.

A obra se apresenta bipartite. A primeira parte retrata a possibilidade da
ressurreicdo, a segunda versa acerca de sua conveniéncia e necessidade. Esta

biparticdo governara a presente analise.

2.3.1 A possibilidade da ressurrei¢cao

Na obra de Atenagoras, ndo é necessaria uma analise longa e criteriosa para
descobrir a metodologia empregada — isto ja se obtém de inicio. Atenagoras inicia sua
obra apresentando o que deseja fazer, muito semelhante a intelectuais da
modernidade. A partir do tipo de interlocutor, Atenagoras estrutura sua apologia da
ressurreicao.

Assim, existem alguns que, completamente e de uma vez para sempre,

renunciam a encontrar a verdade sobre esses assuntos; outros a distorcem
em vista de suas proprias opinides; outros, por fim, fazem profissdo de duvida

141 FRANGIOTTI, 2020, p. 117-118.
142 BARNARD, 1978, p. 386.



60

até sobre o evidente. Na minha opinido, aqueles que se preocupam com isso
necessitam de duplos raciocinios: uns para defender a verdade, outros a
respeito da verdade. Os raciocinios para defender a verdade se dirigem aos
que nao creem ou duvidam; os raciocinios a respeito da verdade para os que
tém sentimentos nobres e recebem com benevoléncia a verdade. Portanto, é
preciso que aqueles que desejam examinar estas questdes considerem o que
Ihes seja util em cada caso e, de acordo com o caso, megam seus raciocinios
e ajustem convenientemente a sua ordem, e nao descuidem do conveniente
e do lugar que corresponde a cada coisa, acreditando que se deva conservar
sempre o mesmo principio. Com efeito, se se olha para a forga demonstrativa
e para a ordem natural, os raciocinios a respeito da verdade tém a primazia
sobre os raciocinios em defesa da verdade; ao contrario, se olhamos, porém,
a utilidade, os raciocinios em defesa da verdade sao anteriores aos
raciocinios a respeito da verdade. 43

A nogao de que a apologética ndo é programa, e sim reacgao, ja estava bem
fundamentada na obra de Atenagoras. E a partir do publico-alvo que se estrutura a
defesa do argumento, ndo a partir do argumento em si. O inverso ocorre ao avaliar o
ponto de partida da pessoa interlocutora — a atitude dela em relagdo ao argumento
nao pode ser avaliada em si mesma, mas a partir das consequéncias que tem para o

seu posicionamento em relagdo ao argumento.

Deste modo, o mesmo Atenagoras que nao poupa verbetes ao criticar os
descrentes e duvidosos da ressureicdo nao condena a incredulidade por si mesma —
assim, a incredulidade derivada de razdo ou auséncia de provas nao € alvo de critica
ou menosprezo, pelo contrario, de louvor.™4 E aquela incredulidade que parte do
ateismo como dogma filoséfico que este estudioso deseja abolir e combater.'> Esta
incredulidade impede o didlogo acerca de algo que somente Deus consegue
promover, como a ressurreicdo. Baseado na crenca em um Deus onipotente,

onisciente e criador, o ateniense prossegue seu discurso.

Nao é possivel que Deus desconhega, em cada parte e membro, a natureza
dos corpos que ressuscitardo, nem que ignore o paradeiro de cada parte
desfeita, nem qual parte de elemento recebeu o desfeito e dissolvido em seus
afins, por mais dificil que parega aos homens discernir aquilo que identificou
novamente de modo natural com o todo. De fato, quem, antes da propria
constituicdo de cada um, ndo desconhecia a natureza dos elementos que
deveriam existir e dos que deveriam formar os corpos dos homens, nem as
partes daqueles que Ihe pareceu melhor tomar para a constituicdo do corpo,
€ evidente que, depois de completamente dissolvido, também néo
desconhecera onde foi parar cada uma das partes que tomou para completar
o todo. Segundo a ordem dominante das coisas entre nés e o julgamento de
cada caso, certamente é superior conhecer antecipadamente o que nao €; no

143 ATENAGORAS de Atenas. Sobre a Ressurreigéo. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M.
(Orgs.). Padres Apologistas. Sdo Paulo: Paulus, 2020. p. 167-168.

144 ATENAGORAS, 2020, p. 169.

145 ATENAGORAS, 2020, p. 169.



61

entanto, para a dignidade e sabedoria de Deus, ambas as coisas s&o naturais
e igualmente faceis: conhecer antecipadamente o que nao é e reconhecer o
que se desfez.146

Assim como Deus tem poder de criar do nada, assim ele também tem poder
de coletar o que foi dissolvido. Mas, refutado este argumento, vem outro mais
contumaz. Atenagoras se opde a opinido de alguns contemporédneos dele, que
quiseram negar a possibilidade da ressurreicdo a partir da antropofagia, isto €, a
alimentagao de cadaveres humanos, seja esta antropofagia obra animal ou humana.
Havia intelectuais que apresentaram a Atenagoras o problema de que carne de um
ser humano ingerida por outro ser humano ou um animal (quando se quer admitir a
hipétese de que animais ressuscitem) se integraria logo no corpo do ser humano ou
do animal antropo6fago e impossibilitaria a ressurreicao simultanea do antropéfago e

do ingerido.'#’

Atenagoras passa a analisar o trato gastrointestinal com o conhecimento e
verbetes de seu tempo, e explica que alimentos improprios nem devem possuir este
nome, pelo contrario, fazem mal ao corpo e nao podem ser absorvidos corretamente
ou sem causar dano. Isto é o que provoca, conforme o filésofo, a ingestdo de carne
humana no metabolismo humano — n&o se integra ao corpo da pessoa antropéfaga,
mas causa danos neste corpo e/ou é expelida.'*® Assim, conclui-se que a matéria do
corpo ingerido e a matéria do corpo ingestor permanecem sem confusao, sendo que
um n&o se mistura ao outro. Atenagoras procede a uma rejeigao categorica e racional
da antropofagia, e espera-se que os seus leitores e leitoras tenham abandonado este

costume imoral.

Para que falar dos corpos que nao sao destinados a ser alimento de nenhum
animal e aos quais resta apenas a sepultura na terra [isto é, os corpos
humanos], para honra da natureza, se o Criador ndo destinou nenhum animal
como alimento dos de sua propria espécie, embora possam transformar-se
em alimento natural para outros de espécie diferente? Ora, se se pode
demonstrar que as carnes humanas estdo destinadas a servir de alimento
para os homens, nada se opora a que a antropofagia esteja de acordo com a
natureza, como qualquer outra das coisas que a natureza permite, e os que
se atrevem a dizer tais atrocidades poderao saciar-se com os corpos de seus
mais queridos, como mais apropriados para si, ou dar seus banquetes com
estes para seus melhores amigos. Todavia, se apenas falar isso é uma

146 ATENAGORAS, 2020, p. 170.

147 ATENAGORAS, 2020, p. 172-173. O fato de argumentos destes existrem no contexto de
Atenagoras dao testemunha da barbaridade no meio da qual vivia a primeira cristandade,
convivendo com costumes muito aquém do minimo necessario para uma vida digna.

148 ATENAGORAS, 2020, p. 174-175.



62

impiedade e os homens comerem os homens é coisa horrorosa e abominavel,
e n&do ha comida ou agéo contra a lei e a natureza mais sacrilega do que esta;
€ como o que é contra a natureza nao pode se transformar em alimento para
as partes que dele necessitam, e se nao se transforma em alimento também
nao pode se assimilar ao que naturalmente nao pode alimentar, segue-se de
tudo isso que os corpos dos homens jamais podem assimilar corpos de sua
mesma espécie, por ser alimento contra a natureza, embora passasse muitas
vezes por seu ventre para uma amarga desgraga; ao contrario, separados da
forca nutritiva e espalhados entre aqueles elementos, dos quais receberam
sua primeira composicao, identificam-se com estes pelo tempo que tocar a
cada um. Depois, dai separados novamente por sabedoria e poder de quem
compds toda a natureza do animal, com suas préprias poténcias, cada um se
une naturalmente com cada um, embora tivesse sido queimado pelo fogo, ou
apodrecido na agua, ou devorado pelas feras ou por quaisquer animais, ou
ainda cortado do conjunto do corpo, tenha-se dissolvido de suas outras
partes. Membros e membros, unidos novamente, ocuparao o mesmo lugar,
para a harmonia e constituicdo do mesmo corpo e para a ressurreigéo e vida
do que fora antes morto ou totalmente dissolvido. Ndo me parece oportuno
demorar mais sobre este assunto, pois a0 menos para aqueles que nao sejam
meio feras, a decisdo é manifesta.4®

N&do somente a opinido negadora da ressurreicdo baseada no argumento
antropofagico € insustentavel a partir da medicina praticada no Império Romano do
século Il, como também a antropofagia € algo indigno de um ser humano, ou até
mesmo de um animal doméstico, e quem consente com isto perde a semelhanga da
humanidade e se torna feral e selvagem. Todo ser humano, e isto inclui e ndo se reduz
ao seu corpo, tem um valor insubstituivel, e ainda que nao se possa fazé-lo voltar a
vida, é necessario tratar seus restos mortais com dignidade pelo simples fato de se

tratar de um humano.

Para a ressurreicdo ocorrer, ha apenas dois requisitos: ela precisa ser
possivel a Deus e desejada por Deus, e Atenagoras afirma que Deus ndo sé pode,
mas também quer ressuscitar a humanidade.'° Partindo do pressuposto de que Deus
€ justo e nada pode querer sendo justica, Atenagoras apresenta provas de que a
ressurreicdo nao € injusta para com os ressurretos e as ressurretas. Nao ocorre
injustica a alma na ressurreigdo, tampouco ao corpo.'' Nao ha mérito humano na
morte eterna de nenhum dos dois que Deus anulasse com a ressurrei¢gao, a morte €
simplesmente o fim da vida normalmente involuntario e necessario, e 0 permanecer

morto ndo traz nenhum beneficio automerecido as pessoas finadas.

149 ATENAGORAS, 2020, p. 176-177.
150 ATENAGORAS, 2020, p. 178.
151 ATENAGORAS, 2020, p. 179.



63

A vida, o morrer, o permanecer morto, a ressureicdo, a salvagao, a
condenacao, e tudo o mais que diz respeito a humanidade, s&o propriedade de Deus
e devem ocorrer de acordo com o Seu designio, ndo havendo possibilidade humana
de intervir com eficacia contra a vontade de Deus; tampouco é racional permanecer
em praticas contrarias a vontade divina, como, por exemplo, a antropofagia, e maior
loucura ainda acreditar que a rebelido cénscia, impenitente e perseverante contra o
Senhor do Universo possa vencé-Lo e impedir que Sua vontade se cumpra. Este
discurso serviu aos incrédulos e duvidosos; em seguida, apresentar-se-&o

argumentos destinados ao segundo publico-alvo.
2.3.2 A conveniéncia e necessidade da ressurreicao

Atenagoras inicia a pergunta sobre a conveniéncia e necessidade da
ressurreigao a partir da pergunta pela conveniéncia e necessidade existencial do ser
humano. Ele alega que nenhuma criagao de Deus pode ser va, afinal, Deus é sabio e
na sabedoria ndo cabe vaidade, e que ndo necessitando de coisa alguma, Deus nao
criou a humanidade por necessidade propria.’®> A necessidade da criagdo do ser
humano reside exclusivamente na bondade e sabedoria divina, e € a semelhanga do
ser humano a Deus, principalmente enquanto ser racional, que leva a necessidade de
admitir a eternidade do ser humano, assim como Deus é eterno.'53 E necessario que
se salve ndo apenas a alma, mas também o corpo, pois ambos sdo parte do ser
humano, e a ressurreigéo ¢ a Ultima transformacgdo do corpo humano.'** Nao haveria

sentido criar um ser semelhante a Deus, se ndo devesse ser eterno como Deus. %

Outra razao essencial para a ressurrei¢gao de corpo e alma é a necessidade
de premiar ou castigar cada ser humano pela sua vida. Esta necessidade deriva da
justica de Deus; contudo, mesmo criangas pequenas, que nada de condenavel
fizeram, devem ressuscitar simplesmente por serem humanas, portanto, semelhantes
a Deus.'® E n&o existe nenhum beneficio na moralidade fora da esperanga na

ressurei¢cao, conforme Atenagoras.

152 ATENAGORAS, 2020, p. 182.
153 ATENAGORAS, 2020, p. 183.
154 ATENAGORAS, 2020, p. 184.
155 ATENAGORAS, 2020, p. 184-185.
156 ATENAGORAS, 2020, p. 186-187.



64

Além disso, se foram dadas aos homens inteligéncia e raz&o para discernir o
inteligivel, e ndo s6 as substancias, mas também a bondade, sabedoria e
justica do Doador, permanecendo aquilo pelo qual lhe foi dado o juizo
racional, necessariamente deve também permanecer o juizo que foi dado
para o seu discernimento. E ndo é possivel que este permanega se nao
permanecer a natureza que o recebe e na qual ele esta. Ora, quem recebe a
inteligéncia e a razdo é o homem e nao a alma por si s6; logo, o homem, que
consta de alma e corpo, deve permanecer para sempre. E impossivel, porém,
que ele permanega se nao ressuscita. De fato, se a ressurreicdo ndo se
verifica, a natureza dos homens como homens nao pode permanecer €, se a
natureza dos homens nao permanece, a alma se ajustou em vao as
necessidades e sofrimentos do corpo, em vao foram postas peias ao corpo,
impedindo-o de satisfazer seus instintos, sendo obediente as rédeas e ao
freio da alma; sdo vaos a inteligéncia, o pensamento, a observancia da
justica, a pratica de qualquer virtude, a promulgagao e ordenacao das leis,
em uma palavra, € vao tudo o que ha de belo nos homens e para os homens;
ainda mais: a propria criagédo e a natureza dos homens séo vas. Se, porém,
ser vao esta excluido de todas as obras de Deus e seus dons em todas as
partes, & absolutamente necessario que, juntamente com a alma
imorredoura, a permanéncia do corpo perdure eternamente conforme a sua
propria natureza.s”

Seguindo os raciocinios de Atenagoras, € impossivel admitir monoteismo —
quando o Deus adorado € onisciente e onipotente — e nao derivar disto a necessidade
da ressurreicdo. E pela ressurreicdo que os corpos poderéo se tornar incorruptiveis,
de acordo com a natureza de Deus; pois € necessario que um ser semelhante a Deus
também seja incorruptivel, assim como Deus o &, e ndo se percebe incorruptibilidade
na humanidade terrena.’®® E é da natureza de Deus, que em sua onisciéncia e justica,
nao pode deixar de governar e providenciar para toda a sua criagdo, que se encontra
a necessidade da ressurreicdo como lugar vivencial da premiagao e castigo da
humanidade justa e pecadora.’® Atenagoras adverte da necessidade de que esta

ressurreigao seja de corpo e alma por causa da premiagao e punigao.

Ao contrario, € o homem, composto de alma e corpo, que recebe o julgamento
de cada uma das obras por ele feitas; a razao, porém, ndo vé que isso se
realize na vida presente, onde nao se da a cada um o que merece, pois vemos
que muitos ateus e pessoas entregues a toda iniquidade e maldade, chegam
ao fim de sua vida sem experimentar nenhum mal e, por outro lado, outros
que levam uma vida exercitada em toda virtude vivem entre dores, injurias,
calunias, tormentos e todo tipo de calamidades; depois da morte isso
acontece, uma vez que nao existe mais o composto humano, pois a alma esta
separada do corpo e este disperso novamente naqueles elementos de que
foi composto, sem conservar mais nada do seu primeiro tamanho e forma, e
muito menos memoéria de suas obras. Portanto, permanece apenas
evidentemente o que diz o Apédstolo: é preciso que este corpo corruptivel e
disperso se revista de incorruptibilidade, para que, vivificados pela
ressurreicdo, seus membros mortos e novamente unidos os que se haviam

157 ATENAGORAS, 2020, p. 188-189.
1% ATENAGORAS, 2020, p. 184.
15 ATENAGORAS, 2020, p. 192.



65

separado e até totalmente dissolvido, cada um receba justamente o que
realizou por meio do seu corpo, bem ou mal.'6°

A necessidade de um lugar de castigo além deste mundo se deriva da
coexisténcia da justica de Deus com criminosos cujo pecado é impossivel de ser
abatido com peniténcia ou puni¢cdo deste mundo. Assim, um ladrdo ou agente politico
responsavel pela morte de milhares de pessoas, ou um homem que blasfema contra
Deus constantemente, ou um estuprador repetente de mulheres e/ou criangas, assim
como destruidores de cidades e povos nao conseguem ser punidos a contento neste
mundo.'®! Caso Deus n&o pudesse ou nédo quisesse levar a juizo estas atrocidades,
€ necessario admitir limitagdes a Sua natureza e redundar em ateismo.'®? E se a alma
de um tal criminoso ressuscitasse fora do corpo, ndo poderia se falar de justica, afinal

foram a alma e o corpo juntos que cometeram tudo isto.63

A doutrina da ressurreigao refor¢ca a incompatibilidade do cristianismo com
homicidios, estupros, genocidios e todo tipo de iniquidade, seja cometida a um unico
ser humano, seja a uma coletividade. E também as agbes compativeis com e
derivadas da fé crista, isto &, caridade, virtudes morais e a disposicdo de sofrer
retaliacbes pela verdade, ndo seriam completamente premiadas se o0 corpo nao
ressuscitasse; pois foi o corpo que foi sujeito a trabalhos por causa delas.'® Quando
a alma sucumbe as tentagdes do corpo, mas nao de plena vontade, este pecado

também precisa ser castigado no corpo.'6®

A alma sequer € capaz de cumprir ou violar certos mandamentos de Deus fora
do corpo, conforme o filésofo grego. Assim, a alma ndo consegue honrar ou desonrar
pai e mae. Pai e mae apenas sao corporais, a alma ndo tem ascendéncia. A alma n&o
consegue fornicar, porque ndao € macho nem fémea, e tampouco consegue casar ou
ser dada em matrimonio; ndo consegue desejar ilicitamente por coisas materiais, nem
trabalhar justamente por estas, afinal ndo é material. Isto cria a necessidade da

ressurreigdo da carne.’66

160 ATENAGORAS, 2020, p. 193.
161 ATENAGORAS, 2020, p. 194-195.
162 ATENAGORAS, 2020, p. 195.
163 ATENAGORAS, 2020, p. 196.
164 ATENAGORAS, 2020, p. 196.
165 ATENAGORAS, 2020, p. 196-197.
166 ATENAGORAS, 2020, p. 199.



66

A principal razado da necessidade da ressurrei¢ao, e esta de corpo e alma, é
o fim ulterior da humanidade de acordo com o designio de Deus, que ¢é a felicidade.
O serirracional ndo consegue ser feliz, mas o racional é capaz de felicidade, conforme
o filésofo, e necessariamente deve ser feliz, por isto os animais nao ressuscitaréo,
mas a humanidade sim.'®” A conclusdo da obra versa sobre isto e merece ser

reproduzida aqui.

De outro lado, também nao pode ser fim do homem a felicidade da alma
separada do corpo, pois nao se deve considerar a vida ou o fim de um dos
elementos de que o homem se compde, mas a vida e o fim do composto dos
dois. Com efeito, assim é todo homem ao qual cabe como sorte a presente
existéncia, e a vida deste é a que deve ter algum fim peculiar. Ora, se o fim
deve ser o composto, ndo é possivel encontrar esse fim nem enquanto os
homens vivem, pelas causas muitas vezes alegadas, nem a alma separada
do corpo, uma vez que tal homem nao pode sequer subsistir, pois logo o
corpo se desfaz e se dispersa totalmente, embora a alma permaneca por si
mesma. Portanto, é absolutamente necessario que o fim do homem apareca
em outra constituigdo do composto e do préprio animal. E se isso acontece
necessariamente, € absolutamente necessario que se dé a ressurreigéo dos
corpos mortos e até totalmente dissolvidos e que novamente se reconstituam
0s mesmos homens, porque a lei da natureza ndo estabelece simplesmente
o fim de quaisquer homens, mas dos mesmos homens que viveram a vida
anterior. Mas ndo é possivel reconstituir os mesmos homens, se nao se
devolvem os mesmos corpos as mesmas almas, e nao é possivel que as
mesmas almas recebam de outro modo os mesmos corpos, a nao ser pela
ressurreigdo. De fato, depois que esta se houver realizado, segue-se também
o fim conveniente a natureza humana; e ndo erraria o fim da vida inteligente
e do juizo racional, quem o pusesse em conviver eternamente com aquilo a
que a razdo natural se adapta primariamente e acima de tudo: a
contemplagéo do Doador e a gléria e jubilo daquilo que foi por ele decretado,
por mais que a maior parte dos homens, aderidos com mais paixdo e
veemeéncia as coisas daqui de baixo, passem a vida sem alcangar essa meta.
Com efeito, o destino comum n&o se invalida por causa da multiddo dos que
ndo conseguem o seu proprio fim, pois 0 exame dessas questdes é peculiar
a cada um, e a cada um é medido o prémio ou o castigo por sua vida boa ou
mé_168

Atenagoras aparenta desconhecer ou omitir a salvagao por graga, mediante a
fé, mas ndo é possivel esquecer-se do contexto. Seja este texto escrito para um
publico ateniense ou alexandrino, ou qualquer outro do Império Romano, Atenagoras
nao dialoga com uma maioria crista. Fora da fé em Cristo, para qualquer pessoa de
qualquer época, nao ha mais do que esperar sendao a condenacgao eterna, e qualquer
outra consequéncia seria mais uma prova da misericérdia infundada e ilimitada de

Deus, que ja conquistou a salvagao para toda a humanidade ao morrer na cruz e abriu

167 ATENAGORAS, 2020, p. 200.
188 ATENAGORAS, 2020, p. 201-202.



67

caminho para a vida com Ele na sua ressurreicdao. Uma vida de fé cristd auténtica
exige a peniténcia e abandono de pecados de acordo com as limitagdbes humanas.

Isto s6 é possivel quando o foco esta na salvagao e ndo em coisas terrenas.
2.3.3 Conclusao acerca da obra “Sobre a Ressurrei¢gao”

A antropologia de Atenagoras aparenta mais uma antropologia dicotémica
entre corpo e alma de mais um fildsofo grego pagéo qualquer a um leitor rapido e
desatento. A atencao ao detalhe pode refutar esta falsa percepcgéao e trazer a baila as
idiossincrasias que nao permitem situar a sua redagao fora do mundo cristdo.
Atenagoras nao concebe a divisdo de corpo e alma fora do periodo no qual se esta
morto; antes e depois da morte, na vida primeira e na ressurreta, o corpo precisa estar
unido a alma. Apenas o permanecer morto, estranho a vontade de Deus, apresenta

esta anomalia de corpos sem alma.

O contexto de desrespeito a vida humana, implicado na antropofagia e
presente em outros desregramentos omitidos por Atenagoras como a escravidao
vitalicia e hereditaria praticada pelo Império Romano, ndo € capaz de fornecer uma
antropologia suficiente para a apologética da compreens&o de Deus. E descabido
imaginar um Deus tolerante com abusos tdo severos contra a Sua criacdo. E a
compreensao de Deus cristd que perfaz a apologética da dignidade humana
universalmente inata, inabdicavel, vitalicia e péstuma — e conforme a vontade original

de Deus, eterna.

Porque Deus é sabio e bom, no mais original sentido destas palavras, € sabio
e bom que foi criado o ser humano, como alvo de Sua bondade e misericérdia. Porque
o ser humano foi criado a imagem e semelhancga deste Deus, é necessario que sua
dignidade seja respeitada por todas as partes envolvidas em todo e qualquer contexto
e que sua vida seja justiga e caridade. E porque muitos seres humanos perseveram
em optar por desvios tresloucados que multiplicam a iniquidade de forma que néo é
possivel fazer peniténcia dela em uma vida, € necessaria uma nova instituicao, o
inferno. A morte e o inferno sao lugares vivenciais — melhor seria, “mortanciais”'®® —

da apostasia de Deus.

189 Em alemao, “Sitz im Tode” ao invés de “Sitz im Leben”.



68

Atenagoras omite a solugdo para este grande problema existencial da
maldade humana inata, e provavelmente deixou diversos de seus leitores originarios
aos solucos. No subitem 4.1, a tendéncia de autores da escola alexandrina de nao
iniciar o discurso com a solugdo claramente apresentada se repete. E possivel,
portanto, que obras perdidas do filésofo conlevassem a comunidade interlocutora a
ingressarem na comunidade crista, ou que Atenagoras tenha vindo a falecer antes de

Ihe ser facultado concluir sua obra.

Com Justino, ha pouco método, porque ndo € um discurso autocratico, e sim
um dialogo democratico. Com Atenagoras, o método € minucioso, mas sem qualquer
aparente fundamento na vida e obra de Jesus Cristo. A partir de exegese, Justino néo
cessa de convidar seus colegas de dialogo a participarem da igreja. Nao é possivel
esperar de um interlocutor que n&do adotou o Antigo Testamento como escritura
sagrada que ele entenda a magnitude do ministério de Jesus, portanto, sem
fundamentos tao ricos como os de Justino, Atenagoras nao convida ninguém a nada
a nao ser a probidade e ao abandono da antropofagia e é dificil elaborar um serméo

melhor que este sem o amplo fundamento biblico indispensavel para uma catequese.

Aparenta este tratado atenagérico uma pedra fundamental para enraizar na
comunidade interlocutora uma antropologia universal e eterna, sem a qual os
evangelhos pouco sentido fazem. Este é o tema que pode ser percebido na obra —

uma reta compreensao do ser humano.

Antropologias insuficientes, por vezes redigidas deliberadamente com
objetivos perversos, causaram e ainda causam muito sofrimento no mundo. Uma
antropologia doente pode ser um sinal de uma teologia herege, que ou nao deriva
toda a humanidade de Deus, ou tem uma compreensao de Deus falsa que redunda
em tal antropologia, ou ainda se recusa a obedecer a vontade de Deus por algum
objetivo menor que o Reino dos Céus. Que Deus tenha piedade de quem é impedido
de amar o proximo por uma doutrina com um conceito restrito de dignidade humana!
A antropologia, para ndo ser a justificativa mais barata e proxima para crimes
hediondos, precisa se derivar da reta compreensdo do Criador da humanidade e

acompanhar a humanidade até o seu derradeiro fim.



69

2.4 FRAGMENTOS DE HEGESIPO: APOLOGETICA COMO HISTORIOGRAFIA

O quarto e ultimo testemunho de apologética na Patristica pré-nicena sao os
fragmentos da perdida obra de Hegésipo que Eusébio de Cesareia traz a tona na
Historia Eclesiastica. Antes de partir aos fragmentos e prosseguir a sua interpretagao,
sera intentado, até onde as poucas fontes permitem, delinear o que se sabe deste

autor.

O préprio Eusébio de Cesareia afirma que Hegésipo pertence a primeira
geragdo pos-apostdlica;'® na edigdo dos “Ante-Nicene Fathers” de Philipp Schaff,
aparece a data 170 d. C.""! O estudioso de Igreja Antiga Benjamin Plummer Pratten,
em outro local, coloca o periodo dos imperadores Antonino Pio e Marco Aurélio como
a época de producao do historiador Hegésipo.'? Isto permite um amplo espacgo de
situagao das obras das quais Eusébio extrai seus fragmentos — desde 138, o inicio do
reino de Antonino Pio, até o ano 180, quando faleceu Marco Aurélio. Quando se leva
a sério a premissa de Eusébio, isto €, que se trata de um homem da primeira geragao
pos-apostdlica, ainda a data de 170 parece tardia demais para um terminus ad quem

de sua obra.

Trata-se de um historiador, até onde se tem conhecimento, do primeiro
historiador da igreja a existir. Seu opus Magnum, as “Memodrias”, apenas se
apresentam em fragmentos dentro de outra historia eclesiastica, aquela da pena de
Eusébio de Cesareia, e é s6 a partir destas citacdes que se pode fazer a analise.
Quatro fragmentos de Hegésipo constam na obra de Eusébio. A analise de métodos
e temas nao pode ser feita de toda a obra se nao for verificada primeiro uma coesao

entre os fragmentos que sobrevivem.

2.4.1 Concernindo o Martirio de Tiago, Irmao do Senhor.

O primeiro deles refere ao fim de Tiago, irmao do Senhor, que constantemente
fazia intercessdes pelo povo em Jerusalém junto ao templo. Hegésipo relata que este
santo foi muito respeitado pelo povo judeu por sua atitude de intercessor, que

170 EUSEBIO DE CESAREIA: Histéria Eclesiastica. S&o Paulo: Fonte editorial, 2019. p. 70.

71 PRATTEN, Benjamin Plummer. Hegesippus. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the
writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762.

72 PRATTEN, 1994, p. 762.



70

comprometeu inclusive sua saude fisica, pois por tanto ajoelhar-se, seus joelhos se

tornaram desfigurados como patas de camelos.'”3

N&o aparenta ter tido muita atividade missionaria no sentido de exortar a
populagcdo e convencé-la a seguir a Cristo, mas ao ser perguntado por grupos
sectarios do judaismo acerca destas coisas, confessou a eles a doutrina de que Jesus

Cristo é o Salvador.'74

Mais tarde, foi interpelado por escribas solicitando que dissuadisse o povo de
seqguir Jesus Cristo, porque boa parte dos judeus e judias havia acreditado em Seu
nome. Entdo, de um pinaculo do templo, Tiago professou a uma multiddo congregada
em sua volta que Jesus Cristo esta sentado a destra de Deus nos céus e voltara sobre
as nuvens. Este brevissimo sermao, aparentemente tudo o que se sabe que pregou
publicamente, |he custou a vida: os mestres dos judeus o langaram para baixo e o
apedrejaram, enquanto Tiago ainda suplicava a Deus pelo povo de Jerusalém e aos
protestos de recabitas — uma familia de sacerdotes que é mencionada no livro de
Jeremias — e outros judeus, foi apedrejado, e sepultado no mesmo lugar aonde veio a

obito, e pouco depois a cidade foi tomada por Vespasiano.'”®

Este fragmento apresenta um testemunho arcano, ainda antes do ano 70, de
confissdo de fé em favor do Cristo como ressurreto e ascenso aos céus. E também
um testemunho da misericérdia de Deus, que nao permitiu a destruicdo de Jerusalém
antes que liderangas teoldgicas hierosolimitas promovessem a execugao publica de

seu maior intercessor perante Deus.

Pode-se usar apenas esta pequena parte da obra de Hegésipo ndo apenas
para afirmar a validade dos credos que afirmam que Cristo se assenta a destra de
Deus, como também apresentar a natureza de Deus revelada na Biblia — a de um
Deus assaz benigno e misericordioso — a partir do fato que o Deus que foi rejeitado e
morto a mando da lideranga teoldgica de Jerusalém nio so permitiu que esta morte
ultrajante pudesse tornar-se salvacado eterna de qualquer um que nEle cré, mas

permitiu que Seu préprio irmao de sangue remanecesse em Jerusalém intercedendo

178 HEGESIPPUS. Fragments from his five books of commentaries on the Acts of the church. In:
SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325 Peabody:
Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762.

74 HEGESIPPUS, 1994, p. 763.

175 HEGESIPPUS, 1994, p. 763.



71

pela humanidade, e ndo antes permitiu a destruicdo da cidade que este ato publico e

notorio de rejeicao foi manifesto.

Auxilia também, a entender, o que se diz de Jerusalém no livro do Apocalipse
— Ap 11,8 — a “grande cidade que espiritualmente se chama Sodoma e Egito”. Em
Sodoma, L6 tentara dissuadir os seus convives de violentar os anjos de Deus, e foi
ameacado de sofrer o mesmo ato, e no Egito, Fara6 empedernira o seu coragao
sucessivamente contra Deus, e sua perseveranca conscia e impenitente contra a

vontade de Deus levou o pais a ruina.

Numa concepg¢ao crista, pode-se atribuir estas duas cognatas facilmente a
uma cidade guiada por liderangas politico-teologicas perseverantes na execugao de
servos de Deus, mesmo se for necessario abdicar das vantagens que estes servos
oferecem. O proprio Deus se fez humano e servo da humanidade e antes de ser
crucificado, andou por aldeias e cidades de Israel buscando curar os males do povo,
e ainda por cima deixou seu irmao de sangue como intercessor apos sua rejeigao pela

liderancga religiosa daquela regiao.

O tema do fragmento aqui analisado sdo os ja comentados eventos relativos
a igreja hierosolimita poucos anos antes da destruicdo do templo. Quanto ao método,
interessa aprofundar-se nos fragmentos a seguir, para perceber se existe alguma

consequencialidade.

2.4.2 Concernindo os parentes de Jesus Cristo

Hegésipo ainda conhece mais relatos da familia de Jesus Cristo, o que reforga
a historicidade do Messias. Jesus tinha um irmao de nome Judas, e dois netos deles
foram levados ante o imperador Domiciano para serem interrogados sobre quanta
posse tinham e confessarem sua fé. Estes sobrinhos-netos de Jesus, cujo nome nao
€ revelado no fragmento sobrevivente — provavelmente havia mais informacgdes sobre
o Jesus histérico que se perderam naqueles livros — confessaram possuir um campo
no valor de nove mil denarios, no qual trabalhavam como agricultores.'”® Quanto a
sua fé, alegaram que o Reino de Cristo “ndo é deste mundo, nem da terra, mas

pertencente a esfera celestial e angélica, e se revelaria no fim dos tempos, quando

76 HEGESIPPUS, 1994, p. 763.



72

Ele retornara em gldria, e julgara os vivos e os mortos, e retribuira a cada um de

acordo com o curso de sua vida.”?

Estes dois sobrinhos-netos de Jesus, considerados ignobeis demais por
Domiciano para representarem um perigo ao seu poder, foram as ultimas vitimas da
persegui¢cao de Domiciano a igreja — ap0os estes fatos, ele cessou de persegui-la, e as
duas testemunhas de Cristo foram elevadas ao cargo de bispos, porém o fragmento

omite as dioceses onde vieram a trabalhar.78

Trata-se de uma narrativa de fatos ocorridos ainda no século |, que reforgam
a historicidade de Jesus — um figmento de imaginagao coletiva dos apdstolos nao teria
irmaos, muito menos sobrinhos-netos reais — e reforgam a antiguidade da tradigdo do
Juizo Final e da segunda vinda de Cristo como um “proto-credo” de judeus-cristaos

do século I.

Pode-se dizer, portanto, que a historiografia de Hegésipo é profundamente
apologética. A confissao de desinteresse politico-governamental dos sobrinhos-netos
de Jesus — legitimos descendentes de Davi e possiveis sucessores de seu trono real,
contentavam-se com um campo pequeno € a esperanca de um reino celestial — pode
ser um modelo para a atividade da igreja, que nao deve esperar locupletamento
financeiro em primeira instancia, e sim o Reino de Deus e a Sua justica, e servir como
precedente historico para justificar atitudes pouco lucrativas de um ponto de vista
econdmico e politico. Tivessem estes nobres davididas do século | feito uso militar de
sua legitimidade de sucessao ao trono, teriam criado mais guerra e mais indépia para
o povo judeu, e certamente nao é dificil imaginar uma revolta politica com apoio amplo

contra o regime ditatorial que arrasara o templo do povo judeu.

Menos na esfera individual que na politica, este texto pode apresentar um
precedente para uma apologética da nao-violéncia nas relagbes internacionais,
mesmo em contexto de injustica sofrida, em favor da manutencgéo da vida humana em
face de um governo que, por nao estar baseado em escrituras sagradas do

cristianismo ou em outra forma de compreensao de toda a humanidade como sagrada

177 HEGESIPPUS, 1994, p. 763. (Tradugdo nossa). Original: not of this world, nor of the earth, but
belonging to the sphere of heaven and angels, and would make its appearance at the end of time,
when He shall come in glory, and judge living and dead, and render to every one according to the
course of his life.

78 HEGESIPPUS, 1994, p. 763-764.



73

e de dignidade inviolavel, ndo a considera o bem maior e esta disposto as maiores

truculéncias para garantir os seus interesses politicos.

Para a constituicdo do Império Romano, centenas de milhares de pessoas,
romanas e de nagdes invadidas, tiveram de morrer, e mesmo assim ele deixou de
existir. Para o Reino de Cristo se concretizar, o Rei ndo exige a morte de ninguém —
Ele mesmo se sacrificou para a vida eterna de toda a humanidade, e estes dois
fidalgos, dignos do epiteto de descendentes de Jesus, preferiram a vida em pobreza

e privagdes a exigir seus direitos a custa de mais sacrificio humano.

Novamente, a tematica do fragmento s&o personagens de destaque da igreja
nos entornos de Jerusalém do século |. Persevera a caracteristica de que estes sao
davididas e parentes proximos de Jesus. Para a cristalizagdo ou ndao de um método

nestas caracteristicas, sera necessaria a analise de mais fragmentos.
2.4.3 Concernindo o martirio de Simeao, o filho de Clopas, bispo de Jerusalém

Aparenta que Hegésipo tenha se empenhado em retracar o estado da familia
davidida apds a ascensao de Jesus ao céu, pois mais um davidida € tema de um
fragmento preservado na Histéria Eclesiastica de Eusébio. E um bispo da cidade que
Hegésipo insiste em chamar de Jerusalém, conforme o costume judeu, mas que, a
época dos acontecimentos, portava o nome oficial de Elia Capitolina. Este homem,
Simeao, filho de Clopas, trabalhava como bispo na cidade, e era um davidida. Hereges
denunciaram sua descendéncia aos funcionarios do imperador Trajano e ele foi
martirizado por causa de sua origem, sem que alguma vez tivesse causado problemas
ao governo romano por causa disso, que sequer sabia da ascendéncia de Simeéao

antes da denuncia dos hereges.'”®

Mais este testemunho sobre o cla de Jesus, os davididas, mostra uma
nobreza mais ainda de acao que de estirpe, que desistiu do poder material para que
0 povo tivesse chance de sobreviver o Império Romano. Hegésipo relata sobre o irmao
do Senhor, que até a morte violenta intercedeu pelo povo cuja lideranca queria sua
morte por causa de sua fé; de dois fidalgos judeus que preferiram o campesinato e a

pobreza para si que a guerra e a morte para o povo; e ainda deste bispo de Jerusalém,

79 HEGESIPPUS, 1994, p. 764.



74

que desistiu de carreira politica e militar — que certamente teria sido ansiosamente
desejada pelo povo assim como queriam que Jesus os libertasse do dominio romano

— ocultando a sua nobreza em favor da vida de fé.

O ultimo trecho deste fragmento, mais do que uma elegia a nobreza desta
familia judia, expande a tematica para a questao dogmatica. Sera reproduzido este
trecho em seguida, para que se compreenda como a gnose se infiltrou nas

comunidades judaico-cristas:

Até aquele periodo, a Igreja tinha permanecido pura e incorrupta como uma
virgem: pois, se houvesse algumas pessoas que estivessem dispostas a
alterar a regra integral da pregacao de salvagao, eles ainda espreitavam em
um ou outro lugar escuro de abscondidade qualquer. Mas, quando o sagrado
bando de apéstolos concluiu suas vidas de formas variadas, e aquela geragéo
de homens a quem foi concedido ouvir a Sabedoria Divina [isto é, Jesus
Cristo?] com seus préprios ouvidos partiu, entdo a confederagdo do erro
impio cresceu através da traicdo de falsos mestres, os quais, vendo que
nenhum dos apodstolos mais vivia, tentaram diuturnamente de cabegas
descobertas e altivas se opor a pregagao da verdade ao pregar a “ciéncia

falsamente assim chamada”.'80
Isto € tanto um importante testemunho histérico quanto uma apologética da
doutrina da salvagao mediada por Cristo contra os conceitos de salvagao das religides
gnosticas. Sejam os hereges que levaram Simeao a morte gndésticos ou de outra seita,
estas heresias comecaram a se multiplicar apenas depois do falecimento das
testemunhas oculares de Jesus, das quais a maioria permanecera nos arredores de
Israel. Depois, estes mestres de “cabegas descobertas”, ou seja, ndo-judeus,
trouxeram doutrina gndstica porta adentro das comunidades judaico-cristas, e um
membro do cla de Jesus em uma posicdo de destaque n&o cabia em seus planos,
porque certamente tinha autoridade para desmentir suas doutrinas (Confira o item

3.1.1.4).181

180 HEGESIPPUS, 1964, p. 764. (Tradugdo nossa). Original: Up to that period the Church had remained
like a virgin pure and uncorrupted: for, if there were any persons who were disposed to tamper with
the wholesome rule of the preaching of salvation, they still lurked in some dark place of concealment
or other. But, when the sacred band of apostles had in various ways closed their lives, and that
generation of men to whom it had been vouchsafed to listen to the Godlike Wisdom with their own
ears had passed away, then did the confederacy of godless error take its rise through the treachery
of false teachers, who, seeing that none of the apostles any longer survived, at length attempted with
bare and uplifted head to oppose the preaching of the truth by preaching “knowledge falsely so
called.”

No item 3.1.1.4, analisa-se a escola gnéstica de pensamento de Simao, o Mago. As pesquisas la
empregadas fortalecem a opinido de que a gnose foi um fendmeno da época pds-apostolica nas
comunidades judaico-cristas. Simao, apesar de viver na Samaria, emigrou a Roma e constituiu la o
seu discipulado, onde também operaram varios discipulos. Caso fosse facil a missao gndstica em

18

=



75

O tema da histdria do cla de Jesus se cristaliza mais e mais, e aparenta que
a metodologia envolve a defesa da fé e de instituicbes. S6 mais um fragmento resta,
e, na auséncia das obras completas, ao menos tentar-se-a concluir sobre método e

tema destes pequenos fragmentos das Memorias de Hegésipo.

2.4.4 Concernindo sua viagem a Roma e as seitas.

Este fragmento, o ultimo a ser analisado nesta tese — e o ultimo existente até
onde a redacdo da tese tem conhecimento — faz mengéo a assuntos dos outros trés,

e por isto sera reproduzido na integra.

E a igreja dos corintios permaneceu na fé ortodoxa até o tempo no qual Primo
foi bispo em Corinto. Eu tive alguma conversagédo com estes irmdos em minha
viagem a Roma, quando passei alguns dias com os corintios, e ndés nos
revigoravamos mutuamente com a fé ortodoxa. Na minha chegada a Roma,
eu escrevi uma lista de sucessado de bispos até Aniceto, cujo diacono era
Eleutério. Aniceto foi sucedido por Sotero, depois dele veio Eleutério. Mas,
no caso de toda sucessédo, e em toda cidade, o estado de coisas esta de
acordo com o ensinamento da Lei e dos Profetas e do Senhor [interrupgéo no
texto original]

E apds Tiago, o Justo, ter sofrido o martirio, assim como o proprio Senhor e
pela mesma razdo, novamente Simeéo o filho de Clopas, que descendia do
tio do Senhor [Jesus], foi feito bispo, sua eleicdo promovida por todos como
um parente do Senhor. Por isto, a Igreja era chamada uma virgem, pois ela
ainda ndo estava corrompida com ensinamentos vaos como agora. Foi
Tébulis quem, chateado por nao ter sido feito bispo, comegou a corrompe-la
primeiro com furtividade. Ele também estava conectado com as sete seitas
que existiam no meio do povo, como Simao [o Mago?], de quem se originam
os simonianos, Cledbio, de quem se originam os cleobianos, e Doriteu, de
quem se originam os doritianos, e Gorteu, de quem se originam os gorteanos;
Masboteu, de quem se originam os masboteanos. Destes homens se
originam também os menandrianistas, e os marcionitas, e os carpocratianos,
e os valentinianos, e os basilidianos, e os saturnilianos [Discipulos de
Saturnino ou de um Saturnilio desconhecido?]. Cada um destes lideres,
através de sua prépria capacidade, induziu sua propria opinido particular.
Destes se originaram pseudocristos, pseudoprofetas, pseudapdstolos —
homens que dividiram a una Igreja em partes através de suas doutrinas
corruptoras, exclamadas em disparate a Deus e seu Cristo [interrupgédo no
texto original]

Havia ainda, além disto, varias opinides na questao da circuncisdo dentre os
filhos de Israel, mantidas por aqueles que eram opostos a tribo de Juda e ao
Cristo: assim como os essénios, os galileus, os hemerobatistas, os
masboteanos, os samaritanos, os saduceus, os fariseus. 82

Israel, Simao teria tentado sua sorte por 14, afinal a distancia era muito menor. Porém foi em Roma,
nao em Israel que Cerdao, e mais tarde, Marcido, dentro da sucesséo doutrinal deste mestre
gnostico, operaram e alteraram a compreensao de Deus do cristianismo para as suas escolas.

182 HEGESIPPUS, 1994, p. 764-765. (Tradugdo nossa). Original: And the church of the Corinthians
continued in the orthodox faith up to the time when Primus was bishop in Corinth. | had some
intercourse with these brethren on my voyage to Rome, when | spent several days with the



76

Em suma, aqui se tem muitas das informagdes dos fragmentos anteriores
sintetizadas cronologicamente e muitas mais, de diversos grupos hereges e da
representacdo da ortodoxia cristd em Israel — o cla de Jesus — e em Roma — uma
sucessao apostolica garantidora da permanéncia na doutrina apostdlica. A ideia
central € que a sucessao de bispos garanta em cada diocese o ensinamento da Lei,

dos Profetas, e do Senhor — ou seja, o Antigo e Novo Testamentos.

Fora destas sucessdes clanica e apostdlica, ha diversos grupos de oposicao,
seja contra a tribo de Jud4, seja contra a igreja, em todo caso, contra o Cristo. Eles
tém interpretacdes particulares sobre tradi¢des universais, e isto € o que os distingue
do Corpo de Cristo e do judaismo ortodoxo. O cristianismo se baseia nos
ensinamentos do Senhor e dos Apdstolos, as doutrinas hereges das nagdes podem
ser reduzidas, cada uma delas, ao nome de um homem diferente excomungado da

igreja ou nunca integrado a ela.

A descricao destes grupos pode servir como apologética da compreensao de
Deus defendida pela igreja pelo fato de que € primeira a ser pregada em seu meio e
protegida por mecanismos internos. Deste modo, a historiografia pode ser
apologética, e ndo apenas de assuntos histéricos, mas também de dogmaticos, como

a proépria apologética da compreensao de Deus.

Corinthians, during which we were mutually refreshed by the orthodox faith. On my arrival at Rome,
I drew up a list of the succession of bishops down to Anicetus, whose deacon was Eleutherus. To
Anicetus succeeded Soter, and after him came Eleutherus. But in the case of every succession, and
in every city, the state of affairs is in accordance with the teaching of the Law and of the Prophets
and of the Lord .... And after James the Just had suffered martyrdom, as had the Lord also and on
the same account, again Symeon the son of Clopas, descended from the Lord’s uncle, is made
bishop, his election being promoted by all as being a kinsman of the Lord. Therefore was the Church
called a virgin, for she was not as yet corrupted by worthless teaching. Thebulis it was who,
displeased because he was not made bishop, first began to corrupt her by stealth. He too was
connected with the seven sects which existed among the people, like Simon, from whom come the
Simoniani; and Cleobius, from whom come the Cleobiani; and Doritheus, from whom come the
Dorithiani; and Gorthaeus, from whom come the Gortheani; Masbothaeus, from whom come the
Masbothaei. From these men also come the Menandrianists, and the Marcionists, and the
Carpocratians, and the Valentinians, and the Basilidians, and the Saturnilians. Each of these leaders
in his own private and distinct capacity brought in his own private opinion. From these have come
false Christs, false prophets, false apostles—men who have split up the one Church into parts
through their corrupting doctrines, uttered in disparagement of God and of His Christ .... There were,
moreover, various opinions in the matter of circumcision among the children of Israel, held by those
who were opposed to the tribe of Judah and to Christ: such as the Essenes, the Galileans, the
Hemerobaptists, the Masbotheei, the Samatritans, the Sadducees, the Pharisees.



44

2.4.5 Conclusao sobre os fragmentos das “Memoérias” de Hegésipo

Hegésipo € um historiador que versa sobre uma igreja baseada em uma
tradicdo diferente daquela da maioria das denominacgdes da atualidade. E um cristao
conhecedor dos pormenores do cristianismo judaico do primeiro século da era crista,
e o estado deploravelmente fragmentario de sua obra “Memdrias” reflete o estado das

memoarias da igreja sobre seu passado judaico.

Trés fragmentos tratam da familia de Jesus. O quarto expande o horizonte
para a cristandade gentilica, um lugar no qual as pessoas judias de fé cristd podem
revigorar e ser revigoradas pelos seus irmaos e irmas nao-judeus. Nem em Israel,
nem fora de Israel, a igreja esta livre de ataques contra a estrutura e contra a doutrina,
e estruturas como a pertenga ao cla davidico ou a sucessao de bispos se erguem

como baluartes da defesa da fé.

O cla davidico é retratado como nobre em atitude, oferecendo grandes
sacrificios e renuncias pelo bem de seus suditos de direito, e este topico perpassa a
maior parte dos fragmentos que restam das Memdrias. Nao € possivel garantir que
isto seja uma caracteristica de toda a obra, mas ao menos nos fragmentos presentes,
manifesta-se uma apologia da estrutura responsavel pela defesa da fé e uma
genealogia da heresia. A razdo da infestacdo de heresias dentro da igreja é a morte
orquestrada de um dignatario responsavel por esta defesa da fé. A alteragcao de
ortodoxia para heresia € equiparada por Hegésipo a alteracéo de estilo de vida de
uma mulher: € como uma virgem prometida a um homem, a qual passa a fornicar com
diversos homens. O casamento esta em perigo de ser cancelado pelo noivo sob essas
condigbes, ou a mulher sequer ainda se interessa por ele, preferindo seus novos

amantes, e recusa o seu convite.

Considerando a estrutura clanica da sociedade do Oriente Médio de seu
tempo, a figura faz sentido e se encaixa na resposta da pergunta pela metodologia,
ainda que nao a responda completamente e se possa compreender o sentido sem ela.
Assim como, naquele contexto, uma atitude tal de uma mulher poderia comprometer
a sua propria qualidade de vida e todas as relagdes interpessoais a sua volta, assim
a igreja pode perder a salvagao se nao perseverar na reta doutrina e se deixar desviar

por compreensodes de Deus insuficientes para a salvagao.



78

A metodologia da apologia historiografica de Hegésipo perpassa, se os
fragmentos analisados tém representatividade para os cinco livros das Memoarias, pela
apresentacao das instituicées eclesiais que se destacaram na defesa da fé crista ante
inimigos do judaismo n&o-convertido, da gnose e heresias afins e do paganismo. As
genealogias de heresias e o recrudescimento da instituicdo responsavel pela
ortodoxia doutrinal em Jerusalém - o cla davidida — sao apresentadas
cronologicamente. Deste modo, a apologética das instituicbes vem a se tornar uma

apologética da compreenséao de Deus.
2.5 CONCLUSAO SOBRE A DEFINICAO DE APOLOGETICA

Fez-se uma conceituagcido de apologética, em conjunto com um apanhado de
apologias eminentes do século Il, cada uma delas, pioneira em alguma vertente. A
analise tedrica do conceito de apologética desembocou na necessidade de expandir
o lugar vivencial de apologética, e de restringir seu publico-alvo, se € que o estado da

arte deve ser levado em conta.

O lugar vivencial privilegiado da apologética permanece na dogmatica, na
compreensao de Deus por exceléncia, mas nao pode ser restrito a esta esfera ou a
qualquer outra da vivéncia cristd. Em um mundo onde praticamente nenhuma faceta
da vivéncia cristd permanece ilesa de criticas, um conceito restrito de apologética
desemboca em uma percepcao restrita da realidade dos fatos ou em categorias

multiplas que escondem um problema unico sob homes confusos e diversos.

A restrigdo do publico-alvo, a ponto da incerteza do género textual se este
publico n&o esta discriminado, é necessaria consequéncia da compreensao da igreja
como corpo de Cristo. Se a apologética é a defesa de um argumento em relagdo a um
critico de fora, ndo se aplica a uma pessoa cristd perseverante em uma postura
diferente, mas nao tdo diferente a ponto de ser excluida do corpo de Cristo. Um
chavao do género “o protestantismo do século XIX foi apologético contra o catolicismo

romano” ndo tem cabimento a luz da conceituagao dos tedricos analisados.

Fez-se mencédo ao lugar de exceléncia, mas ndo de exclusividade da
dogmatica e, consequentemente, da compreensao de Deus na apologética. E verdade
que congregacdes cristds com praticas enraizadas no seu canone biblico e

dogmatico-confessional terdo facilidade maior em reduzir a sua apologética a



79

apologética da compreensao de Deus, enquanto grupos nos quais a vivéncia de fé é
guiada por parametros alheios ou alienados destas maximas necessitam de
apologetas versados também em outras ciéncias além da exegese e da teologia
sistematica. Assim, diversas praticas de varias denominagdes do cristianismo da
atualidade nao se derivam de exegese nem de teologia sistematica, mas de processos

historicos.

A cristandade do século Il ainda estava mais préxima do periodo de redacao
do Novo Testamento, e sua interagdo com a sociedade era guiada principalmente por
ideias fundantes destes escritos. Uma etnografia, um dialogo e uma antropologia de
trés filésofos cristaos, e o que restou de uma historiografia, foram analisados a fim de
compreender temas e métodos que guiaram a pratica apologética do século Il. A
dificuldade de encontrar contextos para estes textos e a ciéncia de que muito de
producgao cristad se perdeu ao longo dos séculos sequer da a certeza de que estas
obras s&o as primeiras de sua estirpe, sdo apenas as primeiras que a ciéncia conhece
até agora. Descobertas arqueoldgicas de obras patristicas esquecidas e ignoradas,
ansiosamente esperadas pela comunidade académica, poderao derrubar ou confirmar

hipéteses langadas aqui neste compéndio sobre estes escritos.

Pode-se afirmar sobre os quatro textos analisados aquilo que se pode extrair
deles com seguranca; e € a partir disto que se busca contextualizar a pratica
apologética do século Il. A etnografia de Aristides define o conceito de povo cristdo e
defende o seu direito existencial e seu dever missionario; o didlogo de Justino Martir
com o judeu Trifao apresenta parametros para defesa da fé cristd em relacdo ao
judaismo; a antropologia de Atenagoras defende o conceito de humanidade que a
cristandade propugna; e a obra historiografica de Hegésipo caracteriza
cronologicamente as instituigdes cristas e de oposigéo ao cristianismo judeu e gentio,

fazendo assim apologética da religido organizada do cristianismo.

Na apologia de Aristides, é a revelacao de Deus em Jesus Cristo que gera
uma nova nagéao, diferente de todas as outras em religido e costumes, odiada e
rejeitada por varias outras e amante e acolhedora de todas. Nao cai por terra, até
agora, o argumento de que uma igreja fundamentada na Biblia prescinde de muito

mais que a compreensao de Deus para defender sua vivéncia de fé.

O didlogo de Justino Martir, aparentemente um tratado sobre filosofias de

melhor ou pior serventia nas primeiras paginas, se desnuda como uma prova por



80

exceléncia da afirmacao de que a compreensao de Deus é suficiente para a defesa
da vivéncia de fé de uma igreja biblica. O assunto torna para exegese
veterotestamentaria apds pouco tempo, e permanece la por dois dias de dialogo entre
um cristdo e diversos judeus; busca-se provar batismo, eucaristia, messianidade de
Jesus de Nazaré, divindade do Messias, sucessdo da igreja ao povo de lIsrael
enquanto povo de Deus, e diversos temas mais de importancia teologica sine qua non

para a cristandade em geral a partir de profecias veterotestamentarias.

Um desafio maior € concatenar o tratado “Sobre a Ressurrei¢do” do filésofo
Atenagoras com esta afirmacgao, considerando que a obra nao faz mengao a Cristo
em momento algum. Se existe alguma pobreza literaria nesta obra, é esta lacuna, que
pode levar leitores e leitoras desatentas para um enquadramento na filosofia
grecorromana paga. E o argumento de Atenagoras que trai seu enraizamento na
cristandade, derivando a sua concep¢ao de humanidade da sua concepg¢ao de Deus,
e conclamando ao respeito apoditico a dignidade humana. Mesmo sem ancoragao
aparente na Escritura, € a compreensao de Deus que defende o ponto de vista deste

cristdo de tempos vetustos, e esta se obtém em primeira instancia nas Escrituras.

O quarto elemento, os fragmentos das perdidas “Memarias” de Hegésipo,
retrata uma cristandade quase que completamente esquecida pela pesquisa da
atualidade — a judia. Dentro da estrutura clanica do Oriente Médio, os parentes de
Jesus mantiveram-se firmes como servos da igreja, e provaram a sua disposigao a
morrer pela sua confissdo de que Jesus retornaria dos céus para julgar a humanidade
€ que era necessario fazer peniténcia. Na visdo de Hegésipo, os cristdos gentios, com

uma estrutura organizacional muito diferente da igreja judia, sdo irmaos de fé.

O historiador tampouco conhece favoritismo ou desfavoritismo étnico, quando
facgbes judias e gentias derivadas de novas e particulares compreensdes dos escritos
biblicos mostram o mesmo &édio que os primeiros inimigos do evangelho langaram a
face do Senhor para com Seus parentes, e desabona a consequéncia deste 6dio, a
saber, que a matanca dos parentes de Jesus facilita a entrada dos “falsos mestres de

cabecgas descobertas” na igreja judia e gera cismas baseados em heresia.

E verdade que, em primeira instancia, os fragmentos aparentam registrar uma
apologia das instituigdes de lideranga da defesa da fé cristd e uma condenagao dos
movimentos hereges. As confissdes dos piedosos do clad davidico e os termos

empregados nos relatos de sua viagem a Corinto e Roma, referentes ao retorno de



81

Jesus dos céus, a revigoragao mutua na fé ortodoxa, a perseveranga na pregagao da
salvagao, e outros mais, dao testemunho de que uma estrutura eclesial sadia, como
quer que seja organizada, deve fundamentar sua atividade na reta compreenséo dos
testemunhos biblicos. Abandonada esta reta compreens&do, que gera um bispo
intercessor, dois herdeiros de um trono real que preferem a miséria pelo bem do povo
a reivindicagao de seus direitos a custa deste bem, gregos que praticam hospitalidade
para com judeus em Corinto, e tantos mais exemplos de justica e caridade, pode se
descender as praticas nefandas que levaram ao homicidio dos parentes de Jesus e
de tanta gente mais. Assim, aparecendo estas camadas de sentido nestes escassos
fragmentos, reluz novamente a compreensdo de Deus como fundamento das

qualidades que distinguem ortodoxos de hereges.

Conclui-se, portanto, que toda e qualquer defesa de praticas relacionadas a
vida de fé da igreja € uma pratica apologética e deve ser classificada como tal, quando
a entidade acusadora € exterior a comunh&o crista. Todavia, a mais importante das
tematicas da defesa da fé deve ser a apologética da compreensao de Deus, porque
nela se distingue a religido cristd de todas as demais, e é dela e de suas fontes que
se deriva a maior parte, sendo toda a vivéncia de fé desta religiao, salvo preceitos
historicos. E também estes preceitos historicos ndo devem e ndo podem ter o poder

de refutar ou barganhar com a compreensao de Deus crista.

O Deus da cristandade ¢ justo e assaz benigno, infinitamente misericordioso
e mui longanime, descendo dos céus e se privando de Sua gldria com o intuito de
salvar a humanidade irremediavelmente perdida no pecado. Pela humanidade inteira,
o Senhor, embora sem pecado, entregou sua vida aos algozes, padeceu, morreu na
cruz em lugar da humanidade pecadora, ressuscitou no terceiro dia e ascendeu aos
céus. Ele voltara em gléria dos céus para julgar toda a humanidade, os vivos e 0s
mortos, e enquanto isto n&o ocorre, os seus remidos precisam anunciar a peniténcia
e a conversao ao mundo, para que seja feita a Sua vontade e a humanidade possa

ser salva e melhorada e viver com Ele eternamente nos céus.

Se este trabalho puder servir a elucidar como a apologética da compreenséao
de Deus pode servir no contexto da apologética de diversas praticas e doutrinas
derivadas dela, os capitulos a seguir terdo cumprido seu papel. Aqui no capitulo inicial,
se discorreu sobre apologética da compreenséo de Deus em geral, € ndo é possivel

departamentalizar figuras tdo pouco conhecidas quanto estes quatro tedricos. De



82

Aristides e Hegésipo n&do se sabe praticamente nada a nao ser o nome; o mesmo
pode se dizer de Atenagoras, com a ressalva de que muito indica sua ligagdo com a
escola alexandrina. Justino Martir fundou uma escola de filosofia em Roma, que nao

teve muita sobrevida ao seu martirio.

Os dois tedricos a serem analisados nos préximos dois capitulos,
respectivamente, Ireneu de Lido e Clemente de Alexandria, podem ser classificados
de acordo com suas escolas de pensamento. Por isto, e pela posicao de destaque
que ocuparam nestas escolas, selecionam-se de cada um deles trés obras para que
se verifique como a apologética da compreensao de Deus foi promulgada de acordo

com estas escolas.



83

3 APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME A
ESCOLA ESMIRNIOTA

O tema do presente capitulo é a apologética da compreensao de Deus
conforme a escola esmirniota. Pouco se sabe sobre o funcionamento e sobre os
discipulos desta escola. Entretanto, membros dela evangelizaram a regido de Liéo,
como o bispo Potino, predecessor de Ireneu naquela cidade.'® O fundador da escola
€ Policarpo de Esmirna, de cujos escritos quase nada se preservou. Da atividade
docente de Policarpo de Esmirna, ha pouquissimas fontes. Apenas em escritos de
Ireneu de Lido aparecem referéncias ao seu mestre. Seu ministério de docéncia
ocorrera principalmente na primeira metade do século Il, em Esmirna. Foi martirizado

em 156.184

A parte dos escritos teoldgicos de Ireneu, Eusébio de Cesareia transmite um
fragmento de uma carta na qual Ireneu critica um condiscipulo, Florino, por ter
apregoado inovagdes doutrinarias que Policarpo teria abominado.' Exceto Ireneu,
Potino e Florino, ndo é possivel encontrar nomes que possam ser atribuidos com

certeza a escola.

Policarpo foi discipulo do apdstolo Jo3o,'® e esta € uma das razbes por
estudar a escola esmirniota. A outra € o papel que Ireneu exerce dentro da teologia,
sendo considerado por Ernst Klebba o pai da dogmatica catdlica.'®” Estas duas razoes
justificam o aprofundamento do presente capitulo ao tema, e a situagao das fontes
nao permite o acesso a outros livros que n&o os redigidos por Ireneu. Assim, serao
analisados os livros “Contra as Heresias”, | e Il, e toda a Demonstragado da Pregagéao

Apostdlica, da autoria de Ireneu de Li&o.'8

183 STRELOW, 2020, p. 39-40.

184 BUSCHMANN, Gerd. Martyrium des Polykarp: Ubersetzt und erklart. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 1998. p. 40.

185 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 180-181.

186 IRENEU de Lido. Contra as heresias: Denuncia e refutacdo da falsa gnose. 2. ed. Sdo Paulo:
Paulus, 1995. p. 14.

187 KLEBBA, Ernst. Des Heiligen Irendus fiinf Blicher gegen die Haresien. /In: BARDENHEWER,
WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenviter: Eine Auswahl patristischer Werke in
deutscher Ubersetzung. Miinchen: Késel, 1912. v. 3, p. VL.

188 Uma biografia de Ireneu de Lido se encontra no item 2.2.2. da obra “Catequese e Leitura Biblica no
Contexto da Patristica”. Confira STRELOW, 2020, p. 38-43.



84

Em “Contra as Heresias”, | e Il, verificar-se-a4 o material que Ireneu de Liao
apresenta sobre a gnose quanto a sua autenticidade e seu conteudo, e como se da a
refutacdo das diversas e controversas compreensdes de divindade destes sistemas.
Cristalizam-se afirmagdes que norteiam a compreensdo de Deus do tedlogo
esmirniota, e as conexdes delas com as afirmagdes dos intelectuais gndsticos e as

suas fundamentagdes serao apreendidas.

Quanto a “Demonstragdo da Pregagao Apostolica”, analisar-se-a a estrutura
do documento, a qual retrata a compreensao de Deus do seu escritor. O conteudo
sera apresentado e as fundamentagdes das afirmacgdes sobre a natureza de Deus

serao analisadas.

Nas abordagens dos dois compéndios, sera necessario o ocasional recurso a
outras obras do mesmo autor para que temas de sua teologia sejam mais claramente
elucidados. Igualmente, o recurso a tedricos de épocas posteriores da historia da
igreja e da atualidade, que versem sobre algum dos assuntos abordados, sera
necessario para a investigacdo de varios temas, nominalmente da interpretagao
biblica.

As consequéncias da compreensao de Deus da escola de pensamento
esmirniota para a igreja da atualidade serdao pesquisadas e apresentadas na
conclusao do capitulo, assim como a apologética da mesma serao sumarizadas e

suas consequéncias apresentadas.

3.1 CONTRA AS HERESIAS I E |l

No livro “Contra as Heresias II” ha a refutacdo de varios sistemas de
pensamento gnosticos a partir da fundamentagao teoldgica da compreensao de Deus
de Ireneu de Lido. No livro anterior, “Contra as Heresias I”, Ireneu expds varios

sistemas gnosticos, nominalmente, os professados pelos doutrinadores Valentim, 89

189 |IRENEU, 1995, p. 64. Vale ressaltar que esta tradugdo do nome latino Valentinus ndo goza de
unanimidade. Assim, enquanto na tradugdo da Cole¢do Patristica, empregada aqui, aparece
Valentim, em outras obras referenciais, como nas Escrituras Gnésticas editadas pelo coptologo e
especialista em Igreja Antiga americano Bentley Layton (LAYTON, Bentley. As Escrituras
Gnésticas. Sdo Paulo: Loyola, 2002. p. 259.), o nome do tedlogo é Valentino. Trata-se da mesma
pessoa.



85

Secundo,’® Ptolomeu,’®' Marcos o Mago,’? Simao, o Mago,'®® e alguns dos
discipulos deste Sim&o, a saber, Menandro, Saturnino, Basilides,'®* Cerddo e
Marcido,'® e outros gndsticos, como Carpdcrates'® e Cerinto,'®” e seitas mais ou
menos préximas da gnose, como ebionitas, nicolaitas,'®® ofitas, setianos,’®® e os

assim chamados cainitas.2%

Ao contrario dos trés seguintes livros da série “Contra as Heresias”, que tratam
cada um de um tema especifico, os livros | e Il sdo conectados de tal forma que nao
€ possivel compreender o segundo sem ter lido o primeiro, porque o segundo se refere
as afirmagdes expostas no primeiro. Para o tema da apologética da compreensao de
Deus, ndo podera ser diferente. Serdo estudadas as compreensdes de divindade
consideradas falsas por Ireneu, conforme as suas escolas e seitas, para depois

verificar como Ireneu respondeu a essas afirmacdes.

3.1.1 Os sistemas gnosticos e suas compreensoes de divindade conforme

Ireneu de Liao

Neste subitem, serdo analisadas as seitas e escolas gndsticas apresentadas
por Ireneu de Lido em Contra as Heresias |. Apurar-se-4 a origem de cada
pensamento de acordo com as possibilidades que Contra as Heresias | oferece.
Analisar-se-ao outras fontes para averiguar possiveis informagdes adicionais sobre
cada sistema. Ha um assim denominado sistema fundamental gndstico, com
variagbes propostas por alguns professores desta religido, que sera observado em

primeiro momento e, a seguir, doutrinas de outros professores e outras seitas.

190 IRENEU, 1995, p. 65.
191 IRENEU, 1995, p. 68.
192 IRENEU, 1995, p. 70.
193 IRENEU, 1995, p. 99.
194 IRENEU, 1995, p. 101.
195 IRENEU, 1995, p. 109.
196 IRENEU, 1995, p. 104.
197 IRENEU, 1995, p. 107.
198 IRENEU, 1995, p. 108.
199 IRENEU, 1995, p. 114.
200 |RENEU, 1995, p. 122.



86

3.1.1.1 O sistema fundamental gnéstico conforme Ireneu de Liao

Segundo Ireneu, o sistema gnéstico fundamental afirma que tudo se origina
de uma entidade, ou “Eon perfeito, anterior a tudo, chamado Protoprincipio, Protopai
e Abismo. Incompreensivel e invisivel, eterno e ingénito”.2%" Este Abismo teve junto
consigo uma companheira cujo nome era “Endia, Graga e Siléncio”.2°2 Abismo teve
relagcbes com Endia e o casal gerou um filho chamado Nous, que também é conhecido
por “Unigénito, Pai e Principio de Todas as coisas”.?®> Abismo e Endia tiveram,
também, uma filha chamada Verdade.2%* Estes quatro seres formam, conforme os
gnosticos, a “Tétrada pitagorica que chamam também Raiz de todas as coisas”.?%°
Adiante, quando os nomes dos édes reaparecerem, usar-se-a sempre o primeiro

nome aqui aferido, para facilitar a compreenséo das variantes do sistema.

Nous teve por descendéncia Logos e Zoé, e estes, por sua vez, geraram o
Homem e a Igreja.?’® Estes dois casais tiveram, respectivamente, doze filhos cada.

Nas palavras de Ireneu,

O Logos e Zoé geraram, depois do Homem e da Igreja, outros dez Edes,
cujos nomes dizem ser estes: Abissal e Confusdo, Aguératos e Unido,
Autoproduto e Satisfagéo, Imével e Mistura, Unigénito [o Neto?] e Felicidade.
Estes sdo os dez Edes que dizem derivar do Logos e da Zoé. Por sua vez,
também o homem com a Igreja produziu doze Edes, aos quais atribuem estes
nomes: Consolador e Fé, Paterno e Esperanga, Materno e Caridade, Eterno
e Compreensao, Eclesiastico e Bem-Aventuranga, Desejado e Sofia.2”

A matéria, conforme estes gnosticos, se originou da paixado de Sofia, que
concebeu virginalmente um aborto, sem participagdo do Desejado, ao sentir desejo
por conhecer o Protopai.?%® Este Abismo, ou Protopai, ndo permitia a ninguém, exceto
a Nous, conhecé-lo, e Abismo e Nous se uniram e geraram o Limite, um poder que
separa os outros édes do Abismo.2%° Sofia foi purificada espiritualmente apds ter sido

crucificada no Limite e reintegrada a comunhdo dos demais édes.?'® Isto nao

201 |IRENEU, 1995, p. 31.
202 |RENEU, 1995, p. 31.
203 |IRENEU, 1995, p. 32.
204 |IRENEU, 1995, p. 32.
205 |IRENEU, 1995, p. 32.
208 |IRENEU, 1995, p. 32.
207 |IRENEU, 1995, p. 34.
208 |IRENEU, 1995, p. 34.
209 |IRENEU, 1995, p. 34-35.
210 |RENEU, 1995, p. 35.



87

aconteceu com sua descendéncia — o aborto — que eles chamam de Entimese;
Entimese ficou afastada dos édes e dela proveio toda a substancia material, ou seja,

“a ignorancia, a tristeza, o medo e o assombro”.2'

O Nous, ou Unigénito, gerou um novo casal de filhos ap0ds isto ter acontecido,
a saber, Cristo e o Espirito Santo.?'? O Cristo dos gndsticos doutrinou os édes acerca
do conhecimento do Abismo.?'® O Espirito Santo dos gndsticos os ensinou a dar
gragas ao Abismo. Os édes cantaram um louvor a ele. Este louvor se tornou “Jesus,
que também se chama Salvador, Cristo e Logos”.?'* Junto com este Jesus, também

foram emitidos os anjos.?'®

Entimese, por sua vez, também conhecida como Acamot, esteve fora da
comunhdo dos édes, chamada também de Pleroma, e sofreu diversas paixdes. O
Cristo filho de Nous teve piedade dela e deu-lhe forma e sabedoria, para depois
esvazia-la, a fim de que sentisse desejo pelas coisas superiores.?'® Apos ser barrada
pelo Limite na sua tentativa de conhecer o Abismo, ela sentiu desejo também de estar
com Cristo, o filho de Nous.?'” As emocdes de Entimese geraram a matéria da qual o
presente universo é constituido, e o desejo pelo Cristo filho de Nous gerou as almas,
conforme os gnosticos.?'® Mais tarde, o Cristo, filho de Nous, se reuniu com

Entimese.2'® Desta reunido foram gerados os seres humanos pneumaticos.

Sobre a dimensado do Pleroma, as pesquisas da egiptdloga inglesa Violet
MacDermot levam a conclusao que o conceito “Pleroma” era considerado o oposto ao
conceito de “deficiéncia”.??® Enquanto Pleroma é a criagdo perfeita de um Deus

supremo, a criagao visivel é obra da rebelido de uma entidade inferior.??’

Ha trés criagdes, a saber, uma material, a qual é chefiada pelo Demiurgo, uma

psiquica — as almas geradas pela conversdo de Acamot a este Cristo — e 0s seres

211 JRENEU, 1995, p. 35.

212 |RENEU, 1995, p. 35.

213 |RENEU, 1995, p. 35.

214 |RENEU, 1995, p. 36.

215 |RENEU, 1995, p. 36.

216 |RENEU, 1995, p. 40.

217 |RENEU, 1995, p. 41.

218 |IRENEU, 1995, p. 41.

219 |RENEU, 1995, p. 42-43.

220 MACDERMOT, Violet. The concept of Pleroma in Gnosticism. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden:
Brill, 1981. p. 76.

221 MACDERMOT, 1981, p. 78.



88

pneumaticos, que foram concebidos pela relagdo de Acamot com este Cristo.??? Os
gnésticos com os quais Ireneu teve contato identificaram o Deus dos judeus e cristaos
com esse Demiurgo e ndo |he atribuem nenhuma caracteristica notavelmente

positiva.??

Como sao trés as criagdes, sao trés as predestinagdes. Os homens que foram
criados pelo Demiurgo haverdo de perecer por serem matéria apenas e nao terem
alma, conforme os ensinamentos da gnose. As almas que foram geradas pela
conversdo de Acamot a Cristo, filho de Nous, poderao ser salvas apenas se praticarem
boas obras — seus corpos sao materiais e nao serao salvos. Os homens pneumaticos,
que sao identificados como os membros da comunidade gndstica que “foram iniciados
nos mistérios de Acamot”, salvam-se pela sua natureza, sendo indiferente como vivem
e quanto bem ou mal fazem para esta perspectiva.??* A salvagcio dos pneumaticos se
dara quando todas as pessoas que estao predestinadas para virem a ser gnosticas se
converterem - isto fara com que Acamot tenha um novo esposo, a saber, o Jesus que
foi gerado por todos os édes. A conversao de todas as pessoas predestinadas a gnose
também fara o Demiurgo ascender a um lugar chamado Intermediario, para onde irdo
também as almas (psiqués) dos seres humanos que fizeram o bem — a comunidade
cristd era considerada psiquica. Os gndsticos, que sdo apenas espirito, sem alma,
ascenderao ao Pleroma, onde serdo casados com anjos. Fogo consumira a matéria e
ela deixara de existir, e com ela, os homens materiais e as almas que praticaram o

mal.225

O tedlogo reformado hungaro Andor Szabd interpreta a partir de outros
escritos gnoésticos que originalmente Acamot engravidou nao de Cristo, como Ireneu
apresentou, mas de todos os anjos que com ele estavam, e cada anjo, portanto, tem
em um unico fiel gndstico seu respectivo filho e marido, e vice-versa.??® Isto significaria
que nao ha trés criagdes, mas sim duas criagdes de dois grandes grupos (homens
materiais e psiquicos) e miriades de criagdes, cada uma para cada homem gnéstico

do planeta, e reforga ainda mais a diversidade das origens do mundo. Talvez Ireneu

222 IRENEU, 1995, p. 43-44.

223 IRENEU, 1995, p. 45-46.

224 IRENEU, 1995, p. 47.

225 IRENEU, 1995, p. 49.

226 3ZABO, Andor. Die Engelvorstellungen vom AT bis zur Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.).
Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Glitersloher
Verlagshaus, 1980. p. 149.



89

considerou a ideia de um homem desposar seu proprio pai como marido grotesca
demais para ser reproduzida ou sequer realista como confissdo de fé e alterou o texto

desta forma.

Este longo apanhado teve o fim de apresentar o ponto de partida de Ireneu
ao defender a compreensao de Deus dos cristdos perante as criticas da gnose. Antes,
porém, de pesquisar as seitas e doutrinadores com sistemas divergentes a este
apresentados por Ireneu, € necessario perguntar se o testemunho de Ireneu tem
crédito — isto é, se houve de fato uma religido chamada gnose naquele tempo cuja

doutrina era semelhante a apresentada por ele.

O recurso mais apropriado para este fim é aquele a pesquisadores da
Antiguidade que estudam religides daquele periodo. Por muito tempo, a mais
fidedigna fonte disponivel a academia sobre o assunto eram os Pais da Igreja, em
especial aqueles, como Ireneu, que se ocuparam com a refutacéo de heresias. Ja hoje
em dia, com os avangos da arqueologia, ha outras fontes disponiveis. Um tedlogo e
cientista religioso da historia recente, o evangélico aleméo Karl-Wolfgang Troger, que
analisou fragmentos da biblioteca de Nag Hammadi e pesquisou o tema da origem do
mundo conforme os gndsticos, emite o seguinte veredito sobre fontes de Pais da
Igreja:

Ainda que o grau de confiabilidade é diferente entre uns e outros
heresidlogos, € possivel registrar um grande lucro. Pois das suas
apresentagbes recai luz sobre as fontes e o inverso também se aplica. Algum
dado aqui ou acola serve como chave para a compreensao de uma area
coberta em trevas até entdo. Com ajuda das apresentacbes dos Pais da
Igreja foi possivel completar lacunas textuais, colocar partes de textos na

ordem correta e o conhecimento sobre sistemas gndsticos pode ser
ampliado.??”

Tréger apresenta uma imagem favoravel de todos os heresiologos, de forma
que os escritos deles ajudaram a comunidade cientifica até mesmo a completar

lacunas que a arqueologia ndo conseguia encontrar. Outros pesquisadores

221 TROGER, Karl-Wolfgang. Einfiihrung: Zum gegenwaértigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-
Forschung. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue
Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 30. (Tradugdo nossa).
Original: Wenn auch der Grad der Zuverldssigkeit bei den einzelnen Héaresiologen verschieden ist,
darf man doch insgesamt einen groBen Gewinn verbuchen. Denn von den Referaten féllt Licht auf
die Quellen und umgekehrt. Manche Angabe hier oder dort erweist sich als Schliissel fiir das
Versténdnis einer dunklen Stelle. Mit Hilfe der Kirchenvéter-Referate konnten mitunter Textliicken
ergénzt, Textteile eingeordnet und die Kenntnis lber gnostische Systeme erweitert werden.



90

interessados em sistemas gndsticos, como o historiador e coptélogo alemao Peter
Nagel, chegam até mesmo a recorrer a Contra as Heresias | como fonte para sua

pesquisa, citando o livro literalmente.?28

Isto € consequéncia da confiabilidade dos registros de Ireneu, porque alguns
dos textos de Nag Hammadi, conforme o tedlogo reformado escocés especialista em
gnosticismo Robert MclLachlan Wilson, sao perfeitamente compativeis com as
referéncias de Ireneu.??® O semitdlogo alemao especialista em gnose e mandeismo
Kurt Rudolph também atesta que Ireneu usou de fato alguns documentos originais
gndsticos em seu livro, apesar de que nao tinha um conhecimento completo sobre

todas as seitas da gnose.?3°

O ja citado Peter Nagel, que buscava compreender diferengas entre escolas
gnosticas quanto a sua interpretacdo da histéria da criagdo no livro de Génesis,
descobriu seis tendéncias interpretativas diferentes a partir dos fragmentos que lhe
chegaram até as maos. Ele adverte que os chamados “gndsticos libertinistas”?3! — o
nome que Nagel atribui ao grupo que Ireneu conhecia como professores do sistema
fundamental aqui exposto — tinham como pressuposto exegético a aproximagao
eclética de textos isolados de seu contexto maior do Antigo Testamento para
fundamentar doutrinas e praticas, ao passo que outros grupos tinham posicoes
diferentes em relacdo ao Antigo Testamento, desde a total desconsideracao até, por

exemplo, a redagédo corretiva.?3?

Karl-Wolfgang Troger afirma que a gnose hauria suas doutrinas de grande
variedade de fontes — desde o judaismo, passando por outras religides orientais, a

filosofia e até mesmo o cristianismo, o que explica facilmente a grande quantidade de

228 NAGEL, Peter. Die Auslegung der Paradieserzahlung in der Gnosis. /n: TROGER, Karl-Wolfgang.
Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher
Verlagshaus, 1980. p. 59.

229 WILSON, Robert McLachlan. Gnosis and the New Testament. Oxford: Basil Blackwell, 1968. p.
29.

230 RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. San Francisco: Harper & Row,
1977. p. 13.

231 NAGEL, 1980, p. 51. (Tradugao nossa). Original: Libertinistische Gnostiker.

232 NAGEL, 1980, p. 51.



91

posicionamentos em relagdo a um texto que € sagrado para duas religides diferentes,

como é o caso do livro do Génesis.233

Quanto a pergunta se este sistema fundamental gndstico de fato gerou
variantes, o teologo catodlico-romano austriaco Josef Frickel conclui sobre o
valentinianismo que este é fundamentado em uma gnose anterior?3* — possivelmente
o sistema aqui apresentado. Considerando esta premissa, ndao admira que outras

escolas surgissem deste movimento.

A pesquisa acima apresentada acarreta a necessidade de admitir dois
padrdes no porvir deste capitulo: O primeiro deles, que o registro apresentado por
Ireneu deve ser suficiente para admitir que havia, em Lido e/ou arredores, uma
comunidade gndstica com a doutrina caracterizada neste subitem e talvez outras, ou
fieis dentro dela, que seguiam as doutrinas de demais filésofos e seitas que seréo

apresentadas mais tarde neste capitulo.

Ainda é possivel considerar que Ireneu ouviu falar de comunidades gnésticas
de outros lugares do Império Romano que tinham doutrinas reproduzidas em Contra
as Heresias |. Entretanto, a pesquisa de Ireneu ndo pode ser considerada um
panorama de todas as doutrinas autoproclamadas gnosticas que havia no mundo a
seu tempo. Imagina-se que houve outras tradigdes que se identificavam com o nome
de gnose, que sao desconhecidas até mesmo a comunidade cientifica da atualidade,

e tampouco eram conhecidas a Ireneu ou foram registradas por ele.

Esta opinido é reforgada pelas pesquisas do tedlogo evangélico aleméo
Walther Eltester. Especialista em assuntos de cristandade primitiva, ele explica que o
sistema gndstico apresentado pelo heresiodlogo € uma tentativa de reconciliagao entre
gnose e cristianismo, que ndo é representativa para toda a gnose, pelo contrario,

desponta por causa desta sua caracteristica.?3°

Em segundo lugar, que por isto ndo é possivel se valer de fontes bibliograficas
que nao se relacionem aos registros de Contra as Heresias | e |l para estudar a

233 TROGER, Karl-Wolfgang. Gnosis und Judentum. In: TROGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament —
Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus,
1980. p. 161.

234 FRICKEL, Josef. Naassener oder Valentinianer? In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and
Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Birill,
1981. p. 118.

235 ELTESTER, Walther. Christentum und Gnosis. Berlin: Tépelmann, 1969. p. 88.



92

apologética da compreensao de Deus de Ireneu em relagéo a gnose. Uma vez que
“Contra as Heresias” nao pode servir de panorama para a totalidade das vertentes
gnosticas, ndo é plausivel aplicar a apologética de Ireneu de Lido a uma vertente
gnostica qualquer, e sim apenas aquelas que ele enumera no seu livro, de acordo com

as caracteristicas que ele atribui a estas vertentes.

3.1.1.2 Variantes deste sistema

Entre os doutrinadores que divergiam do que lreneu apresentou como
“sistema fundamental gndstico”, destacam-se alguns que n&o inovaram na doutrina
da criagdo quanto ao conteudo, mas sim quanto a nomenclatura. Assim, Valentim e
Secundo, e alguns mestres cujo nome Ireneu ignorava, professavam quase a mesma
doutrina sobre a origem do mundo, usando, porém, nomes diferentes para édes e

grupos de édes.

Valentim, a titulo de exemplo, doutrinava que Abismo e Endia se chamavam
juntos “Diada Inefavel”.238 A principal variante em relagédo ao sistema fundamental em
Valentim é a genealogia de algumas das entidades apresentadas no sistema
fundamental.?®” Secundo também apresenta variacdes neste sentido, alterando

nomenclaturas e genealogias.?38

Havia mestres de nomes desconhecidos a Ireneu — possivelmente vieram até
ele escritos ndo assinados com tais doutrinas — que professavam o Abismo como
descendente de oito édes anteriores a ele. Seja lembrado aqui que o assim chamado
sistema fundamental apresentado por Ireneu denota o Abismo e sua companheira

Enodia como origem de todas as coisas.?®

Ptolomeu e sua escola ja ensinavam que o Abismo tinha duas companheiras,
chamadas Pensamento e Vontade, e que elas concebem simultaneamente o Nous e
a Verdade, sendo que cada uma € mae dos dois ao mesmo tempo.?4° Também havia

divergéncias em questbes de genealogia dos édes nesta escola.?*' Conforme Hans-

236 |IRENEU, 1995, p. 65.
237 |IRENEU, 1995, p. 65.
238 |RENEU, 1995, p. 65.
239 |IRENEU, 1995, p. 67.
240 |IRENEU, 1995, p. 68.
241 IRENEU, 1995, p. 69.



93

Gebhard Bethge, tedlogo evangélico alemao que se destacou em pesquisas da
biblioteca gnéstica de Nag Hammadi, os discipulos de Ptolomeu criam que Caim, Abel
e Sete fossem cada um, respectivamente, um representante das criacbes carnal,

psiquica e pneumatica.?*2

Carpécrates ensinava que este mundo nao era a criagao do Demiurgo, e sim
de varios anjos, os assim chamados arcontes.?*® Cerinto, por sua vez, concebia a
criacdo do mundo como obra de uma “poténcia” que sequer conhecia o Deus

supremo, tdo distante que estava deste éon.2**

Carpécrates e Cerinto concordam entre si na doutrina de que Jesus Cristo —
aquele retratado nos evangelhos do Novo Testamento, ndo as varias entidades
gnosticas com nomes semelhantes — teve uma origem meramente humana.?#
Carpdcrates ensinava que a alma de Jesus tinha o poder de desprezar os criadores
do mundo e este desprezo teve como consequéncia o empoderamento por parte do
Abismo para ascender aos céus.?*¢ Cerinto ensinava que o Cristo desceu como
pomba sobre Jesus durante o seu batismo e saiu dele antes da crucificacéo, voltando

para as regides superiores, e Jesus — sem Cristo — morreu e ressuscitou.?4’

A leitura de Contra as Heresias | mostra que questdes doutrinarias nunca
estiveram livres de discordia nesta religiosidade. As convicgbes sobre numero,
atributos, nomenclatura, genealogia e obras de entidades veneradas nestas escolas
da gnose apresentadas por Ireneu eram as mais diversas tanto dentre quanto dentro

das proprias escolas.

Emblematica para apresentar este estado de coisas é a afirmacédo que o
heresidlogo faz sobre as diferentes cristologias de ndo uma escola, e sim de um e o
mesmo professor, Valentim. “Quanto a Jesus, ele [Valentim] o faz derivar ora do éon
que se separou da Mae e se reuniu com os outros, isto €, Desejado; ora daquele que

voltou ao Pleroma, isto &, Cristo; ora do Homem e da Igreja.”?*® Se um e 0 mesmo

242 BETHGE, Hans-Gebhard. Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis.
In: TROGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis
und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 162.

243 IRENEU, 1995, p. 105.

244 IRENEU, 1995, p. 107-108.

245 IRENEU, 1995, p. 104-105; p. 107-108.

246 IRENEU, 1995, p. 105.

247 IRENEU, 1995, p. 108.

248 IRENEU, 1995, p. 65.



94

doutrinador apresenta trés genealogias diferentes e incompativeis entre si para uma
e a mesma entidade, nao é dificil compreender o porqué de divergéncias doutrinarias

serem uma marca tao evidente do movimento.

Poucas referéncias sobre o desfecho das escolas gnosticas aqui
apresentadas sdo encontradas na historiografia. Peter Nagel explica que a
diversidade de cristologias chegou a causar um cisma no gnosticismo valentiniano.?4°
O tedlogo evangélico e historiador Klaus Koschorke explica que esta doutrina teve sua
maior expansao no final do século Il e no inicio do Ill, diminuindo em importancia a
ponto de toda referéncia a eles deixar de existir apés o século VIII.?° O préprio
Koschorke explica que as referéncias a gnose apos o ano 210 sdo extremamente
esporadicas,?®®! e esta é a razéo pela qual as escolas acima descritas carecem de

relatos amplos na historiografia.

Antes de sua extingdo, membros e comunidades da gnose valentiniana
experimentaram varios destinos diferentes, como o isolamento, a admissao na igreja
crista, o sincretismo com formas diferentes de gnose, o retorno a cultos pagaos e até
mesmo a conversdo ao maniqueismo.?®?> N&o seria estranho, considerando a
variedade de caminhos que esta religido tragou, que as outras escolas gnosticas que
adaptaram o que Ireneu chama de sistema fundamental a seus propdsitos mais tarde
passassem a se identificar ou a serem identificadas com Valentim — isto explicaria o

desaparecimento dos outros nomes de escolas gndsticas do registro da histéria.

3.1.1.3 Demais escolas e seitas

Ha também outras escolas gnosticas mencionadas por Ireneu, e religides que
nao necessariamente sdo gnoésticas, cuja compreensao de Deus é refutada e por isto

merecem mengao.

Uma delas é a gnose barbelonita, que tem uma genealogia de édes muito

diversa das estudadas até entdo. Aparenta que ndo era somente muito diversa do

249 NAGEL, 1980, p. 60.

250 KOSCHORKE, Klaus. Zur Spatgeschichte der valentinianischen Gnosis. In: KRAUSE, Martin (Org.):
Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies.
Leiden: Brill, 1981. p. 126.

251 KOSCHORKE, 1981, p. 126.

252 KOSCHORKE, 1981, p. 121.



95

sistema fundamental de Ireneu, mas também dentro desta escola ndo havia certeza
sobre qual a sequéncia correta das geragdes. O pesquisador holandés de historia
religiosa helenistica Roelof van den Broek analisou textos sagrados desta religido,
nominalmente o assim chamado Apdcrifo de Jodo, e os comparou com a mencéo de
Ireneu sobre a gnose, apresentando vérias divergéncias.?% E possivel que havia uma
congregacgao barbelonita conhecida por Ireneu que tinha uma doutrina divergente

daquelas que empregavam em seus rituais os textos estudados por van den Broek.

Considerando o que foi apresentado acima, para a presente pesquisa,
interessa apenas sua doutrina de criagdo do mundo — aqui, Sofia (Acamot), que nao
tem esposo como nas outras gnoses e € chamada também de Espirito Santo, usando
de simplicidade e bondade, gerou os édes de Ignorancia e Presungdo, de cujo
casamento — os dois juntos sdo denominados também Protoarconte — sairam os filhos
Iniquidade, Ciume, Homicidio, Vingancga e Paixao. Ignorancia criou o0 mundo em que

vive a humanidade antes de se casar com Presuncao e gerar estes filhos.?%*

Um grupo que o comentarista a tradugéo aqui empregada da obra Contra as
Heresias |, o missidlogo catdlico-romano brasileiro Hélcion Ribeiro, identificou como
ofitas e setianos, mas nao é chamado pelo nome no texto de Ireneu, tem ainda outra
genealogia do mundo. Segundo estes, o Abismo — que também ¢é o principio de tudo
conforme o sistema fundamental — tinha consigo uma luz que é chamada de Primeiro
Homem. O Primeiro Homem teve por filho o Segundo Homem, ou Filho do Homem. O
Pai e o Filho se uniram ambos ao Espirito Santo, que € a Primeira Mulher, e geraram
o Cristo. Ireneu nao explica de onde o Espirito Santo se origina neste sistema.?%> O
Espirito Santo ndo suportou ter relagdes com o Pai e emitiu uma Poténcia do seu lado

esquerdo; esta poténcia se chama “Esquerda, Prunico, Sofia, Macho-Fémea”.?%

Esquerda descendeu a abismos com agua e recebeu um corpo, que a prendia
nas aguas. Esquerda, porém, tinha um assim chamado orvalho de luz em si, o qual

Ihe deu poder de abandonar o seu corpo, com cuja matéria fez o céu que conhecemos.

253 VAN DEN BROEK, Roelof. Autogenes and Adamas. /In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and
Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill,
1981. p. 19.

254 |RENEU, 1995, p. 112-113.

25 |RENEU, 1995, p. 114.

25 |RENEU, 1995, p. 115.



96

Esquerda teve um filho, aparentemente sem esposo, e este teve mais um filho sem

esposa e assim sucessivamente, sendo ao todo sete descendentes.?%’

Nesta ordem, os nomes deles sdo Jaldabaoth, lao, Sabaoth, Adonai, Elohim,
Horeu e Astafeu. Jaldabaoth se gabava de ser o unico Deus, ao passo que a méae dele
Ihe respondia que havia ainda “o Pai de Todas as Coisas, o Primeiro Homem, e o
Homem, Filho do Homem.”?%8 Para distrair seus descendentes da voz de sua méae,
Jaldabaoth criou o ser humano com a ajuda deles. Jaldabaoth se irou contra sua
criacdo porque Esquerda interferia constantemente no convivio entre os dois,
conferindo poderes espirituais ao ser humano e lhe ensinando a desobedecer ao seu

criador.2%°

A historia da queda da humanidade em Génesis € interpretada de forma
positiva, diferente da tradicao crista, sendo que Esquerda induziu a serpente a fazer
Adao e Eva desobedecer a Deus, comendo do fruto proibido. Este alimento fé-los

conhecer as poténcias superiores e desprezar os sete descendentes de Esquerda.?6°

Jaldabaoth tentou destruir a humanidade novamente pelo dilavio, mas
Esquerda salvou Noé e os seus. Jaldabaoth fez uma alianga com Abrado e formou

dos descendentes dele o povo hebreu, tirando-os do Egito por meio de Moisés.?%"

A religido aqui apresentada tem uma compreensao divergente acerca dos
profetas do Antigo Testamento aquela do judaismo e cristianismo. Se judeus e
cristdos acreditam que todos os profetas deste corpo textual falaram em nome do
mesmo Deus, ndo € assim conforme o sistema gndstico que Ribeiro identificou como

ofitico e setiano.

Eis como distribuem os profetas: de Jaldabaoth eram Moisés, Jesus, filho de
Nave [0 nome grego de Josué], Amés e Habacuc; de lao, Samuel, Nat3,
Jonas e Miquéias; de Sabaoth: Elias, Joel e Zacarias; de Adonai: Isaias,
Ezequiel, Jeremias e Daniel; de Eloim: Tobias e Ageu; de Hor: Miquéias e
Naum; de Astafeu: Esdras e Sofonias. Cada um deles glorifica o seu Pai e
Deus.262

257 |RENEU, 1995, p. 115.
258 |RENEU, 1995, p. 116.
259 |RENEU, 1995, p. 117.
260 |IRENEU, 1995, p. 117.
261 |IRENEU, 1995, p. 119.
262 IRENEU, 1995, p. 119.



97

Esquerda gerou duas emissdes de homens em Isabel e Maria. Maria deu a
luz Jesus, e por intermédio do Primeiro Homem, o Cristo desceu em Jesus durante o
batismo oficiado por Jodo Batista, filho de Isabel; o Cristo em Jesus ensinou o Pai
desconhecido, o que enfureceu Jaldabaoth, o qual, por sua vez orquestrou a
crucificagdo de Jesus.?®3 Cristo saiu de Jesus, voltando as areas superiores, e

ressuscitou Jesus em um corpo diferente, “psiquico e pneumatico”.264

Fica a pergunta qual a principal diferenca entre estes dois grupos identificados
aqui por Hélcion Ribeiro no texto de Ireneu. Peter Nagel explica que setianos rejeitam
categoricamente as figuras do Antigo Testamento, enquanto ofitas tinham a tradigao
de interpretar o texto no sentido oposto ao original, trocando papéis e fungdes. Ele
adiciona que estas duas formas de interpretacdo se sobrepunham em alguns
contextos, de modo que nao é possivel isolar os dois métodos um do outro em

cas0s.265

Dito isto, Nagel identifica o grupo mencionado por Ireneu como ofitas.?6¢ E
possivel que a respectiva comunidade ou subgrupo dentro de uma comunidade
analisada por Ireneu nem sequer se apresentava como professora de uma
determinada escola de pensamento gnodstica — isto explicaria porque ele ndo nomeou

a filosofia deste grupo, como o fez em outros casos.
3.1.1.4 Simao, o Mago e seus discipulos

Simao, que é conhecido das pessoas cristds a partir do livro de Atos dos
Apostolos, é apresentado por Ireneu como doutrinador gnéstico. Ele é abordado aqui
separadamente de outros doutrinadores por causa da opinido que ele professava
sobre si mesmo. Conforme Ireneu, ele doutrinava que Pai, Filho e Espirito Santo eram
manifestacdes dele proprio, usados em diferentes contextos quando ele promovia
uma revelagao para um determinado povo. Ele professava, porém, que era o éon mais
alto da gnose, descrito no sistema fundamental como Abismo.?%” Sim&o havia

comprado uma escrava de prostituicdo na Fenicia, cujo nome era Helena, e da qual

263 |IRENEU, 1995, p. 120-121.
264 |IRENEU, 1995, p. 121.

265 NAGEL, 1980, p. 51.

266 NAGEL, 1980, p. 53.

267 IRENEU, 1995, p. 99.



98

ele ensinava que era o éon Endia. Helena/Endia estava com Abismo/Simao desde o
principio e havia criado os anjos e as potestades do mundo, que a mantiveram cativa
e lhe causaram muito sofrimento.2%® Passando por muitas reencarnagoes, Helena por

fim desceu em um prostibulo e foi comprada la por Simo.

O ato de Sim&o comprar esta escrava para si proprio € compreendido dentro
da gnose simoniana como o inicio da salvagao do mundo. Ele e Helena deveriam
doutrinar os seus seguidores para que pudessem rejeitar os anjos criados por ela, que
sdo os criadores do mundo.?%® O professor japonés de teologia e especialista em
gnosticismo Sasagu Arai apresenta a historia posterior do simonianismo, na qual esta
Helena ganhou o papel de salvadora, e ndo mais apenas de salva, porém, confirma o
testemunho de Ireneu sobre Helena/Endia como as primicias da salvagéo, pelo menos

no que se refere a época de Ireneu e anterior.?”°

Erik Peterson mostra que a ideia de que muitos anjos governam o mundo
pode ter sido adaptada, mas nao foi inventada por Simao. Havia a compreensao no
judaismo que o povo judeu era povo de Deus, enquanto outros povos também eram
criagdo de Deus, mas sujeitos a um anjo nacional.?’! E possivel que Sim&o rebaixou
o Deus de Israel a um mero anjo nacional de Israel em sua doutrina para fundamentar

sua propria superioridade ao criador deste mundo.

Seu discipulo Menandro, apesar de ter uma cosmogonia parecida com Simao,
inventou um tipo de batismo em seu préprio nome — ndo em nome de Simao! — para
a salvacao dos discipulos de sua escola.?’? As doutrinas de Sim&o e Menandro foram
adaptadas por Saturnino e Basilides. Saturnino ensinava que Cristo quis destruir o
Deus dos judeus, que € um dos anjos criadores do mundo.?’3 Basilides explicava que

ha 365 céus, sendo que o Abismo fica no 365° e a terra abaixo do primeiro.?’4 Em

268 |IRENEU, 1995, p. 99.

269 |RENEU, 1995, p. 100.

210 ARAI, Sasagu. Zum “Simonianischen” in AuthLog und Bronté. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden:
Brill, 1981. p. 6-7.

2711 PETERSON, Erik. Friihkirche, Judentum und Gnosis: Studien und Untersuchungen. Wien:
Herder, 1959. p. 54-55.

212 |RENEU, 1995, p. 101.

273 |RENEU, 1995, p. 102.

274 |RENEU, 1995, p. 102.



99

cada céu ha diferentes anjos e os membros desta escola se esforgavam em

memorizar os varios nomes dos céus e dos anjos que habitam cada céu.?’®

Para Basilides, Jesus ndo foi crucificado, porém fez um ritual magico no qual
colocou Simao de Cirene na cruz e apareceu sob forma de Simao de Cirene, causando
que Simao morresse em seu lugar. Jesus € o Nous, filho do Abismo. Quem confessa
Cristo crucificado ainda é escravo dos anjos que criaram este mundo. E necessario

renegar a Cristo crucificado para conhecer o Abismo.27®

O coptologo alem&o Martin Krause apresenta um Basilides egipcio, que
alegou ter recebido suas doutrinas de um tradutor do apdstolo Pedro e do apdstolo
Matias (aquele que substituiu Judas).?’” Se este e o Basilides de Ireneu sdo a mesma
pessoa, premissa que nao pode ser nem verificada nem falsificada, percebe-se que
nao havia obje¢des morais dentro da escola de Simao em falsificar a origem das suas

doutrinas.

Por fim, um homem chamado Cerdao se estabeleceu em Roma — ele adaptou
as doutrinas de Simao, o Mago na época do patriarca romano Higino e criou um
sistema gndstico com dois deuses, um do Antigo e outro do Novo Testamento. O
historiador da igreja catdlico-romano alem&o Franz Xaver Seppelt delimita este
periodo como por volta do ano 135.278 O Deus do Novo Testamento é o Pai de Jesus
Cristo, o do Antigo Testamento ndo. “O primeiro é conhecido, o segundo é

incognoscivel; um justo, o outro bom.”?"®

Marciao, discipulo deste Cerdao, alterou a doutrina dele, atribuindo maldade
e varios outros defeitos ao primeiro Deus; Jesus aboliu, conforme Marcido, o poder
deste Deus. Marcido redatou o Evangelho de Lucas e cartas de Paulo, para adapta-
los a sua doutrina, e oferecia este corpo como canone de sua religido.?®° Marcigo

explicava que apenas a sua doutrina tem poder de salvar e que Abel, Enoque e Noé,

275 |RENEU, 1995, p. 104.

276 |RENEU, 1995, p. 102.

217 KRAUSE, Martin. Christlich-gnostische Texte. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and Gnosticism:
Papers read at the Eighth International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 54.

2718 SEPPELT, Franz Xaver. Geschichte der Papste: von den Anfingen bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts. Miinchen: Kdsel, 1954. p. 20-21.

219 |RENEU, 1995, p. 109.

280 IRENEU, 1995, p. 109.



100

ao contrario de Caim e seus semelhantes, ndao foram salvos pelo sacrificio de Jesus,

por serem adoradores do Deus do Antigo Testamento.?8’

O tedlogo evangélico e cientista religioso alem&o Hans-Friedrich Weiss atesta
que a sucessao doutrinal de Sim&o a Marcido via Cerdao apresentada em Ireneu e
outros heresiologos € auténtica, porque a ideia da total antitese entre a Lei — Tora —
criada por um Deus e a graga — salvagao — emitida por outro Deus, apresentada por
Cerdao, ¢é hiperbolicamente aproveitada por Marciao, a ponto de que Marciao teve de

redatar os textos de Paulo para sustentar sua doutrina.22

3.1.1.5 Marcos, o Mago

Este Marcos, por fim, esta separado de outros doutrinadores, porque ele tem
uma doutrina sobre si proprio semelhante a Sim&do, o Mago, mas Ireneu ndo o
apresenta na sucessao doutrinal do mesmo. Conforme Ireneu de Lido, “este Marcos,
portanto, dizendo que so ele, por ser Unigénito, € o seio e o receptaculo do Siléncio

de Colabarso”.283

Conferindo este titulo com o sistema fundamental gnéstico aqui apresentado,
€ possivel supor que ele se entendia como uma encarnagado do éon Nous. Nao é
garantido, porém, que se trata de Nous, porque ha outro éon, neto de Nous, que se

chama igualmente Unigénito no sistema fundamental.

Marcos considerava o alfabeto grego um alfabeto sagrado, e os nimeros que
eram escritos com letras naquele sistema também representavam conceitos sagrados
em sua opinido. Assim, ele somava os valores numeéricos de letras que compunham
determinada palavra, e considerava o numero como sagrado, e praticava grandes
jogos de numerologia para fundamentar as suas doutrinas deste modo. Ele garantia

que recebeu estas doutrinas do éon Siléncio. Possivelmente este é Endia.?®*

Segundo Ireneu, Marcos também alegava ter recebido uma revelagado de

quatro édes chamados de Tétrada Superior. A Tétrada Superior se chama “Inefavel e

281 IRENEU, 1995, p. 110.

282 WEISS, Hans-Friedrich. Das Gesetz in der Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes
Testament — Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gltersloher
Verlagshaus, 1980. p. 76.

283 IRENEU, 1995, p. 74.

284 |IRENEU, 1995, p. 74-75.



101

Siléncio, Pai e Verdade” no sistema de Marcos. Se esta Tétrada Superior for
equivalente aquela que no item “O sistema fundamental gnéstico conforme Ireneu de
Lido” se chama de Tétrada Pitagorica, isto €, Abismo, Endia, Nous e Verdade,

possivelmente Marcos se identifica com Unigénito o Neto.

Nesta revelagao, ele viu uma mulher nua composta de letras gregas, da qual
foi-lhe dito que era o éon Verdade. A cabega era composta de alfa e dmega, a primeira
e a ultima letras do alfabeto, e o0 pescog¢o de beta e psi, a segunda e antependultima, e
assim sucessivamente, até os pés, que eram my e ny, onde a contagem progressiva
desde a primeira letra e a regressiva desde a Ultima se encontram.?® Disto pode ser
depreendido que, para Marcos, realmente o alfabeto grego era sagrado por defini¢ao,
nao necessariamente por escrituras compostas neste idioma, afinal, conforme
Marcos, a verdade consiste exclusivamente de suas letras, e ndo de uma afirmacao
ou conjunto de afirmacgdes, como, por exemplo, “Jesus Cristo € Senhor”, que pode ser

traduzida para este idioma.

A liturgia das comunidades gnésticas que Marcos e seus discipulos fundaram
foi apresentada por Ireneu em Contra as Heresias |, e como o assunto interessa a
tematica da compreensao de Deus, é necessario fazer um breve apanhado dele. E a
unica das escolas gnosticas da qual Ireneu da explicito testemunho de que tiveram
atividade missionaria perto de Lido; entretanto, o vasto conhecimento de outras
correntes gnosticas pressupde que Ireneu teve contato direto também com outras
escolas. Ireneu teve acesso ao sistema liturgico desta escola através de peniténcia
publica feita por apodstatas desta religiao que desejavam participar da comunidade

crista de Liao.

Trata-se de um tipo de celebragcdo eucaristica completamente diferente da
tradicdo cristd, seguida de uma sessdo de profetismo e intercurso sexual. A
comunidade tinha como publico-alvo mulheres da elite social da época. Durante a
celebracao eucaristica, invocava-se o éon “Graga” — possivelmente o mesmo Siléncio
descrito acima — e se enchia um célice grande até a borda a partir de um célice menor,
sendo que a bebida se tingia de vermelho durante o processo, 0 que era atribuido ao

éon, que supostamente misturava seu sangue nela.?%¢ Ao mesmo éon se atribuia a

285 IRENEU, 1995, p. 75-76.
28 IRENEU, 1995, p. 70.



102

capacidade do oficiante de profetizar, e a ele o oficiante intercedia para que as
mulheres presentes pudessem profetizar. Caso tudo ocorresse de acordo com o
planejado, a mulher ficaria possessa deste éon e profetizaria em seu poder, e depois,
em gratidao ao oficiante, deveria lhe entregar muitos bens e manter relagcdes sexuais

com ele.287

3.1.1.6 Conclusao sobre os sistemas gnésticos

Percebe-se que ha caracteristicas que sdo comuns a todas as correntes
gnosticas aqui analisadas. Nenhum destes grupos € monoteista — todos eles
consideram a numinosidade como composta de uma variedade de principios

desiguais, e desconsideram a ideia de um unico principio para todo o Universo.

Todos consideram a matéria como ruim e desprezivel por defeito. Isto se
deriva da opiniao de que nao foi o supremo éon que criou a matéria, € sim um éon
inferior, ou até mesmo um ser inferior a um éon, como um anjo ou um grupo de anjos,
por exemplo. Este ser ou seres inferiores eram afeitos de qualificagdo moral inferior,
digna de repudio, conforme a doutrina destes sistemas. O coptélogo austriaco Robert
Haardt — ndo idéntico com o bem mais conhecido homdénimo colecionador e
pesquisador de globos terrestres, seu pai — explica que, assim, o éon supremo ficava
escusado e um ou mais édes inferiores responsabilizados pela existéncia da
maldade.?88 Também é escusado o ser humano, porque ele ndo tem culpa da ira e
das mas atitudes do Demiurgo, conforme o tedlogo evangélico aleméo Karl-Martin

Fischer.28°

Sobre a estrutura da comunidade, vale ressaltar que nao era aberta para todas
as pessoas. Nenhum destes movimentos se considerava uma religido universal, e
esta € uma possivel razdo para o declinio e a extingdo da religido. Os gnésticos
descritos aqui costumeiramente se consideravam superiores ao restante da

humanidade, as vezes, seus doutrinadores proclamavam-se como deuses ou

287 |IRENEU, 1995, p. 71.

288 HAARDT, Robert. Schépfer und Schépfung in der Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes
Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gltersloher
Verlagshaus, 1980. p. 44-45.

289 FISCHER, Karl-Martin. Adam und Christus. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament —
Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus,
1980. p. 288.



103

salvadores superiores ao criador ou as poténcias criadoras deste mundo. Kurt
Rudolph explica que as comunidades gnosticas eram muito mais escola do que
comunidade, isto &, o centro da vida comunitaria era a transmissdo de doutrinas.?®® O
tedlogo evangélico alemao Georg Strecker apresenta a gnose como diametralmente
oposta ao cristianismo neste sentido, sendo que ela era um grupo fechado, ao passo

que o cristianismo quer alcangar toda a humanidade.?°"

A exegese gnostica diferia muito da exegese crista, porém, isto € a unica
caracteristica que se Ihe pode atribuir como um todo, porque também dentre e até
mesmo dentro das escolas havia preceitos exegéticos contrarios, ao ponto de
tradigcbes opostas e irreconciliaveis serem encontradas em uma e a mesma escola.
Esta caracteristica do gnosticismo nao permite que o presente subitem se ocupe mais
com exegese gnostica — no subitem seguinte, no qual se estudara a apologética de
Ireneu a estes sistemas, apenas se fara mencao de textos, tradicbes sagradas ou
interpretacdes gndsticas em referéncia a escola, seita ou doutrinador que a professou,

€ apenas caso Ireneu mencionou o assunto em relagao a compreensao de Deus.

Uma constante, porém, merece atengdo: A revelacdo da gnose € uma
autopredicagao. A partir de fontes diferentes das de Ireneu, o teélogo evangélico e
historiador eclesiastico alemao Wolfgang Ullmann estabelece esta constante.?®? Isto
explica por que os magos Marcos e Simao tiveram a liberdade de se anunciarem como
encarnagoes de édes divinos sem que esta encarnagéo pudesse obrigatoriamente ser
interpretada como cumprimento de alguma profecia, como foi o caso com a

encarnacgao de Cristo na doutrina da comunidade crista.

3.1.2 A resposta de Ireneu de Liao

A resposta de Ireneu as afirmagdes gnosticas sobre a natureza de Deus é

encontrada logo no inicio de Contra as Heresias Il. La, Ireneu resume as breves

200 RUDOLPH, Kurt. Sophia und Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament —
Frilhjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus,
1980. p. 229.

291 STRECKER, Georg. Judenchristentum und Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes
Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gltersloher
Verlagshaus, 1980. p. 268.

292 ULLMANN, Wolfgang. Apokalyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: TROGER, Karl-Wolfgang
(Org.). Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin:
Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 184.



104

refutacdes que ja enunciou em Contra as Heresias | e introduz o segundo livro de sua
série. “Demonstramos que um so6 é o Deus criador que nao é fruto de degradagéao e
que ndo ha nada acima dele nem depois dele”?°. Esta frase servira como eixo para a

presente secdo do capitulo.

3.1.2.1 Deus é unico

Como foi suficientemente provado pelos testemunhos de Ireneu e confirmado
por fontes da arqueologia, a gnose ndo era monoteista. Isto a faz incompativel com o
cristianismo, uma religido declaradamente monoteista. Como, todavia, Ireneu

fundamentou o monoteismo perante a gnose?

O fundamento inicial se encontra em Contra as Heresias |, no qual Ireneu
apresenta a sua compreensdo de Deus como baseada em provas escrituristicas. A
comunidade gnostica que Ireneu conhecia se valia de livros sagrados do cristianismo
para fundamentar a sua teologia, e o heresidlogo entendia que a exegese praticada
pelos gnésticos nao era legitima. Sera reproduzido aqui um trecho do Evangelho de

Jodo que gerava dissensdes entre cristaos e gnoésticos (Jodo 1,1-3; 14).

"No principio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus.
2Ele estava no principio com Deus. 3 Todas as coisas foram feitas por ele, e
sem ele nada do que foi feito se fez. * Nele estava a vida, e a vida era a luz
dos homens. [...]" E o Verbo se fez carne, e habitou entre nés, e vimos a sua
gldéria, como a gléria do unigénito do Pai, cheio de graca e de verdade.

Os exegetas gndsticos conhecidos por Ireneu tinham a seguinte interpretagéo
sobre este texto: “Principio” ndo € um advérbio de tempo, e sim um nome proprio.
Principio, Verbo (Logos em grego) e Deus sao trés édes distintos. Conforme o sistema
fundamental apresentado acima, Principio equivale ao Abismo, Deus ao Nous e Verbo

ao Logos.?%*

Quando Joao escreve “todas as coisas foram feitas por meio dele, e sem ele
nada do que foi feito se fez”, os exegetas da gnose em questao compreendem que
isto se refere aos édes que descendem do Logos conforme o sistema gndstico. A vida

que estava no Verbo (v. 4) é o éon Zoé (vida em grego), casado com Logos. “A luz

293 IRENEU, 1995, p. 125.
2% |RENEU, 1995, p. 56-57.



105

dos homens” € interpretada como o casamento entre os é6es Homem e Igreja. No v.
14, Unigénito, Graga e Verdade sao interpretadas como nomes préprios de outros

édes e ndo como um titulo de Cristo e dois de seus atributos.2%®

Assim, Principio, Verbo, Deus, Vida, Homem, Igreja, Graca e Verdade sao
nomes de édes, e figuram uma ogdbada de édes. O Evangelho de Joéo, sob esta
otica, € um livro perfeitamente compativel com o politeismo, afinal, ensina nao a
relacdo do Filho de Deus com seu Pai e o0 mundo, mas anuncia a gléria de uma

ogdbada de deuses.

Ireneu discorda desta interpretagcédo. Imagina-se que quando escutou ou leu
esta doutrina pela primeira vez se espantou muito, pois seu professor Policarpo, que
foi discipulo de Jodo, nunca lhe ministrou uma doutrina politeista, muito menos

apresentou que isso fosse possivel a partir do evangelho escrito pelo seu mestre.

O heresidlogo comecga a apresentar este ponto de vista, mostrando que o
Evangelho de Joao, seu avd na fé, é incompativel com a doutrina gnéstica e nao foi
escrito para reproduzir os sistemas de divindades gnosticas. Ele inicia mostrando que
a ordem cronoldgica das emissdes de €des nao € respeitada — afinal, o livro ndo fala
de emissdes, e sim de um unico Deus e seus atributos — e n&o existe uniformidade na
apresentacao dos édes femininos, ou seja, a Igreja € subentendida, mas Gracga e

Verdade s&o explicitadas.?%

A principal refutagdo contra esta exegese € que o restante do Evangelho de
Joao discorre acerca de um unico Jesus Cristo, e ndo de varias poténcias, e que nao
reproduz as genealogias do sistema gndstico, e sim a salvagcdo da humanidade pela

morte e ressurreigdo de Jesus Cristo.2%7

Depreende-se destas maximas que Ireneu advoga a necessidade de analisar
um texto religioso em primeira instancia a partir de seu proprio contexto cultico e
literario, e ndo a partir de uma religidao que proclama outros deuses e de livros que

transmitem a doutrina desta religido alheia do contexto cultico original.

Se na obra anterior “Catequese e Leitura Biblica no Contexto da Patristica” foi

elucidado que Ireneu e todos os outros autores la analisados se valeram com

2% |IRENEU, 1995, p. 57.
2% |IRENEU, 1995, p. 58.
297 IRENEU, 1995, p. 59-60.



106

preferéncia ou exclusividade das escrituras sagradas do cristianismo para fazer
catequese cristd,?® sendo que obras de tradigdbes que nido adoram o Deus dos
cristdos faltam por completo, o oposto também nao é admissivel. Livros gndsticos ndo
devem ser usados para instruir a comunidade cristad na fé, e livros sagrados cristdos
nao anunciam a gnose. Caso este argumento aparecer posteriormente na apologética
da compreensdo de Deus de outros autores, sera retomado este assunto da

independéncia de tradigdes.

Este foi um argumento contra uma exegese que fundamentava o politeismo
dos gnodsticos. O argumento poderia ser retorcido contra o seu professor, porque, se
€ invalida para a fundamentacao de doutrinas de determinada religido a exegese de
um texto de uma tradicdo estranha a tal religido, pode-se afirmar também que a
refutacdo de tal exegese é insuficiente para a prova da falsidade da religido em

questao, porque a determinada exegese esta desautorizada por ser exdgena.

Em Contra as Heresias Il, ha um longo trecho onde o tedlogo se ocupa com
uma refutagdo baseada em razao simples. No referido caso, os tedricos gnosticos se
valiam novamente de um argumento biblico — isto &, ensinavam que o batismo de
Jesus aos 30 anos de idade (cf. Lc 3,23) era uma figura da Triacontada, ou seja, a
comunhao dos 30 é6es.?*® Desta vez, Ireneu poderia se referir ao Evangelho de Lucas
como um escrito monoteista centrado na vida, morte e ressurreicdo de Cristo,
entretanto, ele prefere refutar a doutrina que veio até as maos dele a partir dela

prépria. Ele usa argumentos racionais.

O primeiro argumento é que o Abismo ou Protoprincipio ndo merece o mesmo
titulo que os outros édes, e seria algo superior, porque € incapaz de erro, enquanto
ébes como Sofia cairam no erro. A doutrina de trinta deuses cai por terra desta forma.
Outrossim, o Pensamento e o Siléncio de uma entidade n&o sdo concebiveis como
entidades separadas, ja que somente existem a partir da acdo dele. Assim,
Endia/Graca/Siléncio e Nous nao podem ser compreendidos como entidades

separadas do Abismo.3%

2% STRELOW, 2020, p. 137.
29 |IRENEU, 1995, p. 150-151.
300 IRENEU, 1995, p. 151.



107

E refutado, também, que se possa aplicar a todos 0 mesmo nome, quando se
percebe que Sofia péde procriar sem cénjuge, enquanto aos outros édes isto nédo é
facultado.®®' Ou o conceito de éon é contraditério em si mesmo ou Abismo, as suas

emanacdes, os demais deuses e Sofia tém pelo menos quatro naturezas distintas.

Em segundo lugar, a Ogdbéada é contraditéria em si mesma, porque nela
coexistem os entes Logos (Verbo) e Siléncio. Onde ha siléncio, ndo ha palavra, e o
contrario também se aplica.3%? A Zoé (Vida) também n&o poderia ter sido emitida em
sexto lugar, pois isto significaria que Abismo era morto, isto é, sem vida, antes que ela
nascesse.3*® O Nous também n&o pode ter sido emitido, porque, para ser emitido,
precisa ter um destino ou receptaculo, e nada pode conter o Intelecto do Deus

supremo.3%4 Desta forma, o sistema é incompativel com a raz&o simples.

Uma suposta prova escrituristica da existéncia de varios deuses seria o fato
de que se usam multiplos nomes para designar Deus na Biblia. Esta ideia, a primeira
vista, ndo conflta com a harmonia escrituristica, porque nao cita elementos da

tradicdo gndstica, mas interpreta a Biblia a partir de si mesma em sua fonte original.

Para, porém, comprovar a unicidade de Deus, Ireneu explica que os homes
diversos que a lingua hebraica emprega ao falar de Deus sao titulos de um e o mesmo
Deus e nao nomes de deuses diversos. Ele ensina que cada titulo € usado em um
contexto particular, mas todos se referem ao mesmo Deus, sendo aplicaveis a

atributos e atitudes de Deus.

E todos os outros nomes s&o apelativos de unico ser, como, por exemplo, no
latim, Senhor das Poténcias, Pai de todas as coisas, Deus onipotente, o
Altissimo, Senhor dos céus, criador, ordenador e semelhantes, e néo
pertencem a seres diferentes, mas somente a um s6 e Unico: designam um
s6 Deus e Pai que contém todas as coisas e que a todas da a existéncia.30%

Como apelativos, nao sao sujeitos independentes, e sim apenas outros nomes
do mesmo Deus. Cai por terra o politeismo gnéstico, a partir destas trés principais
refutagcdes de Ireneu. Isto é possivel depreender em outros contextos; assim, uma

professora pode ser chamada de “méae” pelos seus filhos, de “mulher” pelo seu

301 IRENEU, 1995, p. 152.
302 IRENEU, 1995, p. 153.
303 IRENEU, 1995, p. 160.
304 IRENEU, 1995, p. 157-158.
305 IRENEU, 1995, p. 242.



108

cbnjuge, de “senhora” por alguma pessoa que a interpelasse na rua, de “irma” por fiéis
de sua congregacao religiosa e talvez por seus irmaos e irmas de sangue, de “tia” por
seus estudantes e sobrinhos, se ela os tiver, e por fim, pelo seu nome civil em ocasides
oficiais, sem que se trate de seis pessoas diferentes. O fato de que, todas as vezes,
se usa a forma absoluta, n&o é o suficiente para dizer que “Mae”, “Mulher”, “Senhora”,
“Irm&”, “Tia” e “Maria da Silva” sejam seis mulheres distintas, porque o contexto no

qual cada um destes titulos € aplicado implica que se trata de uma e a mesma pessoa.

A academia moderna apresenta diversas perspectivas acerca deste assunto.
Autores recentes como o especialista alemado em Antigo Testamento Werner H.
Schmidt alegam que a variedade de titulos atribuidos a Deus, por exemplo no
Génesis, sao testemunho de uma pluralidade de divindades que eram adoradas por
nagdes e povos diferentes.3%® Entretanto, isto ndo € a interpretagdo de Ireneu e
tampouco da tradigao crista. O Novo Testamento interpreta o Antigo Testamento como
o testemunho da histéria do mundo com Deus — o mesmo Deus do Novo Testamento

— antes do advento de seu filho Jesus.

O proprio Schmidt, dotado de honestidade académica, apresenta as origens
da “teoria das fontes” — a ideia de que o Pentateuco se origina de diversas fontes por
causa dos diversos nomes de Deus — que chegaram até ele. Segundo Schmidt, um
pastor evangélico da cidade aleméa de Hildesheim chamado Henning Bernhard Witter,
em 1711, e um médico francés de nome Jean Astruc, em 1753, foram os primeiros a
interpretar a variedade de nomes de Deus como um testemunho da variedade de
fontes.3%” Foi mais tarde, porém, que a autoria de Moisés foi contestada — o orientalista
alemao Johann Gottfried Eichhorn é apresentado como o autor desta teoria em
1780.308

Foi esta hipotese de fontes multiplas, interpretadas e aglutinadas por diversos
redatores ao longo do tempo, que fundamentou a teoria de que o Antigo Testamento
desse testemunho de diversos deuses, mais tarde interpretados como um unico Deus
que se revelou de formas diversas. Esta opinido acarreta como consequéncia a

opinido de que nao é verdade que a Biblia deve ser interpretada de acordo com a

306 SCHMIDT, Werner H. Introdugdo ao Antigo Testamento. 5. ed. S3o Leopoldo: Sinodal,
Faculdades EST, 2013. p. 330-331.

307 SCHMIDT, 2013, p. 49-50.

308 SCHMIDT, 2013, p. 50.



109

igreja, que confessa e presta culto a um unico Deus e fundamenta a sua teologia no
sentido mais estrito da palavra — o discurso sobre Deus — a partir dos dois
testamentos. Ireneu ndo reconhece nenhum deus exceto o Deus da igreja ao ler o
Antigo Testamento e ndo questiona a origem das fontes destes livros, porém busca

aplica-los para os desafios que se encontravam a sua frente.

Ireneu nao constréi, desta forma, doutrinas a partir da averiguagcdo se
determinadas escrituras sagradas dos judeus contém verdade ou n&o ou
questionando a origem das fontes que Moisés e outros autores empregaram. Esta
pressuposto em Ireneu que todo o Antigo Testamento é verdade.3%° Ele compreende
os livros deste canone como coesos entre si e internamente, e a partir desta opiniéo,
ele busca interpretar as pericopes a partir de um contexto maior e a partir de auxilios

neotestamentarios como as epistolas de Paulo.3'°

A despeito de referidas opinides que surgiram ha poucos séculos em circulos
académicos, a maior parte das instituicbes que se autodenominam igrejas cristas nao
professa o politeismo. Pode-se dizer que a forma de interpretacéo biblica de Ireneu,
€ a sua compreensao de Deus como unico, de ambas as quais ele certamente nao é
o inventor, mas um dos que de forma mais compreensivel, legaram este pensamento

a posteridade por escrito, perduram no seio da igreja crista por quase dois milénios.

3.1.2.2 Deus é criador

Se, para Ireneu, a unicidade de Deus € apreendida da leitura biblica criteriosa
e autoexplicativa, Ireneu usa explicacbes doutrinarias para fundamentar a criacéao
como obra de Deus, como sera analisado abaixo. Seria muito simples aplicar o inicio

da Biblia — “No inicio criou Deus os céus e a Terra” — como prova de sua opinido.

Porém, aquele momento da redagao de Contra as Heresias |, ele acabara de
refutar a exegese do Evangelho de Jodo que seus conhecidos gndsticos haviam
apresentado, e possivelmente temia que, por causa do seu politeismo, nao tomariam
a palavra “Deus” de forma absoluta, e sim como um entre varios seres

extradimensionais.

309 Confira STRELOW, 2020, p. 83-84.
310 STRELOW, 2020, p. 102; 114.



110

Logo antes de apresentar a doutrina de que Deus é criador, ele explica que a
exegese gnoéstica € um amalgama de varias fontes — o que, como foi analisado na
primeira parte deste capitulo, é consenso até hoje. Nas palavras do heresiologo, a
interpretacéo gnostica “é como se alguém escrevesse com versos homéricos a missao
de Hércules enviado por Euristeu para amarrar o cao infernal’,3'" ou seja, um

ecletismo que beira a aleatoriedade.

Antitético a este ecletismo, o bispo de Lido apresenta a confissado de fé de sua
comunidade, e que a doutrina desta confissdo € igual aquela de todas as igrejas que

existiam naquele tempo no mundo, como prova do papel de Deus de Criador.

Com efeito, a Igreja espalhada pelo mundo inteiro até os confins da Terra
recebeu dos apdstolos e seus discipulos a fé em um s6 Deus, Pai onipotente,
que fez os céus e a terra, o mar e tudo quanto nele existe; em um sé Jesus
Cristo, Filho de Deus, encarnado para nossa salvagao; e no Espirito Santo
que, pelos profetas, anunciou a economia de Deus; e a vinda, o nascimento
pela virgem, a paixao, a ressurreicdo dos mortos, a ascensao ao céu, em seu
corpo, de Jesus Cristo, dileto Senhor nosso; e a sua vinda dos céus na gléria
do Pai, para recapitular todas as coisas e ressuscitar toda carne do género
humano; a fim de que, segundo o beneplécito do Pai invisivel, diante do Cristo
Jesus, nosso Senhor, Deus, Salvador e Rei, todo joelho se dobre nos céus,
na terra e nos infernos, e toda lingua o confesse; e execute o justo juizo de
todos: enviando para o fogo eterno os espiritos do mal, os anjos
prevaricadores e apostatas, assim como os homens impios, injustos, iniquos
e blasfemadores; e para dar em prémio a vida incorruptivel e a gléria eterna
aos justos, aos santos e aos que guardaram os seus mandamentos e
perseveraram no seu amor, alguns desde o inicio, outros, depois de sua
conversao.3"?

Em seguida, ele apresenta que igrejas de sete regides com povos muito
distintos — Germania, Libia, Ibéria, os paises dos celtas, Oriente, Egito e o centro do
mundo, possivelmente a Italia, tem igrejas que confessam todas a mesma doutrina,
apesar das irreconcilidveis diferencas culturais entre estas regides.3'® N&o seria
possivel dizer que ha varios criadores, um que criou cada igreja nas diferentes regioes,
somente pelo fato de que n&o havia naquele tempo uma confissdo de fé ou uma
catequese proferidas e executadas de modo igual; o conteudo das confissdes de fé e
das catequeses € o mesmo, porém, o contexto e a capacidade de cada catequista faz
divergir a forma de explicagdo aplicada em respectivos contextos.3'4

311 IRENEU, 1995, p. 60.
312 IRENEU, 1995, p. 61-62.
313 IRENEU, 1995, p. 62-63.
314 IRENEU, 1995, p. 63.



111

A confissdo de fé de Ireneu deixa claro, antes de afirmar a Deus como criador,
que ele é unico. A ideia de que Deus é criador depende de sua unicidade, sendo que
n&o é possivel afirmar o contrario. E possivel deferir que méveis em uma determinada
casa foram produzidos em certa marcenaria, se ela for a unica em toda a redondeza,
mas nao é possivel comprovar que determinado marceneiro € o unico profissional de
uma cidade, somente porque se acharam exclusivamente moveis dele em uma casa

desta cidade.

Pode-se, entretanto, afirmar como contra-argumento que o ato de criagdo n&o
pertence a Deus, porque a matéria é inferior e ndo o Deus unico, incorruptivel —
chamado Abismo no sistema fundamental gndstico, e sim anjos, inferiores, criaram a
totalidade das coisas materiais. Era exatamente isto que alguns gndsticos
professavam. Poder-se-ia, inclusive, tentar harmonizar esta opinido com o credo da
comunidade de Lido, reproduzido acima, o qual faz mencao de anjos caidos que

sofrerao julgamento no futuro.

Por isto, importa a Ireneu afirmar que os anjos nao sao criadores. Se 0s anjos
criassem o mundo fora do dominio de Deus, isto exclui a sua unicidade, a sua
onipoténcia e a sua onisciéncia; se o mundo foi criado dentro do dominio de Deus, e
sob sua vontade, de fato, os anjos ou o criador inferior ao Deus supremo s&o
instrumentos de Deus, conscientes de sua sina ou nao, e ele pode ser igualmente

considerado criador a partir desta doutrina.3'®

Contudo, para Ireneu, a prova mais contundente de que Deus é criador se
encontra no Evangelho de Joao, citado no item anterior: Tudo — isto €, toda a matéria
e as coisas imateriais — foi feito por Deus mediante o seu Verbo. Prescindindo de
auxiliadores, ele chamou as coisas a existéncia.3'® Faz mais sentido que o onipotente

Deus tenha criado tudo o que ha sem primeiro criar auxiliadores.

A igreja como igreja de todos os tempos e lugares € um testemunho vivo de
que Deus é o Criador. A quantidade de diversas gnoses, religides e estilos de vida
que os povos da época de Ireneu professavam e seguiam — cuja Unica marca comum
aparentava ser a contradicdo com pelo menos algum outro dos itens observados —

tornam plausivel a quem observa tamanha variedade a hipotese de que haja varios

315 IRENEU, 1995, p. 129.
316 IRENEU, 1995, p. 130-131.



112

criadores, ou autoridades espirituais sobre cada povo. Nao admira que o tedlogo
catolico e arquedlogo alemao Erik Peterson cite como uma compreensao corriqueira
durante a era Patristica, tanto entre cristdos como outros grupos que cressem em um
Deus supremo, que cada nagao tivesse um anjo especifico, e apenas o povo de Deus

— Israel e a igreja — estivesse diretamente submisso a Deus, sem mediadores.3!’

Esses mediadores ndao eram automaticamente imbuidos de qualquer virtude,
sendo que a visao da escada celestial de Jaco em Gn 28, na qual anjos subiam e
desciam, era interpretada como os anjos das nagdes tentando ascender ao trono de
Deus e sendo rechagados, tendo que descer.’'® O reformador Martinho Lutero
também identifica “anjos das nagbes” como uma forma de se referir a deménios que
dominam cortes reais ndo dedicadas a Deus, como os anjos da Pérsia e Grécia que
aparecem em Daniel 10. Estes deménios teriam poder de impedir até mesmo decretos

e projetos de reis de contetido favoravel ao povo de Deus de se concretizarem.3'°

E digno de nota que o conceito de igreja como povo de Deus perdura pelos
séculos. Teodlogos da época da Reforma, como Lutero, adotaram o conceito de povo
como aplicavel a igreja. No seu livro “Como reconhecer a Igreja”, ele apresenta o

seguinte conceito da igreja:

Ora, ha muitos povos no mundo. Mas os cristdos sdo um povo chamado de
forma especial. Nao se chamam simplesmente ecclesia, Igreja ou povo, mas
sancta catholica christiana, quer dizer, um povo cristdo santo. Este cré em
Cristo, e por isto se chama povo cristdo. Tem o Espirito Santo, que o santifica
diariamente, ndo apenas por meio do perdao dos pecados que Cristo
concedeu para os cristaos (como afirmam erradamente os antinomistas). Mas
também por meio de abandono, purificagédo e castigo de pecados. Por isso é
chamado um povo santo.320

Lutero ainda adiciona sete caracteristicas inatas deste povo, a saber, a
Palavra de Deus,3?' o batismo,3?? a Ceia do Senhor,3?3 a confissédo e absolvigdo dos

pecados,3?* o ministério eclesiastico3?® — as pessoas imbuidas de fungdes clericais —,

317 PETERSON, 1959, p. 52.

318 PETERSON, 1959, p. 53.

319 L UTERO, Martinho. Prefacio ao profeta Daniel. In: Obras Selecionadas. Sao Leopoldo: Sinodal,
2014.v. 8, p. 71.

320 L UTERO, Martim. Como reconhecer a Igreja. Sdo Leopoldo: Sinodal, 2001. p. 8.

821 LUTERO, 2001, p. 16.

822 | UTERO, 2001, p. 19.

823 L UTERO, 2001, p. 20.

824 LUTERO, 2001, p. 22.

325 UTERO, 2001, p. 24.



113

a liturgia e oragdo,3?% o louvor e gratidao publico a Deus, culminando na oragdo do
Pai-Nosso, e por fim, a cruz,%®” ou seja, o sofrimento e a perseguicdo que

acompanham quem segue a Jesus Cristo.

A adesao ao corpo de Cristo liberta o ser humano da obrigagdo de enxergar
o padrao de vida, pensamento e filosofia ao qual sua etnia foi sujeita por construgao
histérica como inegociavel. Ireneu ndo abroga a germanidade aos cristdos germanos,
nem a orientalidade aos orientais, mas a fé que professam, embora codificada em
idiomas diferentes, liberta todos os povos e também os individuos que nao fazem parte
de nenhuma etnia do erro a verdade, da ignorancia acerca da origem do mundo para
o verdadeiro culto ao Criador Unico e onipotente, ministrado a humanidade por meio

de seu Verbo, Jesus Cristo.

Conforme o tedlogo presbiteriano e historiador brasileiro Alderi Souza de
Matos, a salvacao nao é possivel sem presumir a criagao; pois se nao foi Cristo aquele
por meio de quem tudo foi criado, e seu Pai o Criador, por que eles deveriam salvar o
mundo?328 A esta luz, faria sentido a ideia de que toda a criagdo perecera pelo fogo.
Mas é o amor indescritivelmente incandescente pela sua criagdo que causa Deus a
descer dos céus e instituir a sua religido na terra, para salvacdo da humanidade. E
esta descida de Deus que comunica a Verdade a humanidade, e pela descida de
Cristo e fundagao da igreja, Cristo pode ser encontrado nela e o verdadeiro sentido
da Escritura pode ser descoberto pela humanidade e servir de libertagcao dos erros

nos quais ela vagava.3?®
3.1.2.3 Deus nao é fruto da degradagao

Em principio, as duas negagdes acerca da natureza de Deus apresentadas
aqui sao derivadas da ideia de que Deus € unico e criador. Se € a origem de tudo, nédo
pode ser fruto de nenhum evento; se é supremo, ndo pode haver nada ulterior a ele.
Ireneu enfatiza estes dois pontos porque considera blasfemos os doutrinadores que

atribuem uma origem, ainda por cima ignébil, a Deus, e que alegam haver algo ulterior

326 | UTERO, 2001, p. 39.

327 | UTERO, 2001, p. 40.

328 MATOS, Alderi Souza de. A divina triade: Irineu de Lido e a doutrina de Deus. Fides Reformata,
v./n. 2/1, 1997. p. 144.

329 ORBE, Antonio. Parabolas evangélicas en San Ireneo. Madrid: Catdlica, 1972. v. 1, p. 29.



114

a sua poténcia, e entende que isto sdo doutrinas que precisam ser combatidas. A
pesquisa sobre a argumentacao de Ireneu acerca destes topicos interessa também
para a fundamentacdo de sua compreensao de Deus e aspectos ndo considerados

nos dois pontos acima seréo apreciados nos subitens que lidam com estas negacgoes.

O conceito de fruto, ou seja, produto de alguma entidade geradora, prescinde
de longas elucubragdes, o0 que ndo é o caso com o conceito de degradagao no
contexto do debate entre cristianismo e gnosticismo vivenciado por Ireneu de Lido.
Gndsticos e cristdos convergem em admitir que ha uma razéo pela qual o mundo nao

se apresenta perfeito; discordam, porém, em qual seria esta razao.

Foi suficientemente exposto na primeira parte do presente capitulo que a
comunidade gnéstica ndo entendia a existéncia da matéria como possivel sem a
degradagao, sendo esta degradacéo a concepgao virginal de Entimese por Sofia e a
criacdo da matéria por causa das paixdes de Entimese. Ou seja, os sentimentos
apaixonados de Sofia e Entimese, sua filha gerada por causa de emocgdes de Sofia,
sdo a causa da degradagao. O Demiurgo, o filho de Entimese que criou o0 mundo, &
fruto desta degradacdo que nada mais é do que sensagdes, paixdes e emocdes de
duas divindades femininas, uma a geradora, e outra tanto gerada pelas emocgdes

como geradora de novas emogoes.

Os gnosticos nao podem, ainda que praticassem tudo o que estivesse em seu
alcance para este fim, tomar parte da degradagéo, porque sao filhos de uma geragao
posterior e alheia a degradacéo. E todas as variantes conhecidas por Ireneu alteram
nomes, quantidade e atributos das respectivas divindades, mas nao concebem a
criagdo como possivel sem a degradacdo e tampouco imaginam o membro da

comunidade gndstica como passivel de participagdo no mundo degradavel.

Ndo é este o pensamento do cristianismo — ele prescinde de muitas
divindades, e antecipa a todas as coisas a criagao pelo Deus unico. A degradacgao é
posterior a criacdo. O ser humano, afeito de livre arbitrio por parte de Deus e
doutrinado com ensinamento falso por Satanas, causa ndo apenas a sua propria
morte, mas a perdicdo do mundo inteiro — toda a terra € maldita por causa da obra do
ser humano sob a influéncia de Satanas. Este é o pecado original, a transgressao do
mandamento de Deus, que gera a condenacgao eterna.



115

Martinho Lutero foi um tedlogo que analisou a fundo como se deu esta
degradagao em seu livro Prelecao ao Génesis. Ele explica que a degradagao iniciou
quando Eva duvidou da palavra de Deus, que pronunciou juizo sobre quem comesse
do fruto da arvore proibida, para depois confiar piamente em Satanas;33° o pecado
gera, por consequéncia, um breve prazer, inclusive capaz de gerar uma falsa
compreensao da Palavra de Deus como se Deus aprovasse do pecado,33! para depois
causar medo e afetar a razdo humana a ponto de transformar o ser humano em
completamente irracional.332 O ser humano passa a se tornar inimigo de Deus e n&o

consegue mais ser restaurado sem auxilio exterior — do préprio Deus.

Deus iniciou a restauragao do mundo degradado a partir do envio de Cristo, e
na igreja, esta restauragao continua até o fim do presente mundo, que se da com a
entrega de todas as pessoas que rejeitam a salvacado de Deus desta degradagéo ao
reino do Anticristo e a sorte deste, que é o tormento eterno no lago de fogo com
Satanas e seus anjos. Os membros da igreja sao ressurretos em sua carne e podem
viver eternamente na gléria. No gnosticismo, ndo existe sendo a predestinagcdo ao
fogo eterno para toda a matéria e a condenacgao ou salvagao pelas obras mas ou boas
a alma de quem nao € gnostico — os gnosticos sdo pneumaticos e ndo tém nenhuma

parte nisto tudo.

Até entao, foi elucidado por que o conceito de degradacao de gndsticos e de
cristdos ndo € o mesmo. A partir daqui, serdo mostrados e trabalhados os argumentos

qgue Ireneu emprega contra a ideia de que o Criador fosse fruto da degradagéo.

O primeiro argumento é o fato de que, dentre as religides conhecidas no
ambiente de Ireneu, apenas as escolas gndsticas atribuem toda a matéria a
degradagao; os ritos pagaos adoram varios deuses que sao criaturas na opinido dos
cristdos, mas tém um Deus supremo que é adorado como criador. Isto parece, para

Ireneu, uma prova de que o Deus supremo dos gndsticos é inventado.333

O contexto de Ireneu foi marcado pela religiosidade romana — afinal, viveu

toda sua vida no Império Romano. Em particular, o pantedo grego, em sua cidade de

330 L UTERO, Martinho. Textos selecionados da prelegdo sobre Génesis. In: Obras Selecionadas. Séo
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 178-179.

331 LUTERO, 2014, p. 180-181.

332 UTERO, 2014, p. 190-191.

333 |RENEU, 1995, p. 247.



116

origem, Esmirna, e a religiosidade celta, que existia na Galia, durante sua moradia em

Lido, foram os paganismos que certamente conheceu ao lado do pantedo romano.

Para entender o pantedo grego, € necessaria a analise de documentos desta
extinta religido. Um deles é a Teogonia de Hesiodo, uma obra teoldgica do paganismo
grego datada do periodo entre os séculos VIl e VI a.C.33 Esta Teogonia aborda a
origem que se atribuia aos deuses gregos. Enquanto os deuses gregos nao sao os

mesmos que os dos gndsticos, ha diferengas e semelhangas entre os sistemas.

Hesiodo alega ter recebido as informagdes acerca de suas divindades por
uma revelagcado de musas, divindades gregas que supostamente possuem o dom da
musica, ao pastorear ovelhas perto do monte Hélicon.33° Ele apresenta a origem de
tudo o que existe como fruto de um primeiro casamento dos deuses Caos e Terra33®
— ou seja, a terra ndo é criada, porém preexistente, uma diferenca radical entre
paganismo grego e gnosticismo. O deus supremo do sistema grego — Zeus — porém,
nao era o primeiro, e sim neto de Caos e Terra e filho de Cronos. Nao ha, porém,
mengdo de uma degradagdo na genealogia de Zeus, o qual € mencionado na

Teogonia como “Pai de Deuses e Homens”.33’

Pesquisadores modernos de mitologia como o mitdgrafo estadunidense
Thomas Bulfinch entendem que a religidao romana € descendente da grega, guardada
a ressalva que deuses gregos tém nomes diferentes em latim.338 Assim, Bulfinch
entende o deus supremo do sistema romano, Jupiter, como 0 mesmo personagem
que Zeus, a ponto de simplesmente intercambiar os dois nomes em sua obra “O livro
de ouro da mitologia”.3®® Os proprios romanos se autocompreendiam como
descendentes de um povo que habitava a Asia Menor, os troianos, o que reforca a

interdependéncia de tradicdes.

Esta era a compreensao que regia a mentalidade romana neste aspecto no
periodo imediatamente anterior ao advento de Cristo. Naquele tempo, um poeta

romano de nome Virgilio redigiu um poema com o titulo “Eneida”, em homenagem a

33 HESIODO. Teogonia: a origem dos deuses. 2. ed. Sdo Paulo: lluminuras, 1992. p. 15.

335 HESIODO, 1992, p. 107.

338 HESIODO, 1992, p. 107.

337 HESIODO, 1992, p. 107.

338 BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da Mitologia (A idade da Fabula): Historia de deuses e
herois. Ediouro: Rio de Janeiro, 2003. p. 6.

339 BULFINCH, 2003, p. 12.



117

Eneias, um dos predecessores troianos do povo romano. O filélogo brasileiro Nelson
Romero entende que este poema €, antes de uma obra religiosa, um “poema
nacional™4® do povo romano. Virgilio retrata a viagem deste Eneias, que apds a
destruicdo de sua cidade Troia passou por varias aventuras e desventuras e
conquistou o direito territorial sobre parte da regidao do Lacio, na Italia, apds guerras
com lideres locais.3*' Considerando a possibilidade de que atras deste mito haja
alguma verdade historica, ndo admiraria que um povo cuja origem estivesse proxima

da cultura grega tivesse os mesmos deuses com nomes diferentes.

Sobre os celtas e seus cultos, pouco se conhece — autores modernos como o
arqueologo britanico Thomas George Eyre Powell se valem de resquicios de origem
galesa e irlandesa. Powell explica que certos celtas adoravam de fato um deus
supremo — cuja autoridade se circunscrevia a tribo local, de forma que cada tribo tinha
0 seu deus — e celebravam a unido marital deste com uma deusa que representava a
natureza. Desta forma, ha uma grande variedade de nomes de deuses descritos nos
resquicios que chegaram a Powell, mas ndo se distinguem em fungdes como na
cultura grega.®*2 E possivel que Ireneu tenha conhecido a religido da tribo celta que
vivia nos arredores de Lido e identificado o supremo deus tribal daquele povo — que
possivelmente, sequer era conhecido poucas centenas de quildbmetros adiante — e

postulado esta tese.

Tendo em vista os referenciais destas trés religides étnicas, fica claro a que
pagaos Ireneu pode ter se referido, e evidencia-se 0 quao inédita se mostra a teoria
de que o Criador fosse fruto da degradagao nao apenas no mundo judaico-cristao,
mas dentro do préprio paganismo. Esta énfase pode ter sido fundamental no debate
para com pagéaos de fé romana e celta em Lido, os quais recebiam convites para se
filiarem tanto a igreja quanto a qualquer escola gnéstica que estivesse nos arredores

de Lido.

Ireneu critica a ideia de que emogdes possam, sem mais nem menos, tornar-
se matéria — e que desta matéria surgisse um Deus criador. O que o ser humano nao

consegue fazer, o Deus supremo certamente conseguiria, mas como € possivel uma

340 VIRGELIO. Geodrgicas: Eneida. Rio de Janeiro: W. M. Jackson, 1964. p. XXV.
341 VIRGILIO, 1964, p. XXI.
342 POWELL, T. G. E. Os Celtas. Gris: Lisboa, 1965. p. 119-121.



118

divindade inferior — Entimese - crie toda a matéria do universo por meio da paixao e
uma parte desta criagdo — o Demiurgo — plasme o restante, apesar de ser fruto da
degradag&o?3*® Parece muito mais logico para Ireneu que a divindade suprema,
onipotente, ndo degradada — e unica — chame todas as coisas a existéncia pelo seu
Verbo, e assim tudo o que existe venha a ser, como o confessa a cristandade.3** A
degradagao precisa ter ocorrido de forma posterior a criagdo, porque senao, nao

poderia haver perfeicao nesta.

3.1.2.4 Nao ha nada acima dele nem depois dele

Esta suficientemente provado que, se Deus é criador, onipotente e Unico, ndo
pode haver nada acima dele nem depois dele. Entretanto, havia doutrinadores que se
consideravam enviados de um deus superior ao ensinado pela igreja, ou apregoavam
este tipo de deus. Ireneu refutou cada um deles extensivamente. Quatro deles

receberao atencgao neste tratado: Siméo, Basilides, Marcido e Marcos.

Simao é o unico dos trés que aparece nas escrituras sagradas dos cristaos,
porém, como o livro de Atos da um mau testemunho dele — ele queria comprar o poder
do Espirito Santo com dinheiro e foi bruscamente rejeitado por Pedro em Atos 8,18-
24, Ireneu nao se estende em refutar Simao em particular, porém, se contenta com o
testemunho da Escritura de que a moral deste homem é muito contraria aos principios

cristaos.

O pecado de Siméo é explicado no comentario ao livro de Atos escrito pelo
reformador francés Joao Calvino. Simonia, o pecado que leva o nome do heresiarca,
e “é um comprar e vender perverso das dadivas do Espirito, ou alguma outra coisa
semelhante a isto, enquanto um homem as abusa para ambicdo ou outras
corrupgdes.”.3*® A definicdo é suficiente para entender a gravidade do pecado

cometido — usar de corrupgao na igreja € subverter o trabalho de Deus.

343 IRENEU, 1995, p. 149.

344 IRENEU, 1995, p. 149-150.

345 CALVIN, John. Commentary upon the Acts of the Apostles. Grand Rapids: Baker Book House,
1993. v. 1, p. 344. (Tradugao nossa). Original: It is a wicked buying and selling of the gifts of the
Spirit, or some other such like thing, whilst that a man abuseth them unto ambition or any other
corruptions. [Observacgao: O livro reinicia a contagem de paginas uma vez antes desta pagina 344.]



119

Existe a possibilidade de que Sim&o nunca sequer compreendeu a mensagem
do evangelho. O tedlogo anglicano estadunidense Richard Pervo apresenta em seu
comentario ao livro de Atos a ideia de que Simao, ao interceder perante os apodstolos
pelo perdao pelo seu pecado, ao invés de pedir perddo diretamente a Deus, da a
entender que quer se evadir da maldicao do que ele presume que seja um mago mais
poderoso que ele proprio.3*6 Sua atitude da testemunho de que nunca houve uma real

conversao a Cristo.

Isto explicaria por que uma pessoa que ouviu a Pedro e a outros apdstolos e
se deixou batizar apos o seu testemunho ndo s6 se prestaria a tentar corromper a
igreja, mas também a professar — novamente — uma compreensao de Deus divergente
daquela da igreja, pela segunda vez, apos o batismo, e selando a sua excluséo da
comunhdo das pessoas cristds. Nao admira que Ireneu tenha Simao em tao baixa

estima.

O heresidlogo afirmou algo que hoje é considerado inveridico sobre os
simonianos: “E também s&o chamados simonianos, nome que Ihes vém de Simao, o
iniciador da mais impia doutrina, e € deles que se origina, com nome falso, a gnose,
como se pode deduzir das afirmagdes deles.”*’” Pode ter ocorrido que as
comunidades simonianas atribuiam a Simao a instauracdo da religido chamada
gnose, ignorando ou omitindo o amalgama que gerou esta religido, e Ireneu, por causa
das informagdes que recebeu acerca de Simao, acreditou que ele possa ter sido o

inventor da gnose.

Na interpretagdo biblica de Ireneu, basta um mau testemunho em um livro
biblico para rebaixar indelevelmente o conceito de determinada pessoa. Percebe-se
que a aproximagao de Ireneu as Escrituras Sagradas, embora fundamentasse a obra
de tedlogos posteriores, nem sempre foi levada a cabo. Assim, Ireneu se contenta em
declarar apostdlico tudo aquilo que proveio de uma fonte apostdlica, enquanto, por
exemplo, Lutero, entende que apenas €& apostdlico aquilo que promove a Cristo,

opinido que lhe concede a licenga de rejeitar até mesmo trechos de escritos de Pedro

346 PERVO, Richard I. Acts: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2009. p. 215.
347 IRENEU, 1995, p. 100.



120

e Paulo como apostoélicos quando nao enxerga onde este respectivo trecho anuncia a

Cristo.348

O perigo de interpretar todos os livros sem distingdo como apostdélicos
consiste em tomar trechos isolados de seu contexto e tomar por dogma algo que
somente faz sentido quando lido a partir de outras escrituras. Ireneu combateu este
perigo ao explicitar que os quatro evangelhos devem nortear a interpretacéo biblica
de acordo com suas caracteristicas especificas.3*° O perigo de rejeitar partes ou livros
inteiros da Biblia consiste em introduzir novos crivos — por exemplo, as opinides e os
interesses pessoais — na interpretacao biblica. Lutero combateu este perigo ao
traduzir toda a Biblia, mesmo aqueles livros com cuja doutrina ndo concordava, por
completo da forma mais fidedigna que péde ao aleméo de seu tempo, garantindo o
acesso a Escritura do modo mais original possivel. De toda forma, o cristianismo néo
promove o que pode ser chamado de “exegese libertinista” a partir das pesquisas de
Peter Nagel, ou seja, a adaptagado de trechos descontextualizados da Escritura a

propositos alheios ao texto do livro.

O principio de admitir o livro de Atos como auténtico e norteador para a
doutrina da igreja é muito perceptivel em outros livros de Ireneu;3% entretanto, no caso
de Basilides, Marciao e Marcos, os quais o Novo Testamento ndo menciona, Ireneu
se expressa mais exaustivamente. Um trecho de Contra as Heresias Il que se aplica

a Basilides e sua doutrina dos 365 céus sera reproduzido abaixo.

Se foi possivel ao Abismo realizar por si mesmo o modelo do Pleroma, por
que o Demiurgo n&o pode por si mesmo realizar este mundo? E se a criagao
é a imagem daqueles [Edes superiores], o que impede dizer que eles sdo
imagens de coisas superiores, e as superiores imagens de outras ainda, e
chegar a infinitas imagens de imagens? E o que aconteceu a Basilides que,
sem chegar a verdade, julgou que poderia evitar esta dificuldade com uma
série infinita de coisas derivadas umas das outras, quando estabeleceu 365
céus criados sucessivamente um do outro por meio da semelhanga; e isto,
como dissemos, seria indicado pelos dias do ano, sobre os quais estaria a
poténcia que dizem inefavel e a economia dela. Mas nem mesmo assim evita
a dificuldade. Com efeito, se Ihe perguntarem de onde recebe o céu superior
aquela forma pela qual foram feitos sucessivamente os outros, ele
respondera que a recebe da economia do Inefavel. Portanto, ou diz que o
Inefavel fez esta obra de si mesmo ou tera que admitir uma Poténcia superior

348 | UTERO, Martinho. Prefacio as Epistolas de Sao Tiago e Judas. In: Obras Selecionadas. Sao
Leopoldo: Sinodal, 2003. v. 8, p. 154.

349 STRELOW, 2020, p. 111-112.

350 STRELOW, 2020, p. 113.



121

da qual o Inefavel recebeu o modelo grandioso das coisas assim feitas por
ele.35

A infinidade de cépias nao é refutada a partir de um numero retirado da
natureza, que deve servir de medida para a quantidade de céus e planos, e sim a
partir da doutrina da unicidade de Deus. Qualquer pessoa poderia retirar outro numero
do universo observavel e emprega-lo como tal medida. O préprio Ireneu propde o

numero 4380, que equivale ao numero de horas romanas do ano de 365 dias.3%2

Esta doutrina poderia ser sempre usada para alegar uma autoridade superior,
provinda de um céu superior, no qual habita uma divindade superior que desceu ao
presente mundo, e nenhuma comunidade gndstica estaria salva de ter de se defender
contra um doutrinador aleatério que alega ser uma divindade ou um messias de tal

divindade superior a divindade considerada suprema pela respectiva comunidade.

O sistema cristdo, com um unico Deus e um canone de escrituras sagradas,
redigido exclusivamente por testemunhas fiéis da religido, € muito mais seguro para
garantir a integridade das comunidades. A pratica confirma isto, porque varias
comunidades cristds da época de Ireneu, como a de Lido ou a de Roma, persistem
até hoje, enquanto os agrupamentos gnosticos que Lido possuia durante o ministério
de Ireneu, que talvez poderiam ter sido até mais numerosos que a igreja catdlica
daquela cidade naqueles tempos, se extinguiram por completo no decorrer dos

séculos.

O terceiro doutrinador a ser abordado neste subitem & Marcido, o qual
confessava um deus acima daquele venerado pela igreja. A atitude de Marcido de
alterar escrituras sagradas do cristianismo para seus fins — nominalmente, o
Evangelho de Lucas e epistolas de Paulo — faz Marciao ser classificado como “porta-

voz do diabo” por Ireneu.3%3

Apenas isto confirma que Ireneu considerava os escritos do Novo Testamento
como sagrados, sendo que € obra de Satanas, em sua concepg¢ao, alterar a Escritura
Sagrada. Também a doutrina marcionita de que Abel, Enoque, Noé e os patriarcas

31 |IRENEU, 1995, p. 169-170.
352 IRENEU, 1995, p. 171.
353 IRENEU, 1995, p. 109-110.



122

Abrado, Isaque e Jacé nao foram salvos por nao terem a doutrina de Marcido é

considerada como consequéncia da possesséo de Marci&o por Satanas.3%*

Isto implica que, no contexto de Ireneu, havia um tipo de “diabolologia”, se é
que pode assim ser chamada, a partir da qual se poderia distinguir o pior tipo de
ensinamento e de “ensinador”, e que destes nao se poderia esperar nada a nao ser o

convite a eterna condenacéo, velada sob um manto aparente de piedade.

Outra evidéncia de que existia uma compreensdo sobre o diabo muito
destacada e implicita para os leitores e as leitoras de Ireneu € o quarto doutrinador a
ser abordado aqui, Marcos o Mago. Ireneu ja o anuncia como o “verdadeiro precursor
do Anticristo”%% no inicio de sua mengdo ao mago, por ter se anunciado como um
detentor de uma “Poténcia suprema vinda de lugares invisiveis e indescritiveis".3%¢ A
liturgia da comunidade de Marcos, reproduzida no item 2.1.5, é considerada como
assessorada por um demonio.3%” O fato de que intercurso sexual, inclusive chegando
ao ponto de estupros, ocorria nesta liturgia, serve de reforco para Ireneu no que tange

este argumento.3°8

Sobre a doutrina de que a verdade tem um corpo de mulher e € disposta de
acordo com as letras do alfabeto grego, Ireneu afirma que ndo pode ser veridica,
afinal, os gregos receberam o seu alfabeto de Cadmo, conforme as informagdes que
Ireneu tinha, muito provavelmente de Herdédoto. O historiador grego relata no quinto

livro de sua “Histoéria”:

Os fenicios vindos com Cadmos,|[...] introduziram numerosos conhecimentos
entre os helenos quando se estabeleceram em seu territorio — entre outros, o
conhecimento do alfabeto, que os helenos, até onde vai o meu conhecimento,
ndo possuiam anteriormente; de inicio este alfabeto era o mesmo usado
pelos fenicios; depois, com o passar do tempo, simultaneamente com a
lingua esses cadmeus comecaram a mudar a forma das letras. As regides
circunvizinhas eram habitadas em sua maior parte por helenos de raga ibnia;
eles adotaram os caracteres aprendidos dos fenicios e passaram a usa-los
com ligeiras modificagdes, e usando-os eles os divulgaram. [...] Eu mesmo vi
caracteres cadmeus no santuario de Apolo Isménio em Tebas da Boiotia.3%°

35 |RENEU, 1995, p. 110.

355 |RENEU, 1995, p. 70.

3% |RENEU, 1995, p. 70.

357 IRENEU, 1995, p. 71.

3% |RENEU, 1995, p. 71-72.

359 HERODOTO. Histéria. 2. ed. Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1988. p. 274.



123

Ou seja, antes da atividade literaria de Cadmo e da adaptacao total do alfabeto
ao grego falado — pois, conforme Ireneu, o alfabeto cadmico original apenas dispunha
de 16 letras — n&o poderia haver verdade. Ireneu acusa Marcos de querer transformar
a verdade em um idolo.3%% Assim como Marcos, Ireneu acreditava que a verdade era
divina, mas repelia a imagem de verdade apresentada pelo doutrinador gnostico — o

conhecimento histérico de Ireneu |Ihe proibia a aceitar tal imagem.

Tudo isto leva a perguntar qual a origem da compreensao diabololégica da
escola de Ireneu, que o levava a categorizar indiscriminadamente Marcido e Marcos
como possessao de Satanas e precursores de seu Anticristo. Erra quem imagina que
Ireneu simplesmente atribuia titulos deste calibre aleatoriamente a alvos de sua ira.
Ireneu apresenta, tanto em Marcido como em Marcos, um testemunho de alguém

considerado autoritario nestas questdes.

Em Contra as Heresias Ill, ele mostra que Policarpo respondeu
grosseiramente a Marcido, quando este tentava sauda-lo — ao dizer “Prazer em
conhecé-lo”, Policarpo lhe retrucou: “Eu te conhego como primogénito de Sat&”.3¢

Ireneu adverte que é melhor evitar o didlogo com pessoas como Marcido.362

Também ha um testemunho deste tipo contra Marcos. Ireneu cita uma poesia
que um “velho arauto da verdade” compés acerca deste mago, na qual se afirmava
que um demodnio chamado Azael fora enviado por Satanas para conceder a Marcos
os poderes que confirmariam as doutrinas rejeitadas pela igreja através de sinais.363
Nao é possivel determinar quem este senhor pode ter sido, talvez o préprio Policarpo,
ou algum membro da escola esmirniota, ou ainda alguma outra pessoa considerada
em estima por aquela escola. O fato de que o nome da pessoa ndo € mencionado

indica que ja era conhecida pelas pessoas leitoras sob este epiteto.

Uma vez que nem Policarpo nem Ireneu legaram um livro onde se tratasse
extensivamente de Satanas e como identifica-lo, tampouco outros membros da escola
esmirniota tém escritos que sobreviveram até a presente era, resta verificar quais os
atributos de Marcidao e Marcos considerados diabdlicos e buscar relaciona-los. Sao

eles: na liturgia, a profecia sob inspiragao de demoénio (Marcos), a pratica de magia

360 IRENEU, 1995, p. 82.
31 |IRENEU, 1995, p. 252.
32 IRENEU, 1995, p. 252.
363 IRENEU, 1995, p. 83.



124

para confirmar doutrinas consideradas réprobas pela igreja através de sinais
mirabolantes (Marcos), e intercurso sexual, envolvendo por vezes estupros (Marcos);
na doutrina, a alteracdo de Escritura Sagrada cristd (Marcido) e a pregagcédo de um
deus superior ao da igreja, (Marcos e Marcidao) sendo que 0s que nao veneram 0O
presumido superior estdo excluidos da salvagao (Marciao) e reduzir a verdade a um

conceito temporal e compreensivel (Marcos).

3.1.3 Conclusao sobre Contra as Heresias | e |l

O heresidlogo Ireneu de Lido escreve “Contra as Heresias I” como uma
apreensao do contexto religioso gndstico de seu tempo e lugar vivencial, e “Contra as
Heresias [I” como refutagdo da gnose. Ireneu apresentou fidedignamente as
informagdes que conseguiu obter acerca das escolas gndsticas que conhecia e se
baseou nestas suas pesquisas para apresentar porque as doutrinas acerca de Deus

que elas propdéem n&o sao aceitaveis para a igreja.

A situacao multiversa da gnose pode ser respondida, de forma geral, com o
credo lionense — mas algumas diferengas particulares entre determinados
doutrinadores e escolas gndsticas e a igreja necessitam de um tratamento particular.
Longe de silenciar sobre afirmagdes assertivas acerca de Deus, apresentando-o como
uno e criador, Ireneu se aplicou em responder negativamente falsas afirmagdes, como

a ideia de que o Criador fosse fruto da degradagao e que nao fosse o Deus supremo.

Estas afirmagbdes normalmente estavam atreladas a uma compreensao de
messianidade ou divindade derivada de um poder superior. A messianidade ou
divindade autoproclamada de um doutrinador gndéstico punha em xeque nao apenas
a compreensao de Deus e a doutrina da igreja, mas também a de outros doutrinadores
gnosticos que professavam ou se identificavam com uma divindade considerada

inferior no sistema proposto pelo autoproclamado messias ou deus.

A autoridade autoproclamada de muitos doutrinadores tinha por consequéncia
a compreensao de que nao houvesse restricdes a interpretacdo biblica. Ireneu
conheceu apenas um redator e censurador de texto biblico dentre os professores da
gnose — Marcido. Entretanto, as pesquisas arqueolégicas em Nag Hammadi

apresentaram que isto ndao era tdo incomum entre gnosticos.



125

O problema em editar o conceito de Deus e o texto da Escritura Sagrada
consiste em abandonar qualquer padréo que possa servir de oriente para a teologia e
vida de fé. Em Contra as Heresias | e Il, Ireneu ndo combate apenas as doutrinas
gnosticas individualmente, mas também a premissa de que este tipo de conceito —
Deus e Sagrada Escritura — possam ser amoviveis e passiveis de degradacgao e

corrupgao.

Contra as Heresias | e |l lega a igreja a mensagem de que esta pratica esta
intimamente relacionada com a atividade de Satanas. Ireneu aprendeu nos ambitos
de sua escola de pensamento que o Anticristo fara exatamente estas coisas — redatar
a Biblia para que esta transmitisse a sua doutrina incapaz de e oposta a salvar a
humanidade e proclamar a si mesmo como deus, acima do Deus que a Biblia anuncia.
Quando sinais mirabolantes acompanham este tipo de pregacéo, Ireneu os atribui a
atividade demoniaca nas congregagdes que as assistem e na vida destes
doutrinadores. E recomendado abster-se até mesmo de simples conversas coloquiais
com pessoas que optaram conscientemente por negar a autoridade da Escritura e de
Deus — Ireneu usa de autoridades conhecidas pelos seus e pelas suas leitoras para

apresentar como estas pessoas tém clara ligagdo com o mundo das trevas.

Em Contra as Heresias | e Il, a apologética da compreensao de Deus ocorre
tanto a partir da Biblia como a partir da inconsisténcia e controvérsia dos argumentos
gnosticos que chegaram até Ireneu. A historia dos movimentos gnésticos que Ireneu
conhecia, que desmente alegag¢des de divindade e messianidade, também foi usada
como argumento apologético. Em favor do argumento da igreja, a sua unidade na
diversidade — em muitos paises com tradigdes e culturas extremamente diversas, as
pessoas cristds confessam uma e a mesma fé — € empregada, uma crassa oposi¢ao
ao contexto gnostico, onde pode ocorrer que uma e a mesma pessoa, quem dera uma

e a mesma escola, tenha diversidade de doutrinas e até mesmo contradic¢des.
3.2 DEMONSTRAGAO DA PREGAGAO APOSTOLICA

Neste livro, despontam duas caracteristicas dignas de mengao antes de iniciar
a analise da compreensao de Deus que ele propaga. A primeira caracteristica € a sua
origem. O livro foi escrito no contexto de novas doutrinas e filosofias invadindo a igreja

e subvertendo a sua mensagem — semelhante a e contemporaneo da obra “Contra as



126

Heresias”. Direcionada a um cristdo ja conhecedor de doutrinas fundamentais do
cristianismo, a Demonstracdo serve para rememorar e fortalecer esta pessoa, de
quem nada sabemos a partir do livro exceto seu nome “Marciano”.364 Eusébio de
Cesareia alega que este Marciano era irmao de Ireneu, uma hipotese passivel de

aceitac&o.36°

A segunda caracteristica que sera mencionada aqui é a sua estrutura. E um
documento bipartite. O tedlogo catolico-romano brasileiro Ari Luis do Vale Ribeiro
identifica as duas partes principais como “Catequese dos Apostolos’3% e
Demonstragdo Profética.?®” — titulos que ndo se encontram no texto original, mas
facilitam a compreensao do pensamento do autor. Se na primeira se¢ao a énfase esta
na histéria do ser humano com Deus — sua queda e salvagao — a segunda parte do
livro tem por intuito comprovar a pregac¢ao que os apostolos perfizeram mediante

citagbes da Biblia.3%8 A presente analise respeitara a biparticdo do texto.
3.2.1 A Catequese dos Apodstolos

Ireneu introduz esta reparticdo de sua obra amparado em uma antropologia
bipartite e varias citagdes biblicas, culminando com uma Regra de Fé. O tedlogo
compreende o ser humano como dotado de corpo e alma — e ambos devem ser
dedicados a Deus. A santidade do corpo € mantida pela abstinéncia de atos que
desagradam a Deus, e a santidade da alma € mantida pela rejeicdo de doutrinas que
negam a verdadeira piedade. Ireneu entende que as duas santidades apenas podem
levar o ser humano a vida de fé se coexistirem simultaneamente no ser humano, sem

contradigdo ou auséncia de uma das duas.36°

A origem e orientagao da antropologia que Ireneu professa na Demonstragao
da Pregacdo Apostdlica é tema de debates e discérdias na teologia. E o sacerdote
catolico alemao Ernst Klebba quem compreende a Demonstragao de tal forma que

nao apenas Jesus Cristo, mas sim todo e qualquer ser humano é feito a imagem e

364 STRELOW, 2020, p. 43-44.

365 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 186.

366 |IRINEU de Lyon: Demonstragdo da pregagido apostdlica. Sdo Paulo: Paulinas, 2014. p. 147.
367 IRINEU, 2014, p. 148.

368 STRELOW, 2020, p. 44.

369 |IRINEU, 2014, p. 72.



127

semelhancga de Deus. A tradug¢ao do arménio ao alemao de um excerto do capitulo 22
apresentada por Simon Weber, em um tomo que também contém obras irenaicas
traduzidas por Klebba, denota que o ser humano por si s6 é feito a imagem e

semelhancga de Deus. La, esta escrito:

O sangue de quem derrama sangue humano deve ser derramado para
vinganga. Pois o ser humano foi feito conforme a imagem de Deus, e a
imagem de Deus é o Filho, conforme cuja imagem o ser humano veio a ser.
Por isto, aquele [o Filho] apareceu na plenitude dos tempos, para mostrar
como a imagem |lhe é semelhante.37°

O sacerdote e tedlogo catélico-romano austriaco Ferdinand Gahbauer
analisou as divergéncias entre o pesquisador alemao Klebba e um teélogo chamado
Struker — possivelmente o professor catolico-romano de apologética Arnold Struker,
que trabalhou na primeira metade do século XX em Munster — a partir de cujas
proposicoes a inferéncia de que todo ser humano é feito a imagem e semelhanca de
Deus nao € possivel a partir da Demonstragdo da Pregacdo Apostolica. Gahbauer
ressalta que havia uma tradicdo conforme a qual a alma — ou seja, uma das duas
partes do ser humano conforme Ireneu — é a imagem e semelhanga de Deus, porém
que ha discoérdia se Ireneu aderia a esta compreenséo ou entendia que todo o ser

humano, alma e corpo, é feito a imagem e semelhanca de Deus.3""

Vale Ribeiro traduz o ultimo periodo do trecho em questdo ao portugués como
“para demonstrar que imagem era semelhante a ele”.3’? A tradugdo da margem a
varias interpretacdes — “ele” pode se referir ao ser humano, a Jesus e a Deus. O
proprio Ribeiro deixou o periodo aqui reproduzido entre aspas, o que pode implicar
que se trata de um texto polissémico no original arménio. E necessario o acesso a
outras fontes para uma conclusdo, considerando que a opinidao de Klebba nao é a
unica neste quesito e a tradugao ao portugués foge de termos excludentes de uma ou

outra interpretacéo.

370 |JRENAUS. Des heiligen Irendus’ Schrift zum Erweis der apostolischen Verkiindigung. In:
BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenviter: Eine Auswahl patristischer
Werke in deutscher Ubersetzung Miinchen: Késel, 1912. v. 3, p. 599. (Tradugdo nossa). Original:
Wer Menschenblut vergiel3t, dessen Blut soll zur Vergeltung vergossen werden. Denn nach Gofttes
Bild ist der Mensch gemacht, und das Bild Gottes ist der Sohn, nach dessen Bild der Mensch
geworden ist. Deshalb erschien jener auch in der Flille der Zeiten, um zu zeigen, wie das Abbild ihm
&hnlich ist.

371 GAHBAUER, Ferdinand Reinhard. Mensch V: Alte Kirche. In: Theologische Realenzyklopédie.
Berlin: de Gruyter, 1992. v. 22, p. 494.

372 |RINEU, 2014, p. 86.



128

O tedlogo evangélico alemao Reinhold Rieger apresenta uma solugao a partir
de Contra as Heresias V,6 — ele deriva deste texto que a imagem de Deus existe tanto
no corpo quanto na alma do ser humano, entretanto, ndo ha possibilidade de
semelhancga entre o ser humano e Deus se ele n&o tiver em si o Espirito Santo. Em
Contra as Heresias 11,29, Rieger entende que o argumento de que o ser humano todo

— corpo e alma — é imagem de Deus, vale como refutagéo a determinados gnoésticos.373

Considerando a nogao de santidade de Deus, ndo é possivel imaginar uma
ideia de santidade que nao fosse semelhante ou imitadora de Deus. Se Ireneu postula
a possibilidade de que corpo e alma possam alcangar santidade, cada um de sua

forma, parece légico que o corpo seja uma imagem de Deus.

A bem-aventuranga que provém desta harmonia entre uma alma dedicada a
fé e um corpo dedicado a pratica do bem é, conforme Ireneu, melhor descrita no Salmo
1,1. De acordo com o esmirniota, é “feliz o homem que ndo vai ao conselho dos
impios, nao para no caminho dos pecadores, nem se assenta na roda dos
zombadores.”¥’* Ireneu ndo tarda em interpretar estas trés categorias de uma forma

muito atual a sua época.

O “Conselho dos impios” & interpretado como as instituicdes de povos que
nao reconhecem a Deus como Senhor. Ireneu entende que foi o Verbo — Jesus Cristo
pré-encarnado — que falou a Moisés em Ex 3,14 “Eu sou aquele que é”.37° As nacdes
que nao querem adorar aquele que €, incorrem na mais profunda impiedade. Isto seria
um exemplo de uma impiedade da alma, ndo necessariamente implicando a
impiedade do corpo, mas nao a excluindo. Os pecadores sédo todos os que,
conhecendo a Deus, ndo o obedecem.37® Aqui é retratada, portanto, uma santidade
da alma sem santidade do corpo. Os zombadores, que sdo chamados cinicos, e sua
roda, sdo compreendidos como uma escola perseverante em falsas doutrinas.3””

Estas escolas parecem a pior opcao de todas. A descricdo de Ireneu implica que esta

373 RIEGER, Reinhold. Mensch VI: Kirchengeschichtlich. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart:
Handworterbuch fur Theologie und Religionswissenschaft. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2002. v. 4, p.
1061.

374 IRINEU, 2014, p. 72.

375 |RINEU, 2014, p. 72-73.

376 IRINEU, 2014, p. 73.

877 |IRINEU, 2014, p. 73.



129

postura lhes proibe de manter viva a fé verdadeira, sem a qual, conforme a tradugao

grega de Isaias 7,9 da qual Ireneu se valeu, ndo é possivel obter a salvagédo.3’®

Interessa dialogar esta proposta interpretativa de Ireneu com resultados de
outras pessoas pesquisadoras dos Salmos de épocas posteriores. Lutero escreveu
um comentario aos salmos em latim, que nunca foi traduzido ao portugués, no qual se
posiciona quanto a estas categorias. A impiedade, para Lutero, continua sendo o
desconhecimento de Deus;®”° o pecado, pior que a impiedade sem conhecimento,
porque significa a perseveranga em nao confessar a sua maldade como tal, mas
escusa-la como algo bom.38 A catedra dos zombadores, que Lutero conhece como
“Catedra da Pestiléncia”,3®' representa uma escola fundada com o propodsito de
espalhar o que Lutero considera pestiléncia espiritual — doutrinas que se opdem e
negam a doutrina de Cristo, o qual se assenta na “Catedra da Saude”3®? e ensina a
perfeita saude espiritual. Lutero deixa claro que estas pessoas, contra toda a sanidade
possivel, preparam sua propria morte aos protestos de Cristo e da igreja, resistindo a
graca e ao Espirito Santo, e a salvacédo, que Cristo pode e muito deseja Ihes

entregar.383

O evangelista batista inglés Charles Spurgeon entende que os trés niveis de
apostasia — impios, pecadores, zombadores — sdao uma escala ascendente de
separagao de Deus e de sua comunidade, e ndo necessariamente representem
instituicées ignorantes do evangelho ou avessas a igreja. Este caminho decadente,
conforme Spurgeon, inicia com a aceitagdo de conselhos indecentes, passando para
a pratica impenitente de pecado até uma posicao onde se aconselha outras pessoas
a pecar.3® Artur Weiser, tedlogo evangélico alemio especialista em estudos
veterotestamentarios situado no século XX, compreende também que se trata de trés

niveis de apostasia em grau ascendente. Ele defende que de conselho, exemplo e

378 |IRINEU, 2014, p. 73.

879 LUTHER, Martin. Dictata super Psalterium. /n: D. Martin Luthers Werke: Kritische
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Bdhlau, 1885. v. 3, p. 15.

380 | UTHER, 1885, p. 15-16.

381 LUTHER, 1885, p. 16. (Tradugdo nossa). Original: Cathedra pestilentie [sic!].

382 | UTHER, 1885, p. 16. (Tradugdo nossa). Original: Cathedra salutis.

383 | UTHER, 1885, p. 16.

384 SPURGEON, C. H. The Treasury of David: containing an original exposition of the Book of Psalms,
a collection of illustrative extracts from the whole range of literature. New York: Funk & Wagnalls
Company, 18[--]. v. 1, p. 1.



130

comunhao com os zombadores — aqueles que zombam da palavra de Deus — séo o

assunto da pericope.38

Para concluir a comparagcdo, o notério pesquisador veterotestamentario
Rudolf Kittel, te6logo evangélico alem&o editor de uma versdo do Antigo Testamento
em hebraico, explica que o zombador ou escarnecedor do Salmo 1 sé pode ser, no
seu sentido original, um escarnecedor de Deus, e que nesta reunidao de
escarnecedores, ideias como a justica de Deus eram apresentadas como surreais e
impossiveis — um contexto, ainda conforme Kittel, que se tornou realidade quando o
judaismo comecgou a se helenizar e professores de filosofias e religiosidade grega
entraram em contato com a comunidade judaica, causando sincretismo e menosprezo

do testemunho hagiografico acerca de Deus.386

Percebe-se que Lutero, apés mais de um milénio da morte de Ireneu, ainda
tem uma opinido muito parecida com Ireneu sobre os primeiros versiculos do salmo
1. Autores mais modernos como Spurgeon e Weiser, que viveram em uma época na
qual a individualidade era mais recorrente, resistem a considerar estes versos como
testemunhos de instituicbes publicas e entendem que se trata de acdes e escolhas
individuais. A exegese académica de Kittel, porém, deixa claro que o contexto
helenista de sincretismo se enquadra muito bem na descricdo do salmo. Ireneu,
portanto, encontra tanto em autores comprometidos com a tradicdo da igreja, quanto

com a pesquisa académica, pessoas que confirmam a sua interpretacéo do salmo 1.

Contra o pecado — um mal que acomete toda a raga humana — existe o
remédio do batismo, instituido com o fim de redimir a humanidade do pecado.3®’
Contra a heresia, o desconhecimento de Deus, e a falta de fé, existe a regra de fé,
que remete ao batismo e fundamenta a necessidade dele.3®® Ireneu repassa a

Marciano a seguinte regra:

Eis a ordem da nossa fé, o fundamento do edificio e a base da nossa conduta:
Deus Pai, incriado, incircunscrito, Unico Deus, criador do universo. Tal é o
primeiro e principal artigo de nossa fé. O segundo é o Verbo de Deus, Filho
de Deus, Jesus Cristo, nosso Senhor, que apareceu aos profetas segundo o
designio de sua profecia e segundo a economia disposta pelo Pai; Por meio
dele foi criado o universo. E no fim dos tempos, para recapitular todas as

385 WEISER, Artur. Die Psalmen. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. p. 70.

386 KITTEL, Rudolf. Die Psalmen. Leipzig: H. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1914. p. 2.
387 |RINEU, 2014, p. 73-74.

388 IRINEU, 2014, p. 73-74.



131

coisas, [0 Verbo] se fez homem entre os homens, visivel e tangivel, para
destruir a morte, para manifestar a vida e restabelecer a comunhao entre
Deus e o homem. E como terceiro artigo, o Espirito Santo, de cujo poder os
profetas profetizaram, e os Padres foram instruidos com relagao a Deus, € os
justos foram guiados no caminho da justi¢ca, e que no fim dos tempos foi
difundido de um modo novo sobre a humanidade, por toda a terra, renovando
o homem para Deus.389

Esta regra de fé difere da regra de fé apresentada em Contra as Heresias.
Entretanto, ndo ha contradi¢des entre as duas confissdes. A presente regra de fé é
um preambulo para as explicagcdbes que hao de ser expostas posteriormente,

apresentando como Deus Pai, Filho e Espirito Santo agem para com a humanidade.
3.2.1.1 Deus-Pai

O primeiro e principal artigo trata de Deus-Pai, conforme a regra de fé
enunciada no item anterior. A estrutura do documento da a entender porque se chama
principal — Ireneu dedica um espaco consideravel do que Vale Ribeiro chamou de
“Catequese dos Apodstolos” para explicar como se revelou Deus-Pai nas Escrituras.
Nao seria suficiente a palavra “principal” para acusar Ireneu de considerar o Filho e 0
Espirito inferiores ao Pai — os capitulos 10 a 30 lidam preponderantemente com a
atuacdo de Deus-Pai no mundo, sendo que o Filho e o Espirito recebem menos

atencao nesta especifica exposigao.

Deus-Pai € apreendido pelas suas atividades descritas no Antigo Testamento,
majoritariamente no Génesis e no Exodo. Ele criou o ser humano, conforme Ireneu,
com o melhor barro que havia, e “tragou sobre este composto o seu proprio perfil”.3%°
Este ser humano primevo de nome Adao tinha, conforme Ireneu, o poder de governar
todo o restante da criacdo de Deus — tanto os animais como os chamados “servos” de

Deus, ou seja, os seus anjos e o chefe dos arcanjos.3?’

Deus deu a Adao a tarefa tinha de nomear os animais criados por Deus, e
também criou uma esposa para Adao, da mesma forma como os animais eram macho

e fémea. Para fins de ndo se ensoberbecer contra aquele que lhe deu tanto poder,

389 IRINEU, 2014, p. 75-76.
30 IRINEU, 2014, p. 78.
391 |RINEU, 2014, p. 79.



132

Deus deu a Adao também uma lei — a proibicdo de comer os frutos de uma arvore do

jardim onde vivia.3%?

Ha um livro no qual Lutero relata sobre as atividades de Deus com o primeiro
ser humano. Na sua “Prelecdo ao Génesis”, Lutero explica que Deus instituiu, em
relacdo a Adao, trés parametros muito importantes para a humanidade. O ser humano
nao apenas teve o dominio sobre todos os animais, mas um conhecimento
sobremaneira profundo sobre cada um deles, a ponto de poder atribuir 0 nome mais
cabivel a cada animal. Lutero apresenta o pecado como razao por que este tipo de

conhecimento apenas pode ser adquirido pela experiéncia hoje em dia.3%3

Também ¢ instituido por Deus, antes do pecado, o casamento. Lutero deixa
claro que do casamento advém outras obrigagbes naturais para o homem, como, por
exemplo, a obrigagdo de manter uma habitacao fixa, cuja principal e original razéo é
a mulher, e de gerar descendéncia.?®* A lei da arvore, que foi dada antes de Ad3o ter
uma esposa, € a instituicdo da igreja — uma forma de culto primitiva, mas auténtica,

porque contém nela a obediéncia a Deus.3%

Quando o ser humano desobedeceu esta lei, Deus tomou providéncias por
causa desta desobediéncia. O anjo que deu a Adao o conselho de desobedecer a
Deus recebeu o0 nome de Satanas — que Ireneu traduz como “rebelde” ou “caluniador”
do hebraico — e foi amaldicoado por Deus, bem como o animal usado como disfarce
por este anjo.3%® O ser humano nZo foi amaldigoado, mas castigado com a expulsdo

da presenca de Deus e do Jardim onde vivia com Deus-Pai e o Verbo.3%

ApOs esta expulsao, o ser humano se degradou mais e mais ano apos ano, e
todo o género humano, exceto Noé e sua familia, estava completamente corrompido
além de toda chance de restauracdo. Deus destruiu toda a humanidade e os animais
com um diluvio, exceto um resto que esteve com Noé. Noé recebeu ordens de Deus
de construir uma arca gigante na qual caberiam exemplares de todas as espécies de

animais e a familia de Noé. Todos os povos que vieram a existir apés o diluvio tem

392 IRINEU, 2014, p. 80-81.

393 L UTERO, 2014, p. 149.

394 | UTERO, 2014, p. 159-160.
395 L UTERO, 2014, p. 140.

3% |IRINEU, 2014, p. 81-82.

397 IRINEU, 2014, p. 82.



133

origem nos filhos de Noé, Sem, Cam e Jafé.3® Para entender melhor a que textos
Ireneu faz referéncia, reproduzir-se-do a bénc¢ao e maldicao de Noé sobre seus filhos
em Gn 9,25-27.

“Maldito seja Cana&! Escravo de escravos sera para os seus irmaos”.?® Disse
ainda: “Bendito seja o Senhor, o Deus de Sem! E seja Canaa seu escravo.?’” Amplie

Deus o territorio de Jafé; habite ele nas tendas de Sem, e seja Canaa seu escravo.”

Cam se comportou mal, zombando de seu pai, e por isto foi amaldicoado por
Noé.3*® A maldigdo se tornou, conforme o texto da Demonstragdo que se tem hoje,
uma heranga que perpassou todos os paises descendentes de Cam, os quais se
tornaram pecadores.*?° Deus foi chamado de “Deus de Sem”. Ireneu intepreta que
“Deus de Sem” se refere prolepticamente a Abrado, descendente em décimo grau do
mesmo, que foi um piedoso seguidor de Deus conforme o livro de Génesis. A profecia
de que Jafé habitara nas tendas de Sem se refere a um periodo muito posterior —
Ireneu entende que aqui a igreja, que passaria a venerar o mesmo Deus que os
semitas — nominalmente os judeus — estava prenunciada. O habitar nas tendas refere-

se, portanto, a heranga dos céus.*0’

Sobre os povos mencionados na Demonstragdo, ha controvérsias quanto a
tradugéo, e, portanto, quanto a identidade deles. Quando Vale Ribeiro apresenta o

elenco de povos descendentes de Cam, ele traduz o texto da seguinte forma:

Quando alcangou a idade adulta, Cam teve sobre a terra uma posteridade
numerosa como uma floresta, desenvolvendo-se por quatorze geragdes de
descendentes, quando por Deus, em seguida, foi ceifada. De fato, os
cananeus, os eteus, os farezeus, os eveus, os amorreus, 0s jebuzeus, 0s
sodomitas, os arabes, os habitantes da Fenicia, todos os egipcios e lidios
descendem de Cam, e cairam sobre a maldi¢do, que se estende por longo
tempo sobre aqueles impios.*02,

Uma reproducédo do texto irenaico ndo pode nortear a igreja sem que a

explanagao dos termos aqui empregados seja a tradutora do sentido. O oposto seria

398 |RINEU, 2014, p. 83.

399 O texto biblico reproduzido acima relata a maldigdo como recorrente sobre Cana3, filho de Cam,
nao sobre o préprio Cam, nem sobre os demais filhos de Cam. Abaixo, mostrar-se-d40 mais
evidéncias que o texto da “Demonstragdo da Pregagdo Apostdlica” em questdo pode ter sido
alterado ao longo dos séculos.

400 IRINEU, 2014, p. 84.

401 IRINEU, 2014, p. 84-85.

402 |IRINEU, 2014, p. 84.



134

propagar uma compreensao de Deus proveniente de uma falsa compreenséo da
Biblia e de Ireneu. O primeiro problema, evidente do préprio documento que se chama
Demonstragcdo da Pregacao Apostdlica, € sua genealogia — ele chegou até a
atualidade a partir de uma tradugdo arménia de um texto-base grego, e nada se
conhece de relevante sobre a historia de transmissdo nos séculos imediatamente

posteriores a morte de Ireneu; a descoberta do texto ocorreu no século XX.

O professor de exegese catodlico-romano Simon Weber, que traduziu o texto
em arménio ao alemao, apresenta duvidas quanto a nominata desta lista de povos, e
nao esconde que houve dissensdes tanto entre intelectuais arménios quanto alemaes
que assessoraram esta tradugcdo. Por exemplo, os termos “arabes” e “todos os
egipcios e lidios” foram contestados, sendo que ha evidéncias que se trata de nagdes
extintas ha milénos, que ndo encontram correspondéncia no atual Oriente Médio nem

em qualquer parte do mundo.*%3

Ireneu aparenta ter essa mesma opinido, quando ele afirma que toda a
descendéncia de Cam foi ceifada. Entretanto, uma vez que a lista de nomes que
aparece em Ireneu nio é confidvel conforme a comunidade cientifica, € necessario
buscar outras fontes. O cientista religioso suico Fritz Stolz menciona Canaa como o
nome de uma regiao sem unidade politica no Levante, cuja historiografia praticamente
nao pode ser mais reconstruida pela falta de fontes e impossibilidade de conectar os
dados isolados de épocas e locais diferentes.*%* Teologicamente, Stolz entende que
se trata de um termo usado de modo pejorativo, para descrever tudo aquilo que nao

cabe na religido israelita, mas existia em Israel na época pré-exilica.*%®

O historiador brasileiro André Reinke concorda em grande parte com as
delimitagbes propostas por Stolz, citando Canaa como “uma faixa de terra ao Leste
do Mediterraneo, com cerca de 250 quildmetros de comprimento”.4% Entretanto, ele
entende que nunca houve, de acordo com registros biblicos, o exterminio do povo
cananeu por parte de israelitas ou outro povo, e sim a assimilagdo com os hebreus.*%”

Reinke afirma que um possivel episddio a ser interpretado como o julgamento do povo

403 IRENAUS, 1912, p. 596-597.

404 STOLZ, Fritz. Kanaan. In: Theologische Realenzyklopédie. Berlin: De Gruyter, 1988. v. 17, p. 544.

405 STOLZ, 1988, p. 552-553.

406 REINKE, André Daniel. Os outros da Biblia: Histdria, fé e cultura dos povos antigos e sua atuagéo
no plano divino. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2019. p. 124.

407 REINKE, 2019, p. 152-153.



135

cananeu por Deus tenha sido a captura, destruicdo e assimilacdo de Cartago por
Roma, pois Cartago havia sido fundada como col6nia cananeia.*®® Werner Huss, um
historiador alemao especialista em histéria cartagena, indica o ano de 146 a.C como
0 ano da destruicéo total de Cartago pela poténcia romana, sendo que a cidade s6
veio a ser reconstruida e repovoada em 44 a. C. por Julio César, conforme o

arqueologo alemao Guntram Koch.409

Nao € possivel saber qual evento Ireneu de Lido considera o momento
historico do exterminio do povo cananeu, ou de onde ele obteve estas informacoes,
se € que se pode dar crédito a elas como provenientes da pena irenaica. Os termos
“Canad” e “cananeu” servem muito mais quando empregados naquele sentido que os
autores da modernidade chamam de teoldgico, o qual possivelmente foi o unico

acessivel a Ireneu.

Dificilmente, o trecho em questao se apoiou em fontes biblicas, porque o
Evangelho de Mateus relata a existéncia de cananeus no Levante ainda na época de
Jesus (Mt 15,21-28 — a histéria da mulher cananeia com a filha endemoninhada). E
quase contraditério assumir que um conhecedor dos evangelhos tao eximio quanto
Ireneu possa assumir um fato como histérico, se este encontra contestacdo no
Evangelho de Mateus.*'® Considerando que Ari Luis do Vale Ribeiro identifica um
trecho ndo em outro livro de Ireneu, mas na propria Demonstragdao, como citagao da
referida pericope,*'" a ideia de que o texto atual com esta lista de povos, ja contestada
desde a sua descoberta, e com estas informacdes sobre Cam e os cananeus, tenha
sido redigido desta forma por Ireneu, nao encontra muito respaldo. Por exemplo, no
livro de Contra as Heresias 3, apenas do Evangelho de Mateus, ha mais de 40

citagbes, o que indica que Ireneu tinha amplo conhecimento deste evangelho.

Mt 15,21-28 claramente indica que, pela fé, qualquer povo, incluindo os
cananeus, pode aceder a Cristo e ser libertado das for¢gas do mal. O testemunho da
tedloga e pastora da Igreja Evangélica de Confissao Luterana no Brasil Aline Danielle

Stlewer sobre a pericope ilustra como uma leitura da aparente rejeigao que Jesus

408 REINKE, 2019, p. 158.

409 HUSS, Werner; KOCH, Guntram. Karthago, Stadt und Staat Ill: Geschichte und Gesellschaft. In:
Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 4, p. 883.

410 Cf. STRELOW, 2020, p. 157-158.

411 |RINEU, 2014, p. 95. Confira a nota de rodapé na referida pagina.



136

demonstra a mulher cananeia no texto nado coaduna com a mensagem do Evangelho

de Mateus como um todo. Em sua “Exegese sobre MT 15,21-28”, Stiewer ensina:

Em Mateus, a missdo do Jesus terreno é descrita como exclusiva ao povo de
Israel, como aparece em Mt 15,24. “Por essa razdo Mateus explicita em
detalhes o desenrolar desse encontro, por razdes apologéticas e missionario-
teolégicas.” Mas isso ndo significa que a misséo esteja restrita aos judeus, de
modo a excluir todas as demais pessoas que nao se encaixam nesse pré-
requisito. Também o Jesus terreno cura e acolhe as pessoas de outras ragas
e culturas, que venham ao seu encontro, mesmo sem busca-las no sentido
estrito da palavra. Trata-se, talvez, apenas de uma estratégia missionaria. O
Jesus ressurreto, no entanto, envia os seus discipulos e as suas discipulas
para todas as pessoas, de todo o mundo, de todos os tempos e lugares. (Mt
28,19-20).412
Em uma linha de pensamento protestante, que considera os evangelhos
superiores aos escritos patristicos em autoridade, nenhum Pai da Igreja tem
autoridade para desmentir ou revocar o chamado de Jesus. Entretanto, seria muito
atipico de Ireneu ignorar o evangelho desta forma, considerando que, poucos

capitulos depois, cita a pericope em questao.

Talvez o texto irenaico sofreu adigdes ou redagdes para fundamentar algum
tipo de politica contra alguns dos povos listados ou por algum outro objetivo alheio a
razao existencial do livro em algum momento posterior a morte de Ireneu. Esta tese
explicaria porque nomes de povos sabidamente existentes na época de Ireneu, como
0s egipcios, sao apresentados como extintos pelo livro logo apds a sua mengao —
talvez se quis denotar alguns povos como “herdeiros da maldi¢do”. Uma exegese
aprofundada do texto arménio, incompativel com a proposta da presente tese de
doutorado e excedente das faculdades do redator da tese, podera quiga esclarecer o

processo de redagao mais a contento das questdes levantadas.

Nenhum povo ou individuo existente esta oprimido com a maldicdo de Canaa,
seja a partir da perspectiva do Evangelho de Mateus, no qual a mulher cananeia pode
receber milagres de Jesus pela fé e toda a humanidade pode receber Cristo por meio
do batismo e discipulado, ou na perspectiva do texto possivelmente corrompido da

Demonstragao, que alega que toda a humanidade existente descende de Sem e Jafé.

Disto se depreende que todos os povos tém livre permissdo de prestar culto

ao Pai — o Deus de Sem. Quem for descendente de Sem, tem por natural a adoracao

412 STUEWER, Aline Danielle; STROHER, Marga Janete. Exegese de Mateus 15.21-28. Sao Leopoldo:
EST, 2005.



137

do Pai, afinal, Deus-Pai é o Deus de seus ancestrais. Na igreja, todos os nao-semitas
tém a permissao de “habitar nas tendas de Sem”, isto é, tomar parte da heranga que
Deus tem prometido a Abra&o. Assim, Deus nao rejeita pessoas por sua origem étnica,

e se uma pratica semelhante ocorre na igreja, a pratica € avessa a natureza de Deus.

Apo6s o diluvio, Deus estabeleceu o arco-iris como sinal de que jamais
ocorreria um novo diluvio, e que o derramamento de sangue humano seria proibido
sob a pena de morte, além de ordenar a dispersao e a proliferagdo da humanidade. A
dieta da humanidade foi alterada — a partir de entéo, foi permitido por Deus o consumo
de carne.*'® Formada esta alianga, Ireneu apresenta o episddio da torre de Babel,
apds o qual ocorreu a multiplicidade de linguas como consequéncia da uniao dos
povos sem a ordem de Deus — Deus aniquilou o projeto pecaminoso de construir uma
torre até o céu sem derramar, para isto, uma gota de sangue humano, porém

impossibilitando a comunicag&o.*'

Abrado € mencionado na Demonstragcao da Pregagcao Apostolica como um
homem que foi justificado pela fé. Ireneu apresenta a circuncisdo como um pacto que
confirma a fé, ndo como o método de salvagado em si. Isaque e Jacé foram educados
dentro destes parametros e permaneceram na fé.#' Por isto, explica Ireneu, Deus é

chamado na Escritura de “Deus de Abrado, Deus de Isaque e Deus de Jaco”.#16

Quando o assunto se torna a Babel e Abrado, os comentaristas de Ireneu tém
muita facilidade em apreender e apresentar as referéncias biblicas empregadas pelo
bispo de Lido, o que é padrao em seus escritos — frequente uso de citagdes biblicas
para fundamentar a sua doutrina.*'” O tedlogo reproduz e sintetiza excertos de
Génesis 11 e Génesis 12 nos capitulos 22 a 24 de seu livro, que gravitam em torno

dos dois temas.418

A pesquisa exegética do sacerdote catolico-romano brasileiro Claudio Dalbon
interpreta a vida de Abraao e a edificacdo de Babel como dois polos antagdnicos. O
texto hebraico das pericopes de Gn 11,1-9 e Gn 12,1-9, estudadas comparativamente

413 IRINEU, 2014, p. 86.

414 IRINEU, 2014, p. 87.

415 |IRINEU, 2014, p. 88-89.

418 IRINEU, 2014, p. 89.

417 STRELOW, 2020, p. 142.

418 |RINEU, 2014, p. 86-88; IRENAUS, 1912, p. 599.



138

por Dalbon, deixa claro que dois padroes de comportamento humano distintos se

desenvolvem.

O primeiro padrao, de Babel, € a reunido de toda a humanidade em um projeto
despreocupado com ordens de Deus ou com seus interesses, autocentrado e
megalomaniaco. O segundo, de Abrado, € a resposta de um ser humano a ordem de
Deus.*'® A compreensdo de Deus da escola de pensamento esmirniota sera
apreendida a partir do testemunho biblico da relacdo de Deus-Pai com o projeto de

Babel e o projeto de Abrado e da interpretagéo que Ireneu aduz deste testemunho.

Ainda na exegese de Dalbon, ¢é identificada a recorréncia da expressao “toda
a terra” nada menos que cinco vezes. O autor explica que a intengao do projeto era
dominar todo o orbe terrestre, e cujo unico fim consistia em engrandecer o préprio

nome da humanidade.42°

Os comentaristas veterotestamentarios Carl Friedrich Keil e Franz Delitzsch
apontam para a atividade de Deus neste contexto como coibidora, mas de forma
alguma punitiva de acordo com o mérito.*?' Deus intervém na historia para impedir
algo pior, a liberdade de uma coletividade pecadora e rejeitadora de Deus para
cometer crimes. Conforme os calculos dos dois tedlogos luteranos, e considerando as
narrativas do diluvio e o espacgo-tempo do diluvio a Babel, poderiam ter participado
aproximadamente 30 mil pessoas, dos quais pouco mais de 12 mil eram homens, na
empreitada de Babel.#?? Deus interveio para fazer cumprir a sua ordem de povoar a

terra, ndo para punir.

O padrao de Abraao é responsorio a palavra de Deus por duas razées. Em
primeiro lugar, porque Deus fora proclamado como Deus de Sem — assim, era
necessario que um semita o seguisse. Em segundo, porque Abrado agiu se
esforcando em cumprir a palavra de Deus, com fé de que era verdade o que Deus lhe

prometera.4?3

419 DALBON, Claudio. Babel e Abrado: dois projetos antagonicos. Génesis 11,1-9 e 12,1-9. In: Estudos
Biblicos. Petropolis: Vozes, 2000. n. 68, p. 42-43.

420 DALBON, 2000, p. 44.

421 KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. The Pentateuch. Grand Rapids: Eerdmans, 1951.v. 1, p.
174.

422 KEIL/DELITZSCH, 1951, p. 176.

423 |RINEU, 2014, p. 88-89.



139

No seu comentario exegético ao Génesis, o pesquisador Claus Westermann,
um tedlogo evangélico alemao, explica que a alianga entre Deus e Abrado nao era
baseada em mutualismo, e sim em uma promessa unilateral de Deus para com
Abrado. Deus profere o que fara a Abrado, independente de como Abrado se
comportar — Abrado responde com uma tentativa de obedecer a sua palavra.*>* Em
Abrado, Deus-Pai manifestou a sua disposi¢cao de abengoar os que lhe seguem. Deus
foi chamado de Deus de Sem, mas a época, até onde a Biblia ensina, ndo havia

nenhum tipo de promessa sobre terras e herangas para Sem, apenas para Jafé.

O biblista e sacerdote catélico-romano holandés Carlos Mesters explica que
Abraao tinha a intenc&o de constituir um povo abengoado por Deus na sua nova patria,
que estaria por vir.#?® Mesters compreende que foi a obediéncia a Deus que levou
Abrado a monolatria,*?® e ndo o contrario, e desta forma a exegese e recepgao do
texto enfocam mais ainda a unilateralidade da atitude de Deus para com Abrado —
completamente oposta a unilateralidade humana na tentativa de edificar Babel.
Abraao responde as bendi¢cdes de Deus, mas Abrado nada pode fazer ou deixar de
fazer que possa alterar o seu destino, seja como abengoador de todas as familias da
terra, seja como pai de um povo que ha de passar por mais de quatrocentos anos de

escravidao do Egito — Deus apenas apresenta o futuro a Abrado.*?”

Ireneu silencia sobre os quatro séculos de escravidao, dos quais o Pentateuco
nao faz muito estendida mencao. Ele apenas refere o periodo e sobre como os
descendentes de Jaco se multiplicaram, e imediatamente parte para a apresentacao
da acao de Deus-Pai na vida de Moisés. Deus guiou o seu povo para fora da casa da
escravidao, enquanto os seus algozes morreram todos no Mar Vermelho. Ireneu
interpreta a punigdo dos egipcios como consequéncia de injustica contra o povo de

Abrado.428

Deus Pai também se dirigiu ao seu servo Moisés, o qual tirou Israel do Egito,
e Ihe mostrou onde haveria de falecer, levando-o ao monte Nebo. Moisés nao pbde

entrar na terra de Canaa por sua infidelidade a Deus nas aguas de “Meribacades”.*?°

424 WESTERMANN, Claus. Genesis 12-36. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1981. p. 127.
425 MESTERS, Carlos. Abrado e Sara. 3. ed. Petropolis, RJ: Vozes, 1980. p. 53.

426 MESTERS, 1980, p. 53.

427 |RINEU, 2014, p. 89.

428 |RINEU, 2014, p. 89.

429 |RINEU, 2014, p. 92.



140

Destas areas, nas quais Ireneu depreende a atuacao de Deus-Pai, percebe-
se que a relagao entre Deus e seu povo ndo mudou das promessas feitas a Abrado.
E ndo é apenas Ireneu quem encontra paralelos entre a historia de Abrado e de
Moisés. O ja citado tedlogo contemporaneo Claus Westermann entende que Moisés
fundamentou sua atuacdo teologicamente nas histérias dos patriarcas, que
possivelmente ndo haviam ainda sido escritas naquele tempo e existiam como

tradigdo oral em meio ao povo.430

O teologo evangélico alem&o Wolfgang Oswald apresenta a compreenséo de
que a atitude interventora de Deus no Egito, conforme o direito internacional vetero-
oriental, é a unica forma possivel de justificar o Exodo. No direito oriental, ndo existe
possibilidade legal de sair da submissdo de um senhor uma vez que o senhorio foi
estabelecido. O dominador precisa libertar o dominado, sendo, a dominagao sera
vitalicia e hereditaria.*3! Entretanto, a posicdo de Deus na compreenséo religiosa do
povo judeu, de Senhor do Universo, legitima e justifica tanto a libertagcao de Israel

quanto a punigéo dos egipcios com as dez pragas.*3?

Deus, considerado o Senhor de toda a terra, tem direito de ordenar a Fara6 o
que deve fazer, e o fato de nao ter aniquilado Faraé antes de dez flagelos, respondidos
sempre com tentativas de rebelido, representa a sua longanimidade. Considerando a
acgao de Deus para com Israel, manifesta-se a sua misericordia, em libertar o oprimido

que nao tem forcas proprias para sair de sua situacdo de miséria.

A mesma relagao de senhorio pode-se apurar entre Deus e Moisés. As aguas
de “Meribacades” se encontram em Numeros, 20,7-12. Moisés feriu uma rocha da
qual sairia agua, porém o fez de um modo que desagradou a Deus, e por isto, Deus
nao permitiu que Moisés entrasse na terra de Canaa. Entretanto, Deus nao

abandonou Moisés até a morte, sendo fiel a Moisés mesmo apds o profeta ter falhado.

Conclui-se que Ireneu se vale preferencialmente das histérias do Pentateuco
para dissertar sobre a natureza de Deus-Pai. Deus-Pai é Criador, e cria o ser humano

dotado de sabedoria, que é afetada pelo pecado. Deus institui e regula a vida social,

430 | ESSING, Erich; WESTERMANN, Claus. Gott sprach zu Abraham: die Geschichte des biblischen
Volkes und seines Glaubens. Freiburg: Herder, 1976. p. 15.

431 OSWALD, Wolfgang. Auszug aus der Vasallitdt: Die Exoduserzéhlung (Ex 1-14) und das antike
Volkerrecht. In: Theologische Zeitschrift. Basel, v. 67, n. 3, 2011. p. 276.

432 OSWALD, 2011, p. 278.



141

de forma que a mesma seja organizada e frutifera. Deus castigou a humanidade no
diluvio porque estava irremediavelmente perdida, mas toda a humanidade tem o
direito de voltar a Deus, pedindo perdao e buscando a ele. Deus interveio em Babel,
mas n&o para destruir, e sim para coibir algo que seria a autodestruicdo da
humanidade, que deixou de se importar com a sua palavra. Assim, Deus-Pai é
apresentado como um governador justo e misericordioso, que sempre espera a ultima
instancia possivel para punir e n&o rejeita suplicas de misericérdia, oferecendo-a até

mesmo a quem nao a pede.

Em Abrado e Moisés, a soberania de Deus se apresenta de uma forma muito
clara quando em relagéo a pessoas que O seguem. Abrado nao é um intelectual da
religido que conhece uma variedade de deuses e praticas de fé, escolhe o Deus da
Biblia como o melhor entre varios possiveis e, as vezes, segue seus conselhos. Uma
vez convertido, Abrado é servo de Deus e vive para cumprir suas profecias e ordens.
Se ha duvidas se Abrado sempre foi adorador de Deus-Pai antes de sair de Ur dos
caldeus, ndo pode haver duvida, tomando o texto biblico por referéncia, de que Deus

governou a vida de Abrado.

Sobre Moisés, nao é possivel dizer algo diferente. Moisés teve sua vida toda
governada por Deus apés a vocacgao. Deus fez uso de sua soberania para libertar os
hebreus de uma escravidao justa para os padroes da época e do lugar, mas injusta
perante o padrao de Deus. Assim, Deus foi interventor na histéria do mundo para que
seu mandamento prevalecesse. Deus puniu Moisés por sua desobediéncia, mas

jamais o abandonou.

Haveria outras citagcdes possiveis para embasar a natureza de Deus-Pai, mas
Ireneu preferiu estas a tantas outras narrativas do Antigo Testamento e também a
tratados teoldgicos do Novo. Ireneu quer transparecer que Deus ndo € nem téo
despreocupado que nao intervenha contra a apostasia e a injustica, nem tao rigoroso
que corte relagbes com um ser humano que ainda o adore como Deus, apesar de

caido em pecado.

3.2.1.2 Deus-Filho

O filho de Deus é, para iniciar o discurso, o restaurador total da comunhao de

uma humanidade corrompida com o Deus incorruptivel. Para isto, ele tomou forma de



142

humanidade.*33 Assim, a imagem e semelhanca de Deus foram refeitas apos a queda

de Adao.*34

Como analisado na historia de Adao e Eva no subitem anterior, o pecado
rompeu a comunhdo do ser humano com Deus, razdo pela qual Deus-Pai
constantemente voltou a buscar a humanidade. Outros tedlogos posteriores e
contemporaneos de Ireneu debateram intensamente a tematica, e continua sendo um

tema cabal da teologia crista.

A humanizagao de Deus é ratificada por dois motivos no pensamento do
tedlogo evangélico aleméo Heinrich Vogel, com uma explicagao que harmoniza com

0 pensamento irenaico. Conforme o tedlogo,

A pergunta pela razdo da humanizagéo de Deus (Cur Deus Homo? Anselmo)
encontra uma resposta duplamente simples: a) a humanizagao de Deus tem
sua razao absoluta no conselho eterno da misericérdia gratuita de Deus, o
qual revela, em sua autorrevelagéo, o seu ser como amor, na qual Deus, que
nao precisa de ninguém e de nada, doa-se a si proprio em liberdade divina a
noés. Ela [a humanizacdo de Deus] ndao deve ser derivada de uma
compreensao do divino que englobasse a ideia do humano e pressionasse
para a sua realizagdo. Ela também nao deve ser depreendida de algum
parentesco da esséncia humana com a divina, que possibilitasse uma
humanizacdo de Deus. Ela nem é um ato arbitrario de Deus, nem professa
uma necessidade compulséria do divino. Ela n&o significa nem a
transformagdo de Deus em um ser humano nem a transformacgado do ser
humano em um deus. b) A humanizacdo de Deus tem sua razao relativa na
miséria do ser humano criado para a comunh&o divina, decaido de Deus e
condenado a maldigao letal de sua ira, do qual Deus se compadece ao se
colocar em seu lugar [no lugar do ser humano] provando e revelando desta
forma a sua justica como misericérdia. Assim como a humanizagao de Deus
€ ato de sua misericordia para com a perdicao desesperada e culposa de sua
criatura decaida, tampouco foi coagida pela miséria do ser humano, e
também n&o no aspecto do objetivo final que Deus planejou para a criagao
do ser humano. Muito antes a autossubmissdo a maldicao letal se
fundamenta na liberdade de Deus, que ocorre de tal forma na humanizagéao
de Deus, que a cruz ja pende sobre o manjedouro. A razdo absoluta, a
misericordia livre, gratuita e eterna de Deus, s6 é reconhecida na relagao e
atencao a perdigao da criatura, a profundeza da liberdade de Deus somente
no amor.43

433 |RINEU, 2014, p. 93-94.

434 |RINEU, 2014, p. 94-95.

4% VOGEL, Heinrich. Menschwerdung  Gottes. In:  Evangelisches  Kirchenlexikon:
Kirchlichtheologisches Woérterbuch. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 2, p. 1301-1302.
(Tradugéo nossa). Original: Die Frage nach dem Grunde der M[enschwerdung] Gottes (Cur Deus
homo? Anselm) erfdhrt die zwiefach-eine Antwort: a) Die M[enschwerdung] Gottes hat ihren
absoluten Grund in dem ewigen Ratschluss des grundlosen Erbarmens Gottes, der in seiner
Selbstoffenbarung sein Wesen als die Liebe offenbart, in der Gott, der niemandes und nichts bedarf,
sich selbst in géttlicher Freiheit uns schenkt. Sie will nicht hergeleitet sein aus einem Verstdndnis
des Géttlichen, in dem die Idee des Menschlichen eingeschlossen wére. Sie ist weder ein gbttlicher
Willkiirakt, noch sagt sie eine goéttliche Zwangsnotwendigkeit aus. Sie bedeutet ebensowenig eine



143

Isto quer dizer que ha duas razdes para este ato: a liberdade de Deus de agir
conforme sua misericérdia infinita e a necessidade do ser humano. Deus nao pode
ser coagido pelo ser humano e nao foi. O ser humano n&o foi agraciado com esta
dadiva por causa de algo que fosse inerente a si proprio — ele € imagem de Deus, mas
Deus ndo é a imagem dele. A explicacdo da relacédo entre salvador e salvo €&
necessaria para evitar heresias, porque a falsa compreensao de salvador, de salvo ou

da salvacgéo pode levar a uma fé insuficiente para obter a salvagéo.

Vogel, um tedlogo do século XX, conheceu filosofias de um ser humano
divinizado, que acreditava prescindir de Deus, ou até mesmo ser tdo poderoso quanto
ou mais que o Deus da Biblia. A ideia da queda e decadéncia humana como ponto de
partida da teologia e inicio da atuagdo salvifica de Deus ndo & compativel com

pensamentos que negam a finitude e ingldéria da humanidade.

No caso de Ireneu, em uma sociedade escravocrata e profundamente
marcada pela injustica, na qual terriveis atrocidades aconteciam cotidianamente
contra milhares de seres humanos a luz do dia e sem consequéncias legais para os
perpetradores, a ideia de queda do ser humano e da criagdo como um todo nio era
distante do senso comum. Na analise de Contra as Heresias | e Il, destacou-se que
outras religides, como as gnosticas, também tinham conceitos de decadéncia e
degeneragao da criagao, se bem que nao pelas mesmas razdes que o cristianismo

imputa.

Entretanto, no contexto de Ireneu, havia graves problemas no quesito
compreensao de Deus. As pesquisas de Ulrich Muller, tedlogo evangélico alemao,
levam a conclusdo que, na comunidade de Esmirna e em outras comunidades

préximas, havia grupos docetistas nos primeiros séculos da era crista.*® Estes

Vermenschlichung Gottes wie eine Vergoéttlichung des Menschen. b) Die M[enschwerdung] Gottes
hat ihren relativen Grund in dem Elend des zur Gottesgemeinschaft geschaffenen und bestimmten,
von Gott abgefallenen und dem Todesfluch seines Zornes verfallenen Menschen, dessen sich Gott
erbarmt, indem er an seine Stelle tritt und darin gerade seine Gerechtigkeit als seine Gnade erweist
und offenbart. So wahr die M[enschwerdung] Gottes Akt seines Erbarmens (iber der hoffnungslosen,
schuldhaften Verlorenheit des gefallenen Geschépfes ist, sowenig ist sie durch das Elend des
Menschen erzwungen, auch nicht im Blick auf das mit der Schépfung gesetzte Endziel Gottes.
Vielmehr griindet in der Freiheit Gottes die Selbstunterwerfung unter dem Todesfluch, die sich in der
Ml[enschwerdung] so ereignet, dass bereits lber der Krippe das Kreuz steht. Der absolute Grund,
das freie, grundlose, ewige Erbarmen Gottes, wird nur in der Relation und Zuwendung zu der
Verlorenheit des Geschépfes erkannt, die Tiefe der géttlichen Freiheit nur in der Liebe.

43 MULLER, Ulrich. A encarnagéo do filho de Deus: Concepgbes da encarnagdo no cristianismo
incipiente e os primérdios do docetismo. Sdo Paulo: Loyola, 2004. p. 99-100.



144

docetistas se opunham a opinides de teélogos como Inacio de Antioquia, afirmando
que ou Cristo apenas aparentava ter vindo na carne ou “se revestiu temporariamente
de carne™3”. Nao é possivel retracar o local de residéncia de Marciano na época da
redacao da carta, mas é possivel que estivesse em Esmirna, local de origem de Ireneu
— afinal, Eusébio de Cesareia afirma que Ireneu era irm&o de Marciano.*38 Para munir
Marciano para um dialogo com tais grupos docetistas, a no¢gao da encarnagao ou
humanizacédo de Deus é fundamental, e ndo por acaso aparece antes das outras na

Demonstracgao.

Ireneu ainda afirma que a razdo da queda humana, a desobediéncia de Eva,
€ anulada pela obediéncia da virgem Maria. Uma virgem obediente da a luz ao que
ressuscitara o género humano, destruindo a obra ma da virgem desobediente. A
arvore do Paraiso dava a ciéncia do bem e do mal — entretanto, o madeiro da cruz de
Cristo apenas permite a ciéncia do bem.*3 “O mal é desobedecer a Deus. O bem é,

ao invés, obedecer.”440

Hugo Koch, tedlogo catolico-romano e historiador alemao, referindo-se ao
assunto da comparacao de Eva com Maria, entende que esta anteposicdo das duas
figuras s6 pode ser compreendida dentro do contexto da doutrina de recapitulagao,
uma das constantes em Ireneu. Maria precisa, como Eva, ser virgem até que o fato
anulador do pecado seja consumado — o nascimento de Cristo.**' E neste sentido que
as palavras de Heinrich Vogel — “a cruz ja pende sobre o manjedouro” — devem ser
compreendidas. Desde o nascimento, Cristo veio para sofrer e padecer a morte, e

juntar assim todas as pessoas a Deus.

Para entender melhor o que € a recapitulagdo, sera preciso o acesso a
dicionarios e enciclopédias. O Dicionario de Termos da Fé ndo tem um artigo sobre
“recapitulagdo”, e indica a pessoa leitora para o artigo “Chefe”.44> Chefe é

denominado, nesta obra, como “Imagem paulina que designa a situagao e a fungao

437 MULLER, 2004, p. 99.

438 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 186.

439 |RINEU, 2014, p. 95.

440 |IRINEU, 2014, p. 95.

441 KOCH, Hugo. Virgo Eva — Virgo Maria: Neue Untersuchungen (iber die Lehre von der
Jungfrauschaft und der Ehe Mariens in der alteren Kirche. Berlin: de Gruyter, 1937. p. 17-18.

442 | A BROSSE, Olivier de; ROUILLARD, Philippe; HENRY, Antonin-Marie. Dicionario de termos da
fé. Aparecida: Santuario, 19[--]. p. 652.



145

de Cristo, na igreja, considerada como o Seu corpo mistico.”43 A Grande Enciclopédia
de Conversacao de Meyer define recapitulagdo como “a repeticdo sumaria dos pontos
principais de um discurso; na matematica, a repeticdo de somas calculadas

individualmente, para trazé-las a soma principal.”444

A recapitulacdo é o meio que Deus-Filho usa para permitir a toda a
humanidade o acesso irrestrito a graga de Deus. Cristo € o cabecga da igreja, e para
que sua fungdo como recapitulador seja reconhecida, o curso da histéria repete os
padrées de uma forma que ndo cause perigo a humanidade e deixe claro a posigao
de Cristo como novo Ad&o. Se a arvore do conhecimento do bem e do mal trouxe
tanta desgraga a humanidade, a cruz, por sua vez, apenas traz vida eterna, porque &

a punic¢ao para todo o pecado que foi cometido na terra.

Ha, porém, uma recapitulagdo fora da cruz. O Anticristo € o cabeca de todo
aquele que rejeita a salvagdo de Deus. Quem se recusa a receber a graga, ndo é
obrigado a nada por Deus, mas o diabo continua senhor dele — ou pior, volta a ser —
e envia um pseudomessias para estas pessoas. Em Contra as Heresias V, Ireneu

ensina:

Na besta que ha de vir, havera a recapitulagéo de toda a iniquidade e de todo
0 engano, para que todo o poder da apostasia que se ajuntou e recolheu nela,
seja langado na fornalha ardente. Por esta razdo o numero de seu nome sera
seiscentos e sessenta e seis, recapitulando em si toda a mistura do mal que
se desencadeou antes do diluvio em consequéncia da apostasia dos anjos —
Noé tinha seiscentos anos quando se precipitou o dilivio sobre a terra,
destruindo a rebelido da terra por causa da geragao perversa dos tempos
dele — recapitulando também toda a falsidade que houve depois do diltvio,
aquela que recomendava o culto aos idolos, a matanga dos profetas e o
suplicio do fogo enviado aos justos. Com efeito, a estatua construida por
Nabucodonosor tinha sessenta covados de altura e seis de largura e por se
terem recusado a adora-la Ananias, Azarias e Misael foram langados na
fornalha acesa, profetizando com o que Ihes acontecera, a prova do fogo a
que serdo submetidos os justos no final dos tempos.445

Assim, o tedlogo compreende que as figuras do Antigo Testamento
representam realidades do Novo Testamento e também do fim dos tempos. O niumero

666 pode representar uma soma numérica de letras gregas ou hebraicas, que sao

443 | A BROSSE/ROUILLARD/HENRY, 19[--], p. 163.

444 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 16, p. 777. (Tradugdo nossa). Original: die
summarische Wiederholung der Hauptpunkte einer Rede; im Rechnungswesen die Wiederholung
einzelner Rechnungssummen, um sie in eine Hauptsumme zu bringen.

445 |IRENEU, 1995, p. 596-597.



146

algarismos dos respectivos sistemas matematicos, formando um nome préprio. Mas
também se encontram na Biblia — em Génesis e Daniel — dois componentes para criar
a somatodria de 666. 666 € a soma de toda rejeicdo da graga de Deus, que leva
obrigatoriamente ao inferno se for consciente, impenitente e perseverante. Todos os
que aceitam a salvagéo, mediante a fé, ndo estao nesta somatdria, mas todos os que
a rejeitam, poderao fazer parte deste grupo se ndo abandonarem sua decisdo o mais

breve que possivel.

A morte de cruz, entretanto, ndo foi fortuita nem decidida pouco antes de
ocorrer. Ireneu compreende que Jesus anunciou no livro de Isaias, capitulo 50,6-7, a
sua morte de cruz,**¢ e através dessa morte de cruz cumpriu a profecia dada a Abraao,
de que sua descendéncia seria muito grande — através da cruz, as pessoas que viviam
em outras religides ndo precisam de nada exceto a sua fé para se reunir com Deus.*4’
Também a Davi, em 2 Samuel 7,12-17 foi feita uma promessa de que um descendente
seu assumiria o trono e seu reino nao teria fim, e Ireneu entende que Jesus cumpriu

mais esta promessa.*48

Os textos em questdo, que se encontram nos livros de Isaias e 2 Samuel,
serdo reproduzidos e comentados em seguida. Em Isaias 50,6-7 consta: “As minhas
costas ofereci aos que me feriam, e a minha face aos que me arrancavam os cabelos;
ndo escondi a minha face dos que me afrontavam e me cuspiam. "Porque o Senhor
DEUS me ajuda, assim ndo me confundo; por isso pus 0 meu rosto como um seixo,

porque sei que ndo serei envergonhado.”

Ingo Baldermann, tedlogo evangélico alem&o especializado em Biblia e
catequética, compreende que estes versiculos de Isaias podem ser referidos a
pessoas que sofrem algum tipo de opressdo e menosprezo social.**® Sem embargo
da possibilidade de interpretar este trecho para a representacdo de uma pessoa
oprimida, o fato de que esta profecia se cumpriu em Cristo — que foi torturado durante
todo o processo de crucificacdo — denota que Cristo conhece ndo apenas de

onisciéncia divina, mas também de experiéncia humana a miséria causada pela

446 |RINEU, 2014, p. 96.

4“7 |IRINEU, 2014, p. 96-97.

448 |RINEU, 2014, p. 97.

449 BALDERMANN, Ingo. Der Himmel ist offen: Jesus aus Nazareth, eine Hoffnung fiir heute.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1991. p. 34-35.



147

injustica. Baldermann compreende que pessoas que persistem em oprimir os mais
desfavorecidos atraem a ira de Cristo sobre si, e que os auxiliadores das pessoas

pobres se tornam alvo de recompensas de Cristo.*%°

Keil e Delitzsch entendem que o foco da narrativa € de um servo sofredor do
futuro, que foi prefigurado também por Jeremias e J6.#%" Apesar de ndo acreditar que
necessariamente se trate de um processo juridico, Joseph Blenkinsopp, um tedlogo
catolico-romano originario da Inglaterra, descobriu pelo menos seis termos comuns a
jurisprudéncia no original hebraico da pericope na qual Is 50,6-7 esta inserido — o que
pode levar a acreditar que a tortura do servo sofredor ocorreu no contexto de um
processo juridico.*%? Os resultados da exegese permitem admitir, quando se cré que
um texto do Antigo Testamento pode prefigurar uma realidade posterior, que se trata

de Jesus Cristo.

Ha mais um trecho que Ireneu apresenta como evidéncia biblica sobre o
prenuncio de Jesus pelos profetas. O trecho de 2 Samuel 7,12-17 retrata uma profecia

emitida pelo profeta Nata ao rei Davi, e se encontra da seguinte forma na Escritura:

2 Quando teus dias forem completos, e vieres a dormir com teus pais, entéo
farei levantar depois de ti um dentre a tua descendéncia, o qual saira das tuas
entranhas, e estabelecerei o seu reino. '3 Este edificara uma casa ao meu
nome, e confirmarei o trono do seu reino para sempre. '* Eu Ihe serei por pai,
e ele me sera por filho; e, se vier a transgredir, castiga-lo-ei com vara de
homens, e com acoites de filhos de homens. ' Mas a minha benignidade nao
se apartara dele; como a tirei de Saul, a quem tirei de diante de ti. '® Porém a
tua casa e o teu reino serao firmados para sempre diante de ti; teu trono sera
firme para sempre.'” Conforme a todas estas palavras, e conforme a toda
esta visdo, assim falou Nata a Davi.

Neste texto, € muito dificil aplicar o cumprimento da profecia a Salomao, o
filho de Davi que se tornou rei logo apés a morte de seu pai, porque Salomao nao
reinou para sempre. O préprio Davi, ao orar a Deus pouco depois, afirma nos
versiculos 18 e 19: “18 Entdo entrou o rei Davi, e ficou perante o SENHOR, e disse:
Quem sou eu, Senhor DEUS, e qual € a minha casa, para que me tenhas trazido até
aqui? ' E ainda foi isto pouco aos teus olhos, Senhor DEUS, sendo que também

falaste da casa de teu servo para tempos distantes; é este o procedimento dos

450 BALDERMANN, 1991, p. 35.

451 KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. Biblical commentary on the Prophecies of Isaiah.
Grand Rapids: Eerdmans, 1954. v. 2, p. 278-279.

452 Bl ENKINSOPP, Joseph. El libro de Isaias. Salamanca, Espanha: Sigueme, 2015. v. 2, p. 363.



148

homens, 6 Senhor DEUS?” Este texto identifica que a redacgéo do livro de 2 Samuel

nao cria que a profecia de Nata haveria de se cumprir logo apés a morte de Davi.

O comentarista biblico norte-americano Russell Champlin entende que esta
profecia se cumpriu em Cristo, o que coaduna com o0 pensamento de Ireneu. Sobre
as palavras cripticas acerca do castigo fisico aplicado para com o filho, Champlin
apresenta a possibilidade de ser referéncia a cruz, como juizo de Deus contra o
pecado.*?? |sto denota que Cristo assumiu como seu um pecado que n&o era dele, a

saber, o de toda a humanidade.

Como, porém, a teologia atual acolhe a ideia de Cristo prenunciado no Antigo
Testamento? Para responder esta pergunta, € necessario o acesso a obras de cunho
dogmatico. Christian Duquoc, tedlogo catolico-romano francés, explica que alguns
exegetas da modernidade, ao pesquisar sobre Jesus, tém como énfase o Jesus
historico, isto quer dizer, o que historicamente se pode afirmar sobre Jesus. Isto se da
porque estes exegetas preferem trabalhar fora de padrdes dogmaticos, ou, ao menos,
nao limitados por eles.*** Para Duquoc, os evangelhos ndo sdo nem uma biografia,
nem um tratado psicoldgico de Cristo, e sim um retrato da “fé da Igreja primitiva”,#>® o
que impossibilita uma pesquisa histérica sobre Jesus nos moldes que estes exegetas

perseguiram.

Citando o credo de Calcedébnia, escrito em 451, o tedlogo luterano norte-
americano Carl Edward Braaten registra que, naquele concilio, se fez esta afirmacéo,
entre varias outras, sobre a identidade de Cristo: ele foi anunciado pelos profetas.*°¢
Considerando que Nata e Isaias sao profetas, a opinido de Ireneu de compreender
Cristo como prenunciado nestes profetas pode muito bem, entre outras fontes, ter

fundamentado a decisdo da assembleia conciliar por esta formula.

Duquoc denuncia que alguns movimentos teolégicos aderem, mais ou menos

abertamente, a uma cristologia em desconformidade com alguns concilios

453 CHAMPLIN, Russell Norman. O Antigo Testamento interpretado: versiculo por versiculo. Séo
Paulo, SP: Candeia, 2000. v. 2, p. 1260.

454 DUQUAOGC, Christian. Cristologia: ensaio dogmatico. Sdo Paulo: Loyola, 1977. v. 1, p. 88.

4% DUQUOC, 1977, p. 90.

45 BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Christian dogmatics. Philadelphia: Fortress, 1984. v. 1,
p. 505.



149

ecuménicos, principalmente o de Nicéia e o de Calcedbnia. Deste modo, ha quem

professe que Deus apenas habita em Cristo, negando que o Cristo seja Deus.*%”

E necessario distinguir o mundo académico das instituicdes religiosas que
abarcam a comunidade cristd da atualidade. E perfeitamente possivel que uma
opinido teoldgica encontre aderentes no mundo académico, mas nao encontre
respaldo nem nos documentos confessionais de igrejas nem em escritos de tedlogos
a quem foi confiado algum cargo dentro das instituicdes religiosas. Sendo a cristologia
calcedoniana muito mais abrangente que este trecho, todas as denominagdes que o
professam como ecuménico e valido automaticamente revogam qualquer opinido em
contrario. Isto quer dizer que, nestas denominacgdes, pessoas que professam algo em
contrario, poderao ter de sair daquela instituicao, porque se encontram em heresia de

acordo com o dogma da mesma.

Isto responde a pergunta sobre a recepgao desta opinido para igrejas que
consideram o Concilio de Calceddénia como um concilio ecuménico, assim como a
Igreja Catolica Apostdlica Romana, por exemplo.4%® Dentre tedlogos da Reforma, a
opinido de que Cristo foi prenunciado nos profetas encontra também muito assenso.
No seu “Prefacio aos Profetas”, Martinho Lutero apresenta esta convicgao, se bem
que a énfase do texto ndo esta neste assunto.*®® Calvino, ao iniciar seu comentario a
Isaias com um apanhado geral sobre os profetas, também menciona que “finalmente,
eles expressam mais claramente o que Moisés diz mais obscuramente sobre Cristo e

sua graga”.460

Interessa notar que nem o Credo Calcedonense, nem os prefacios de Lutero
e Calvino aduzem o prenuncio de Cristo pelos profetas como uma mensagem central,
embora seja manifesto que propugnem esta posigédo. Possivelmente este tépico ndo
estava em cheque na mesma maneira como esta em tempos hodiernos, nem como
no tempo de Ireneu. As igrejas catolico-romana e protestantes continuam com uma

leitura cristocéntrica da Biblia, como Ireneu a praticava, sem embargo dos

457 DUQUOC, 1977, p. 90.

458 JEDIN, Hubert. Concilios ecuménicos: Historia e doutrina. Sdo Paulo: Herder, 1961. p. 30.

459 | UTERO, Martinho. Prefacio aos Profetas. In: Obras Selecionadas. S&o Leopoldo: Sinodal, 2014.
v. 8, p. 39.

460 CALVIN, John. Commentary on the book of the Prophet Isaiah. Grand Rapids: Baker Book House,
1993. v. 1, p. xxvi. (Tradugéo nossa). Original: Lastly, they express more clearly what Moses says
more obscurely about Christ and his grace



150

movimentos teoldgicos de seu tempo. A posteridade ha de determinar se movimentos
teoldgicos hao de lograr éxito em transformar teorias ausentes ou contrarias aos

Concilios Ecuménicos em doutrina oficial de autoproclamadas denominagdes cristas.

Concluindo o subitem sobre Deus-Filho, podem se cristalizar as seguintes
afirmativas: Primeiramente, o Filho é o restaurador da comunh&o entre a humanidade
e Deus. Para ser salvador da humanidade, ele se faz humano, e por natureza, ele
permanece Deus. Nisto ndo ha nenhuma controvérsia, porque a Deus nada é
impossivel e Ele ama a humanidade tdo extraordinariamente que se humilha a tal
ponto de ndo s6 abandonar o seu lugar de gléria, mas também a padecer terrivelmente

pelo pecado que jamais cometeu.

Sua obra de justificacdo, entretanto, ndo ocorre sem plano e sem prenuncios.
Cristo segue o padrao que a Escritura lega, com precisdo matematica. Como o pecado
do mundo veio a ser por causa de uma virgem, assim uma virgem precisa ser sua
mae — pois desde o0 seu nascimento, tudo o que ele faz é salvar, restaurar e se doar,
para que toda a humanidade possa desfrutar da comunhdo com Deus. Os rejeitadores
da sua salvagado, porém, ndo sdo coagidos contra seu desejo, e poderéo ter o seu
messias, que o0s guiara ao lugar onde toda a humanidade merece estar e recapitulara,

assim, a criagao rebelde.

O prenuncio desta obra de salvagao se encontra espalhado por todo o Antigo
Testamento, majoritariamente nos escritos proféticos. Uma teoria aceita por mais de
um milénio dentro da igreja e transformada em artigo de Credo, vem sofrendo
contestacdes na historia recente por circulos desinteressados ou avessos a tradi¢ao
eclesial de exegese. Até a atualidade, ndo ha denominagdes cristds muito numerosas
ou conhecidas que tenham feito da negacgédo desse preceito um dogma ou doutrina
oficial, embora na academia constem intelectuais que proponham novas cristologias.
Para Ireneu, e para muitos cristdos e muitas cristas da atualidade, vale: O Deus Filho
€, em uma frase, restaurador da comunhao com Deus, recapitulador da criagcao de

Deus, e prenunciado a reis e profetas no Antigo Testamento.

3.2.1.3 Deus Espirito Santo

Na Catequese dos Apodstolos, o Espirito Santo quase nao aparece. Apenas
em trés capitulos a tematica é tratada, e isto de forma desconexa — e a abordagem



151

sempre diz respeito a relagdo do Espirito com o Pai e o Filho, razdo pela qual este
subitem sera mais breve que os dois anteriores. O tedlogo evangélico aleméo
especialista em assuntos de Igreja Antiga Wolf-Dieter Hauschild afirma que, no
periodo dos séculos Il e lll, este era o padrdo na teologia cristd — o Espirito Santo

apenas aparece de forma complementar a outros temas.*6

A primeira mengao do Espirito Santo ocorre no capitulo 26 da Demonstragao
e trata de sua relagdo com o Pai. Ireneu explica que o Espirito Santo é o dedo de
Deus, que escreveu as tabuas da Lei. O Espirito Santo também coordenou a
construcdo do tabernaculo, que prefigura varias coisas: as “realidades espirituais e

invisiveis do céu, figura da igreja e representagao profética das realidades futuras.”#62

Dois aspectos se cristalizam nesta afirmagéo: a pneumatologia de Ireneu, que
faz o Espirito Santo proceder do Pai para cumprir os ditames do Pai, e o lugar vivencial
que lIreneu atribui a descricdo do tabernaculo — uma figura de uma realidade muito
maior, temporalmente e fisicamente, que nao poderia ser apreendida de outro modo

a néo ser pela revelagéo divina naquele contexto no qual foi instituido o tabernaculo.

Como a historiografia mostra, pneumatologia é um assunto extremamente
debatido entre as grandes confissdes cristas. Mas, apesar do notério cisma por causa
de pneumatologias diferentes entre as igrejas oriental e ocidental, que sera retomado
novamente neste subitem, é possivel afirmar que ao menos ha consenso na
cristandade sobre a procedéncia do Espirito a partir do Pai. Como o tedlogo
evangeélico aleméo especialista em Patristica Adolf Martin Ritter o descreve, as
diferencas entre as igrejas orientais e ocidentais se resumem a sua relagdo com o

Filho.463

Sobre a atuacado do Espirito Santo no tabernaculo, a Reforma aparenta nao
ter se importado muito com os desenvolvimentos particulares de cada figura. Lutero,
ao se referir aos cinco livros de Moisés, se cala sobre tipos e simbolos descritos no

templo. Para ele, Moisés tem trés usos possiveis — para os judeus, ele serve de codigo

461 HAUSCHILD, Wolf-Dieter. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben [V: Dogmengeschichtlich. In:
Theologische Religionsenzyklopadie. Berlin: de Gruyter, 1984. v. 12, p. 196.

462 |RINEU, 2014, p. 90.

463 RITTER, Adolf Martin. Geist/Heiliger Geist: Kirchengeschichtlich. /n: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 4, p. 567-568.



152

legal;*®* para os cristdos, Moisés contém varias profecias de Cristo*®® e varios
exemplos de fé de patriarcas.*%¢ N&o é possivel depreender se Lutero cria ou ndo, ou
sequer conhecia a teoria de que Exodo 26 — a descrigdo do tabernaculo — fosse uma
descricdo tdo ampla de tantas realidades a partir das fontes que a redacao do presente
texto teve acesso. Certamente, se Lutero considerasse o tabernaculo algo central na

sua teologia, teria dedicado um tratado ao assunto.

Calvino ao menos acredita que o tabernaculo era uma figura da igreja, mas
deixa claro que seu comentario a Exodo 26 ndo explanara figura por figura, e ainda
censura esta atitude como puerilidade.*%” Se Ireneu de fato considera o tabernaculo
como figura de realidades futuras, seria mais légico que as partes constituissem uma

imagem inteligivel, e ndo uma figura que sé Deus pode compreender.

Nao € esta a opinido do reverendo luterano americano L. C. Masted. Ele
entende que, se 43 capitulos da Biblia ao todo se ocupam com o tabernaculo e seu
culto, “certamente isto deve indicar que Deus tinha licdes a ensinar concernindo toda

parte de construgédo que se usou no tabernaculo.”468

Sem citar fontes bibliograficas, porém, certamente embasado em alguma
tradicao local, Masted atribui a varios objetos dentro do templo significados alheios ao
seu uso pela comunidade israelita. As cortinas de linho que circundavam o
tabernaculo (Ex 26,1) representam, em sua opinido, a justica de Cristo, a qual, em
oposigdo a justica dos seres humanos, é limpida e pura.*®® O portdo, a Unica entrada
possivel para dentro do tabernaculo, que estava direcionado ao Oriente (Ex 27,14),

representa o préprio Cristo, que afirmou ser “a porta” em Jodo 10,9.470

O altar de bronze (Ex 27,1-8) representa o julgamento de Deus-Pai que recaiu

sobre Cristo no Calvario.#”! Cada um dos sacrificios deste altar representa algo

464 | UTERO, Martinho. Instrugdo sobre como os Cristdos devem lidar com Moisés. In: Obras
Selecionadas. Sao Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 186.

465 | UTERO, 2014, p. 189.

466 | UTERO, 2014, p. 193.

467 CALVIN, John. Commentaries on the four last books of Moses arranged in the form of a
Harmony. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. v. 1, p. 171-172.

468 MASTED, L. C. The Victorious Christ in the Old Testament Tabernacle: a series of Bible
Conference Messages. Minneapolis: Lutheran Colportage Sevice Inc., 1943. p. 3. (Tradugéo nossa).
Original: Surely this must indicate that God had lessons to teach concerning every bit of construction
that went into the tabernacle.

469 MASTED, 1943, p. 11.

470 MASTED, 1943, p. 12.

471 MASTED, 1943, p. 17.



153

diferente. Assim, o sacrificio de transgressao, descrito em Lv 5,14-16, “um carneiro
sem defeito do rebanho”, representa o sacrificio de Cristo em favor das transgressdes
do ser humano.*’2 Assim também o sacrificio de expiagdo do pecado em Lv 4,3
representa a expiagdo de Cristo pelo pecado da humanidade.*”® A diferenciagédo que
ocorre no Pentateuco entre os conceitos de “transgressdo” e “pecado” pode
fundamentar a doutrina do pecado original, e quem cré que este culto foi instituido
pelo Espirito Santo com fins de apontar para a realidade futura do sacrificio vicario de
Cristo, pode se convencer que tanto o pecado original quanto os pecados individuais
sdo perdoados pelo sangue de Cristo. Os outros sacrificios e demais partes do
tabernaculo também sao identificados por Masted com diversos significados relativos
a religido crista.

Seria excessivamente longo exercicio reproduzir e comentar a opinido de L.
C. Masted sobre cada uma das partes do tabernaculo israelita; para fins de registro,
basta constar que ha varios pregadores americanos notorios da atualidade e da
historia recente que compreendem o tabernaculo da mesma forma que Ireneu de Liao,
isto &, que se trata de uma imagem de eventos e realidades posteriores. Esta € a
compreensao de Brett Meador, fundador e lider da denominacgao crista Athey Creek
Christian Fellowship,*”* e do finado pastor J. Vernon McGee,*’> cujos estudos biblicos

“Thru the Bible” ainda sdo amplamente usados no mundo evangelical.

Desta forma, € possivel afirmar que pessoas do mundo teolégico americano
apoiam a compreensao do tabernaculo como figura de realidades posteriores. Como
nem Masted, nem Meador, nem McGee citam bibliografia nas suas obras referentes
ao assunto, é necessario crer que se trata de uma tradigao oral que se mantém no
contexto norte-americano, mas que dificiimente provém de |a, uma vez que lreneu
mais de um milénio e meio antes da declaragdo de independéncia desse pais ja

assinalava o templo como figura de coisas posteriores.

472 MASTED, 1943, p. 20.

473 MASTED, 1943, p. 25.

474 MEADOR, Brett. Through the Bible (Exodus 26). Athey Creek, 3 de dezembro de 2014. Disponivel
em: https://atheycreek.com/teachings/m2-051. Acesso em 21 set. 2022.

475 MCGEE, J. Vernon. Thru the Bible with Dr. J. Vernon McGee Exodus 25:23—26:14. Podcast,
Disponivel em: https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-
mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing. Acesso em 21 set. 2022.


https://atheycreek.com/teachings/m2-051
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing

154

A segunda apari¢cao do tema do Espirito Santo esta entre o discurso sobre o
Pai e o discurso sobre o Filho, no capitulo 30. Aqui se mencionam os profetas de
Deus, dos quais, como fora tratado extensivamente no subitem anterior, Ireneu cré
que anunciaram a vinda de Cristo. Ireneu compreende que foi o Espirito Santo quem

inspirou esses profetas a falar em nome de Deus sobre a vinda do Messias.*’®

Isto quer dizer que a religidao dos hebreus teve como mediador entre o Pai e o
povo o Espirito Santo, quando se da crédito a Ireneu. Pois o culto do tabernaculo,
predecessor do culto do templo, foi criado pelo Espirito Santo, e os profetas ja
existiam, ainda que ndo com a mesma amplitude que depois, na época em que 0
templo n&o estava sequer iniciado. O lugar do Filho é no futuro, na profecia, primeiro
implicada na construgcdo do tabernaculo e depois explicitada através dos profetas

inspirados pelo Espirito Santo sem parte no culto sacrificial.

A posicdao do Espirito como mediador entre o Pai e o povo, e como
prenunciador do Filho — formando assim uma ponte entre a religido do Pai e a religidao
do Filho — ndo permite uma compreenséao tripartite de divisbes temporais, com a
religido israelita representando o tempo do Pai, a crista, o tempo do Filho e, alguma
vindoura ou ja existente, o do Espirito Santo. Afinal, o Espirito esta presente o tempo
todo junto com o Pai e o Filho, e nem €& possivel prescindir do Filho na religido dos
hebreus, se ele foi prefigurado por ela. Por isto, doutrinas como a de Joaquim de Fiore,
tedlogo mistico italiano do século Xl que prevé trés tempos, dos quais a histéria de
Deus com o povo hebreu é o primeiro, a cristandade (o tempo do Filho) é o segundo
e o terceiro € o reino do Espirito Santo,*’” precisam ser analisadas com cautela e ndo
podem ser admitidas em uma obra dogmatica sem um estudo profundo e
pormenorizado confirmando a coeréncia ou incoeréncia de cada subitem com a

tradicao crista.

Nao se pode falar de um tempo do Pai sem a presenca do Filho e do Espirito,
nem de um tempo do Filho sem a presenca do Pai, nem negar que o Paraclito ja tenha
descido. Isto se comprova na terceira mencado ao Espirito Santo, que conclui a

Catequese dos Apdstolos. E a mais longa, se estendendo pelo capitulo 41 e seguindo

476 IRINEU, 2014, p. 93.
477 FIORE, Joachim von. Das Reich des Heiligen Geistes. Miinchen: Otto Wilhelm Barth-Verlag, 1955.
p. 83.



155

o discurso sobre o Filho. La, Ireneu explica que o Espirito Santo estava em Jesus
durante o seu ministério, e usa como prova o testemunho de Jo&o Batista.*’® Foi o
poder do Espirito Santo que acompanhou os apdstolos durante suas evangelizagdes
“por toda a terra”™’® e que foi ministrado pelos apdstolos as pessoas que haviam

chegado a fé por meio do batismo.#8% “Assim, instituiram e fundaram a Igreja.”*®’

A igreja, portanto, veio a existir pelo poder do Espirito Santo — bem como o
culto dos hebreus. Isto ndo significa que dentro desta igreja ndo haja diversas
compreensdes sobre a terceira pessoa da Trindade. Aqui cabe a mencgao do cisma

pneumatoldgico, cuja prolepse se fez algumas paginas acima.

Trata-se de uma diferenca de concepg¢des quanto a procedéncia do Espirito
Santo. No Ocidente, principalmente na Espanha, a ideia de que o Espirito procede
também do Filho comegou a ser defendida para fomentar a concepgao de Deus-Filho
como gerado pelo Pai e igual a ele em gldria. Isto se cristalizou no sinodo de Toledo,
em 589.482 O imperador alemdo Carlos Magno, no inicio do século IX, iniciou o
emprego liturgico do termo “filioque” — “e do filho” no credo Niceno-

Constantinopolitano, e a liturgia catélico-romana o adotou em 1014.483

Isto n&o foi bem recebido pela igreja oriental. A atitude unilateral do Ocidente
de alterar o credo gerou um cisma que dura até o momento da redagao do presente
texto. O principal problema, conforme as pesquisas da tedloga luterana colombiana
Liria Andrea Suarez Preciado e do tedlogo e pastor da Igreja Evangélica de Confissao
Luterana no Brasil Wilhelm Wachholz levam a crer, era a dificuldade com o conceito
de procedéncia. Os ocidentais, ao afirmar a que o Espirito procede do Filho, queriam
dizé-lo da forma mais genérica possivel, despreocupados com longas explanagdes
filosoficas — enquanto os gregos, cuja sumidade teoldgica mais ilustre defensora da
procedéncia unica do Espirito era Fécio (810/820-893), entendiam que, se o Pai € a

causa de todas as coisas, o Espirito precisa proceder unicamente do Pai por simples

478 |IRINEU, 2014, p. 100.

479 |RINEU, 2014, p. 100.

480 |RINEU, 2014, p. 101.

481 |RINEU, 2014, p. 101.

482 HERON, Alasdair I. C. Filioque. In: The encyclopedia of Christianity. Grand Rapids: Eerdmans,
2001.v. 2, p. 313.

483 OBERDORFER, Bernd. Filioque I. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen: Mohr-
Siebeck v. 4, p. 119.



156

l6gica.*® Possivelmente, os ocidentais estavam se referindo a versiculos biblicos
como Jodo 20,21-22 — “?'Disse-lhes, pois, Jesus outra vez: Paz seja convosco; assim
como o Pai me enviou, também eu vos envio a vés. 22 E, havendo dito isto, assoprou
sobre eles e disse-lhes: Recebei o Espirito Santo”. L4, o Espirito procede do Filho em
direcao aos apostolos, que mais tarde fundariam a igreja — o texto, porém, nao pode

fundamentar que o Filho gerou o Espirito, ou que causou o Espirito a ser.

E possivel compreender que as duas afirmacdes ndo se contradizem — a
procedéncia original do Espirito ndo impede o Filho de cedé-lo aos apdstolos que
fundaram a igreja. A Demonstracdo ndao nega que Jesus tem o Espirito Santo e que
0s apostolos o receberam para converter o mundo a Cristo, tampouco oculta a
procedéncia do Pai no Antigo Testamento. Alderi de Matos pontua que Ireneu
identifica o Espirito Santo com a Sabedoria de Deus.*®® Esta solucdo parece
satisfatoria, em primeiro momento, porque ela parece harmonizar a procedéncia unica
do Espirito com a transmissao do mesmo via Filho aos apdstolos. A sua teologia das
“duas maos de Deus” — isto &, Filho/Verbo e Espirito/Sabedoria*®® — satisfaz a

procedéncia original e ndo anula a possibilidade de transmisséo.

Conclui-se que a pneumatologia da escola esmirniota era suficiente para
afirmar a divindade da terceira pessoa da Trindade. O axioma de que o Espirito Santo
foi transmitido pelo Pai em diregao aos hebreus implica na origem divina da Escritura

Sagrada do Antigo Testamento e serviu para prenunciar o Filho.

Assim como nao ha um tempo do Pai, nem um tempo do Filho, ndo havera
um tempo do Espirito Santo — a Trindade sempre agiu em relagcao a sua criagao e nao
deixara de fazé-lo em conjunto. O lugar onde se encontra o Espirito Santo é onde

estdo o Pai e o Filho — ele é infundido em sua criagdo por meio de ambos.

As divisdes pneumatoldgicas da cristandade atual ndo encontram partido na
Catequese dos Apdstolos. A visédo de Ireneu concilia as duas visdes e apresenta que

uma nado anula a outra, muito antes, elas se complementam.

484 WACHHOLZ, Wilhelm; PRECIADO, Liria Andrea Suarez. El desarrollo de la pneumatologia en la
Edad Media: el Espiritu Santo en el cristianismo de occidente. In: Protestantismo em Revista, Sdo
Leopoldo, v. 46, n. 2, 2020. p. 212.

485 MATOS, 1997, p. 146.

486 MATOS, 1997, p. 145-146.



157

3.2.1.4 Conclusao

Aqui se termina a analise da primeira parte da Demonstracdo da Pregagao
Apostolica. Quais conclusbes podem ser registradas apos este estudo? Qual a
compreensao de Deus que esta parte inicial defendeu, e como esta defesa se deu? A
primeira resposta para esta pergunta se encontra na estrutura que este documento
apresenta. Beira ao impossivel imaginar que Ireneu n&o planejou meticulosamente a
redacao do tratado, respeitando a relagéo que ele julgava existir entre as pessoas da
Trindade. O Pai, cuja natureza é fundamentada em cita¢des biblicas de Génesis e
Exodo, emite o Espirito Santo para criar uma religido — o culto do tabernaculo —, e
para anunciar o advento de seu Filho, igualmente divino, por intermédio de profetas.
O discurso sobre o Filho esta intercalado por dois discursos sobre o Espirito —
mostrando como sua agao esta sempre acompanhada, desde o anuncio de sua vinda
até depois de sua ascensao aos ceéus, pelo Espirito Santo. Este Espirito Santo se

encontra na igreja de Cristo por causa de sua dispensacgao.

A segunda resposta que cabe a pergunta se encontra no conteudo e na
selecao de fontes que Ireneu perfez para compoé-lo. Para cada pessoa da Trindade,
algumas de muitas fontes possiveis foram selecionadas a dedo, para delimitar

claramente a compreensao de Deus que deveria ser ministrada a Marciano.

O Pai é depreendido de varias fontes de Génesis e Exodo, onde se
manifestam a sua soberania incondicional e indelével, a sua justi¢ca, a sua infinda
misericérdia e sua magnanimidade com os pecadores. Nao abrindo mao de seu direito
irrevogavel de interferir na histéria para melhorar a vida humana e fazer valer seus
decretos, ele o faz com o minimo possivel de dano e o maximo possivel de efeito
benfazejo para a humanidade. Deus usa de sua justica para com quem persevera na

rejeicado da graca.

Esta graga se manifesta sobremaneira no Filho. Com o objetivo de recapitular
toda a humanidade, ele assume a culpa de toda a humanidade e oferece assim a
salvagao. Sua atitude é previsivel a partir de testemunhos anteriores, registrados na
escritura sagrada do povo israelita, nominalmente nos testemunhos dos profetas, e
segue um padrao restaurador — a rejeicao desta graga € o caminho menos incerto
para a condenacao total e a dominagao por Satanas, que invade a vida de quem rejeita

o Salvador Jesus.



158

Junto ao Pai e ao Filho se manifesta o Espirito Santo, que possui e ministra o
conhecimento de Deus-Pai e Deus-Filho e Suas misericordias. Intercedendo entre o
povo e Deus-Pai e Deus-Filho no contexto da religido, ele anuncia os feitos do Pai e
do Filho e testemunha dos dois. O Espirito Santo pode ser recebido mediante o

batismo pela igreja.

Pai, Filho e Espirito Santo, deste modo, constantemente serviram e servem a
humanidade com a multiddo de suas misericérdias. Na préxima parte da
“‘Demonstracdo da Pregacdo Apostodlica”, a relagcdo entre as trés pessoas, sua

aparicao na Biblia e suas atividades serao aprofundadas com mais detalhes.

3.2.2 A Demonstragao Profética

Na “Catequese dos Apdstolos”, Ireneu discorre sobre as trés pessoas da
Trindade. A Demonstragao Profética se ocupa mais intensamente com o Filho, e de
que forma sua relagdo com as outras duas pessoas da Trindade se da. O interesse
de Ireneu estda em fundamentar biblicamente as afirmativas que se fez na parte

anterior — para isto, ele preponderantemente recorre a textos veterotestamentarios.

A Catequese dos Apodstolos tem um discurso sobre o Pai fundamentado
exclusivamente em relatos biblicos, e um sobre o Filho, apresentando a visao
teoldgica do bispo de Lido. Se for seguro dizer que as afirmativas da “Catequese dos
Apostolos” estao aqui representadas, percebe-se que algumas manifestacdes sobre

a natureza do Filho aparentam exceder o proposto na primeira parte do livro.

Conjeturando-se quais motivos de tal atitude por parte do autor, encontram-
se trés possiveis razdes. O primeiro € que ha uma linha de raciocinio perseguida por
Ireneu, no qual ele deseja construir determinada afirmagcdo embasado em assertivas
anteriores. O segundo, perfeitamente congruente com o primeiro, € que a carta de
Marciano, que se perdeu, solicitou informagdes que excedem o proposto na

Catequese dos Apostolos.

Ainda pode haver uma terceira razdo, que nao exclui nenhuma das duas
anteriores, a saber, que as afirmativas que Ireneu defende eram negadas em escolas
de pensamento do contexto de Marciano. O subitem “Os sistemas gndsticos e suas
compreensdes de divindade conforme Ireneu de Lido” (3.1.1.1.) deixa claro que este

cenario é plausivel.



159

Duas afirmativas sobre Deus-Filho se cristalizam na segunda parte da
“‘Demonstracao da Pregacao Apostdlica”, as quais serao apresentadas e estudadas
nas paginas a seguir. O Filho é identificado com o Verbo e com o Cristo, e atributos

do Cristo sdo explanados pormenorizadamente.

3.2.2.1 Deus-Filho é o Verbo de Deus

A primeira das cinco afirmativas sobre a pessoa de Deus-Filho a ser analisada
aqui é a identificagdo com o Verbo. Longe de ser questionada pela cristandade atual,
a qual baseia sua cristologia no Evangelho de Jodo e nas afirmagdes de Niceia e
Constantinopla, na época de Ireneu, a gnose dispunha de cristologias diversas e
controversas, e a identidade do Filho com o Verbo ndo era uma obviedade para
diversos modelos gnosticos de cristologia. No subitem “O sistema fundamental
gnostico conforme Ireneu de Lido” (confira 3.1.1.1.), esclareceu-se que Ireneu
conhecia sistemas gndsticos nos quais o Verbo (Logos), o Filho, o Unigénito e o Cristo

nao eram a mesma pessoa.

Quatro histérias biblicas, todas de Génesis e Exodo, sdo aduzidas como
provas desta identidade entre o Verbo e o Filho. S&do elas a histéria da criacdo do
mundo,*8” a aparigdo que ocorreu a Abrado no carvalhal de Mambré,*® a aparigéo da
escada celestial a Jacé em Betel,*®° e a histéria de Moisés e da sarga ardente.**°

Adiante, cada uma das interpretagcdes de Ireneu sobre o0 assunto sera abordada.

Na historia da criacao, Ireneu impde como necessidade a interpretacao dela
através do inicio do Evangelho de Jodo. Assim, o primeiro capitulo de Jodo, versiculos
1-3 — “No principio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. No
principio, ele estava com Deus. Tudo foi feito por meio dele e sem ele nada foi feito+"
€ postulado como paradigma para a historia da criagdo. Ireneu aparenta ter tido

acesso a uma tradicdo que harmonizava este trecho joanino com o Génesis. Ele

487 |RINEU, 2014, p. 102-103.
488 |IRINEU, 2014, p. 103-104.
489 |IRINEU, 2014, p. 104-105.
4% |RINEU, 2014, p. 105.
491 |RINEU, 2014, p. 103.



160

traduz Gn 1,1 com “um filho, no principio, Deus estabeleceu; em seguida, Deus criou

o Céu e a terra.”92

A pergunta que urge desta descoberta é: em qual fonte Gn 1,1 comporta o
conceito de “filho™? As traducdes biblicas modernas se calam sobre este conceito
neste contexto. A recorréncia a targumim, tradugdes do Antigo Testamento ao
aramaico, nao auxilia na busca pelo conceito “filho” até onde se teve acesso. Moses
Aberbach e Bernard Grossfeld, tradutores do Targum Ongelos — o mais antigo e
fidedigno targum aramaico conhecido atualmente — ao inglés, ao comentar sua opgéo
por traduzir “rnTpa” como “em tempos arcaicos”,*®® apresentam uma vasta gama de
opinides sobre o termo aramaico “mTpa” e seu equivalente hebraico “n'wx12” e quais

suas possiveis tradugdes e implicagdes.*%

A pesquisa por uma variante com o termo “Filho” ndo encontrou resultado,
mas deixou claro que os conceitos de “imT72” € “n'wx1a” ndo geraram unidade na
comunidade cientifica. O exegeta holandés Taeke Jansma, ao analisar um comentario
anbénimo ao Génesis de origem nestoriana, cujo original foi encontrado em sirio,
apresenta que, na Siria, do século V, havia tradugbes com ao menos trés vocabulos

diferentes para o termo.*%

Certo é que versdes do Génesis concorriam por autoridade e reconhecimento
ainda séculos depois da morte de Ireneu entre os cristdos, os judeus, e entre grupos
heterodoxos e hereges. Nada impede a possibilidade de Ireneu conhecer alguma
tradugdo grega de algum targum desconhecido atualmente ou outra fonte que
incorporava o conceito de “Filho” ja no primeiro versiculo da Biblia, e, considerando a
necessidade de fazer valer o conteudo do inicio do Evangelho de Joao, validou esta

tradicdo a partir de Jodo. A existéncia de uma fonte secundaria perdida explicaria por

492 |IRINEU, 2014, p. 102.

493 ABERBACH, Moses; GROSSFELD, Bernard. Targum Onkelos to Genesis: a critical analysis
together with an English translation of the text: based in A. Sperber's Edition. New York, 1982. p. 20.
(Tradugédo nossa). Original: In ancient times. Outra tradugdo igualmente valida de “I'nT72” ao
portugués pode ser “no(s) Oriente(s)”, por exemplo.

494 ABERBACH/GROSSFELD, 1982, p. 20.

495 JANSMA, Taeke. Investigations into the early Syrian Fathers on Genesis: An approach to the
exegesis of the Nestorian Church and to the comparison of Nestorian and Jewish Exegesis. In:
BOER, Pieter Arie Hendrik (Org.). Oudtestamentische Studién. Leiden: E. J. Brill, 1958. v. 12, p.
91.



161

que Ireneu cita Gn 1,1 desta forma na Demonstracdo da Pregacao Apostdlica e

também assim como a pericope é conhecida hoje em Contra as Heresias 1.4%

Na historia de Abrado no carvalhal de Mambre, Deus-Filho é identificado como
um dos trés seres que aparecem a Abra&o.*®” O mesmo Deus-Filho perfaz o juizo
sobre Sodoma, apos a intercessdo de Abrado em favor dos sodomitas.*®® O Verbo
interfere, portanto, diretamente na realidade dos habitantes da terra e perfaz

julgamentos.

Lutero explica, na sua Prelecdo ao Génesis, porque a aparicdo no carvalhal
de Mambré em Gn 18,2-5 é uma apari¢ao divina, ao analisar o discurso que Abrado
dirige aos trés visitantes. A sua explicagao mostra que esta aparigao so6 seria util para

uma pessoa piedosa, enquanto pessoas impias jamais tirariam proveito dela.

Esta apari¢cao dos trés homens é uma aparigdo do Senhor. Enquanto Abrado
os hospeda em sua casa, estd hospedando o proprio Senhor.
Aparentemente, eles se apresentaram de modo muito humilde e desprezivel:
desnudos, famintos, cansados da jornada e alquebrados, como se tivessem
sido recém libertados de um deprimente carcere. As palavras de Abraio
revelam que ele os julgou desta maneira.49°

Nenhuma pessoa sem misericordia receberia o Verbo nestas condigbes —
homens sujos, cansados, famintos, necessitados de ajuda. Abrado é reconhecido por
Deus como homem caridoso, e, por isso, o Verbo o visita. Nado é o caso em Sodoma.
Em Sodoma, a hospitalidade ndao tem valor, e a atitude dos sodomitas prova que
houve uma sequéncia de apostasias que culminou em um fim terrivel para evitar o
terror sem fim que poderia urgir da continuidade da existéncia de Sodoma e as cidades

vizinhas.

Assim explica Martinho Lutero na Prelegdo ao Génesis. Na intercessao de
Abrado por Sodoma, Gomorra e outras cidades, ele conseguiu negociar com Deus
que por apenas dez justos em todos estes lugares, Ele pouparia todas as cidades do
juizo (Gn 18,32). Mas em cinco cidades — numero que Lutero atribui as cidades
destruidas — n&do havia sequer dez pessoas que nao tivessem desprezado a Palavra

de Deus. Lutero explica que como Melquisedeque, Abrado e L6 viviam no entorno

496 |IRENEU, 1995, p. 131.

497 IRINEU, 2014, p. 103.

498 IRINEU, 2014, p. 104.

499 | UTERO, Martinho. Textos selecionados da prelegdo sobre Génesis. In: Obras Selecionadas. Sdo
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 461.



162

proximo, certamente houve investidas missionarias para aquelas cinco cidades, que
fracassaram pela perseveranga do povo delas na apostasia e no escarnio pelo Verbo

de Deus.5%

O Verbo confirmou a decisdo de quem perseverou em rejeitar a salvagéo. A
experiéncia tantalizante dos anjos de Deus em Sodoma, que por pouco nao foram
vitimas de um estupro coletivo pela totalidade dos homens sodomitas em Gn 19,
confirmou que naquelas cidades o Verbo de Deus n&do encontrou ouvidos abertos e
nem a presenga de L6 ensinando sobre Deus pdde ajudar. Ndo se pode atribuir
injustica ou sequer auséncia de misericordia ao Verbo por causa do que se deu em
Sodoma, Gomorra e entornos — era necessario, pelo bem da humanidade, que

estruturas estatais tao injustas e perseverantes na maldade deixassem de existir.

O sonho de Jacd com a escada em Génesis 28,10-14 também é uma figura
do Verbo, na opinido do bispo lionense. Ireneu entende que “Jaco, durante a viagem
a Mesopotamia, viu o Verbo em sonho, de pé, em cima da escada, ou seja, no lenho
fixado do céu a terra.”%! E a relagdo do Verbo com a escada celestial ndo foi apenas

mencionada por ele, mas aproveitada por outros teélogos posteriores.

Jodo Calvino identifica a necessidade de se compreender este sinal da
escada a partir de Jodo 1,51 — “E disse-lhe: Na verdade, na verdade vos digo que
daqui em diante vereis o céu aberto, e os anjos de Deus subindo e descendo sobre 0
Filho do Homem”. Assim, Calvino supde que, apos a vinda de Cristo a terra, anjos
subiriam e desceriam dos céus a terra e vice-versa. Aquele que esta sobre a escada,
na opinidao de Calvino, ndo é o Verbo — que ¢ a prépria escada — e sim Deus-Pai, cuja

divindade é completamente compartilhada com o Filho.5%2

O pregador luterano alemao do século XX Helmut Echternach também prefere
Joao 1,51 como referéncia para interpretar esta historia. Ele, porém, compreende a
imagem do Verbo de forma diversa. Em sua concepcgao, toda a imagem é uma
prefiguracado da liturgia das comunidades cristds — no sacramento da eucaristia, o

Verbo desce até a humanidade, e as oragdes dirigidas ao Deus-Filho sdo trazidas até

500 | UTERO, 2014, p. 462-463.

501 |RINEU, 2014, p. 104.

502 CALVIN, John. Commentaries on the first book of Moses called Genesis. Grand Rapids: Baker
Book House, 1993. p. 113. [Observagao: a contagem de paginas zera uma vez antes desta pagina
113.]



163

o Pai por meio de anjos. O fato de que isto ocorreu de noite significa que este culto
ocorrera em tempos tenebrosos, nos quais apenas a presencga de Deus podera trazer

consolo por causa da maldade e do sofrimento na terra.503

Quanto a relagao do Verbo com Moisés, Ireneu ensina que n&o apenas a voz
que falou com Moisés na sarga ardente, mas todo o percurso do Egito e a travessia
do Mar Vermelho foram obra do Verbo. A identificagdo do Verbo como libertador — que
tirou os hebreus da casa da serviddo — transforma a libertagcdo dos gentios da
necessidade de ir ao inferno pelos seus pecados em uma atividade que harmoniza
com a agao veterotestamentaria. A rocha da qual verte agua é uma figura do Verbo,

que é explicada da seguinte forma:

No deserto fez brotar com abundancia um rio de agua, uma rocha. Esta rocha
€ ele mesmo. Produziu doze fontes, ou seja, a doutrina dos doze apostolos.
E aos recalcitrantes e incrédulos, os fez morrer e desaparecer no deserto, e
aos que creram nele, feitos criangas pela maldigéo, os introduziu na heranga
dos pais que recebeu e distribuiu, ndo a Moisés, mas a Jesus; os liberou de
Amalec estendendo as suas maos, e nos conduz e nos faz subir ao reino do
Pai.504

O Verbo ¢ identificado pelas suas acdes no texto mosaico. Os atos de Deus
que se permitem harmonizar com os atos de Jesus no Novo Testamento devem ter
sido praticados pelo Verbo. Desta forma, ndo apenas o Pai e o Espirito estiveram com

Moisés, mas o Filho também assessorou a travessia dos israelitas a Terra Prometida.

A qual texto Ireneu se refere, quando o Verbo é comparado com uma rocha?
Ireneu silencia sobre o livro do qual retirou a figura. Possivelmente € o texto de
Numeros 20,7-13, como supde Ari Luis do Vale Ribeiro.®% La consta a seguinte

narrativa:

’E o Senhor falou a Moisés dizendo: 8Toma a vara, e ajunta a congregacao,
tu e Ardo, teu irmao, e falai a rocha, perante os seus olhos, e dara a sua agua;
assim lhes tiraras agua da rocha, e daras a beber a congregagéo e aos seus
animais. °Entdo Moisés tomou a vara de diante do Senhor, como lhe tinha
ordenado. '"9E Moisés e Ardo reuniram a congregagdo diante da rocha, e
Moisés disse-lhes: Ouvi agora, rebeldes, porventura tiraremos agua desta
rocha para vos? ""Entdo Moisés levantou a sua mao, e feriu a rocha duas
vezes com a sua vara, e saiu muita agua; e bebeu a congregacao e os seus
animais. 2E o Senhor disse a Moisés e a Ardo: Porquanto nao crestes em
mim, para me santificardes diante dos filhos de Israel, por isso néao

503 ECHTERNACH, Helmut. Unter der Himmelsleiter: Predigten. Erlangen: Martin-Luther-Verlag,
1996. p. 23.

504 |RINEU, 2014, p. 105.

505 |IRINEU, 2014, p. 105.



164

introduzireis esta congregacao na terra que lhes tenho dado. '®Estas sdo as
aguas de Meriba, porque os filhos de Israel contenderam com o Senhor; e se
santificou neles.

Se uma passagem tem um significado referente a Cristo, € provavel que a
hagiografia neotestamentaria reaproveitasse este texto para o ensinamento das
comunidades. Assim, o préprio Vale Ribeiro entende que a interpretagdo de Ireneu

sobre o assunto passou por 1 Corintios 10,4.50

Desta opinido também ¢é o tedlogo irlandés Charles Henry Mackintosh, que
estudou o Pentateuco no século XIX. O membro da Assembleia de Irmaos de
Plymouth entende que as palavras “E beberam todos de uma mesma bebida
espiritual, porque bebiam da pedra espiritual que os seguia — e a pedra era Cristo”,
extraidas do versiculo em questdo, devem nortear a exegese. Mackintosh desenvolve
a razao de Deus ter proibido a Moisés e aos hebreus que com ele estavam a entrada
na Terra Prometida. A rocha deveria ter sido ferida apenas uma vez, para representar
o sacrificio unico de Cristo, mas Moisés, na compreensao de Mackintosh, errou a
figura que deveria representar, ferindo a rocha duas vezes.%%® Alguns, como o
comentarista de Numeros estadunidense batista Timothy R. Ashley, entendem que a
ira de Deus se derramou sobre Moisés porque ele nao falou a rocha — como o texto
de Numeros disponivel atualmente registra que Deus Ihe ordenou — e sim feriu a rocha

e foi descortés com seu povo, tudo isto sem ordem de Deus.%%°

Qualquer que seja a opinido que Ireneu portou sobre este assunto, e
quaisquer as versodes do livro de Numeros que ele teve em maos, ele compreende a
rocha que verte agua como uma figura de Cristo. A procedéncia ou improcedéncia da
teoria de Mackintosh nao prejudica a figura. Se nao é verdade que Moisés tinha ordem
de bater uma vez na rocha com a vara, e o castigo ocorreu pela desobediéncia — e
Moisés foi desobediente sob qualquer 6tica, considerando ou rejeitando a teoria de
Mackintosh — isto em nada compromete a ideia de que a rocha que verte agua seja

uma figura do Verbo.

A importancia teologica deste texto para o tedlogo patristico se revela quando

€ percebido que na “Catequese dos Apostolos”, no mesmo livro, esta pericope é

506 |RINEU, 2014, p. 105.

507 MACKINTOSH, Charles Henry. O livro de Nimeros. Lisboa: Editorial Minerva, 19[--]. p. 309.
508 MACKINTOSH, 19[--], p. 310.

509 ASHLEY, Timothy. The book of Numbers. Grand Rapids: Eerdmans, 1993. p. 384-385.



165

empregada para fundamentar a doutrina que Ireneu apresenta a Marciano sobre

Deus-Pai (confira o subitem Deus-Pai em 3.2.1.1.).

3.2.2.2 Deus-Filho é o Cristo

Antes de fundamentar a relagao do termo Cristo com Deus-Filho, € necessario
compreender que significa a palavra Cristo. Sera preciso o acesso a dicionarios
especializados para este assunto. O dicionario de nomes préprios de Wolfgang Pape
identifica a origem do nome proprio “Xpiotog” — Cristo em grego — a partir do verbo
“xpiw”.%1% Apesar do termo “xpiw” apresentar varios significados diferentes além de
ungir, como “colorir” ou “esfregar”, quando se deriva um adjetivo “xpioT16¢” do verbo,
Liddell e Scott apontam apenas o termo “ungido” como plausivel guardado o
pressuposto que se trate de pessoa humana, explicitando que no contexto

neotestamentario, € o mesmo que “Messias”.>!"

Assim, quando se fala de “Ungido” na biblia hebraica, a traducao “Cristo” é a
mais corrente no idioma grego. Ireneu explica qual a natureza da ung¢ao de Cristo no
seu tratado. Citando o Salmo 45,7-8, ele fundamenta a doutrina de que o Filho é o
Cristo. “Teu trono é de Deus, para sempre e eternamente! O cetro do teu Reino é cetro
de retiddo! Amas a justica e odeias a impiedade. Eis porque Deus, o teu Deus, te
ungiu com o 6leo de alegria como a nenhum dos teus companheiros.”®'? Ireneu
identifica o “6leo de alegria” com o Espirito Santo. O Filho, portanto, foi ungido com o

Espirito Santo por parte do Pai. Os “iguais” sdo os participantes do Reino de Deus.%'3

Isto significa que, para Ireneu, o titulo de Cristo ndo & outra coisa sen&o
“portador do Espirito Santo”. Assim, o Filho recebeu do Pai o Espirito Santo, e por isto,
porta o titulo de Cristo. Esta indissolubilidade de Cristo e do Espirito Santo € muito
importante na teologia luterana. Comentando o livro de Galatas, Martinho Lutero

explica que so é possivel ter o Espirito Santo por causa de Cristo, e que o Espirito

510 PAPE, Wolfgang. Wérterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. Braunschweig: Friedrich
Bieweg und Sohn, 1875. v. 2, p. 1691.

51 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 895.

512 |RINEU, 2014, p. 106.

513 IRINEU, 2014, p. 106.



166

Santo permanece habitando na pessoa cristd e intercede por ela quando as

dificuldades e tentagdes aparecem.%'

O professor alemao de teologia luterana Hermann Brandt, comentando a obra
de Lutero acima referida, garante que nao existe pneumatologia na teologia de Lutero
que exceda o conceito de “Espirito de Cristo”. Essa delimitagao evita discussbes
filosoficas e controvérsias interpretativas do dogma trinitario.>'® Por outro lado, ela
facilita a busca pelo Espirito Santo, porque ndo esta atrelada a experiéncias extaticas
ou qualquer tipo de atitude excéntrica, mas sim a comunhao com Cristo. O Cristo porta
o Espirito Santo naturalmente e o compartilha com os seus discipulos e suas

discipulas.

Mais afirmacdes sdo postuladas sobre este Cristo. Trés delas merecem
destaque, e todo o discurso sobre o Cristo na Demonstracédo Profética as entrelacga,
cada uma das quais sera abordada em breve. Para Ireneu, este Cristo € Rei e

Sacerdote, Salvador, e também Difusor do Espirito Santo.

3.2.2.2.1 Cristo é Rei e Sacerdote

Nas paginas acima, foi explicado porque Cristo e Ungido significam uma e a
mesma coisa € em que se constitui esta ungdo. Uma ungao ocorria, nos tempos
biblicos, para designar um rei ou um sacerdote.>'® Logicamente, é conseguinte atribuir

estes titulos aquele que é chamado de Ungido.

Todo o Salmo 110 é reproduzido no capitulo 48 para fundamentar a doutrina
de que Cristo é sacerdote, conforme consta no versiculo 4 “Tu és sacerdote para
sempre, segundo a ordem de Melquisedec”.®'” A esta profecia, Ireneu aduz a de Isaias
45,1 — “Assim diz lahweh ao seu Ungido, a Ciro que tomei pela destra, a fim de

subjugar a ele nagdes™'® e a do Salmo 2,7-8 — “Tu és meu Filho, eu hoje te gerei;

514 LUTERO, Martinho. Comentario a Epistola aos Galatas. /n: Obras Selecionadas. S3o Leopoldo:
Sinodal, 2008. v. 10, p. 357.

515 BRANDT, Hermann. O Espirito Santo. Sinodal: Sdo Leopoldo, 1977. p. 110.

516 BARDTKE, Hans. Salbung. /n: Evangelisches Kirchenlexikon: Kirchlichtheologisches Worterbuch.
Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 3, p. 777.

517 IRINEU, 2014, p. 107.

518 |RINEU, 2014, p. 107.



167

pede, e eu te darei as nagdes como heranga, os confins da terra como propriedade”®"®

como provas de que o Filho é Rei.

Nenhuma personalidade veterotestamentaria poderia ter cumprido estas duas
profecias simultaneamente. No Antigo Testamento, o reino foi entregue a casa de
Davi, da tribo de Juda, e o sacerddcio a tribo de Levi. Uma vez que o sacerdocio de
Cristo ndo é o de Levi, e sim o de Melquisedeque, esta dicotomia nédo se aplica a ele.
Se a citacdo do Salmo 2 ndo destoa da harmonia proposta pelas anteriores, ha
dificuldades em entender o Ciro de Isaias 45 como o Cristo do Novo Testamento, uma
vez que houve um rei persa de nome Ciro que permitiu aos judeus reedificarem a

Jerusalém.

Gregor Ahn, um cientista religioso alem&o, conhece um rei da dinastia
Aqueménida chamado Ciro Il, que governou entre 550 ou 549 até 530 a. C, de quem
os livros de Esdras e Neemias relatam que permitiu a restauragédo de Jerusalém.52°
Isto significa que o tedlogo lionense considerava Ciro e seu reino libertador e

restaurador como uma figura da atividade de Cristo.

Sobre a qualidade do reino de Jesus, Ireneu apresenta mais uma profecia de
Isaias como prova de que sera justo até o fim. Isaias 11,3-4 — “Ele n&o julgara segundo
a aparéncia. Ele nao dara sentenga apenas por ouvir dizer. Antes, julgara os fracos
com justica, com equidade pronunciara sentenga em favor dos pobres da terra”>?' — ¢

reproduzido como descri¢gao das caracteristicas do reinado eterno do Cristo.

Desta forma, Ireneu dirime possiveis duvidas sobre como reinado e
sacerdocio podem coexistir na pessoa de Cristo e como se apresentam seu reinado e

seu sacerdoécio a partir das profecias veterotestamentarias.

3.2.2.2.2 Cristo é o Salvador

O Filho ja foi designado no subitem “Deus-Filho” como redentor da
humanidade, e o método empregado pelo Filho também foi explanado

pormenorizadamente. Como se nao bastasse, Ireneu também comprovou que o

519 |RINEU, 2014, p. 107.

520 AHN, Gregor. Israel und Persien. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen: Mohr-
Siebeck, 2001. v. 4, p. 309-310.

521 |RINEU, 2014, p. 115.



168

Verbo, o Filho e o Cristo sdo uma s6 pessoa. Entretanto, aparenta que a soteriologia
era tema de suma importancia para Ireneu, e queria garantir que nao restasse sombra
de duvida para Marciano e para quem quer que Marciano apresentasse este texto de

que o Filho, e apenas o Filho, pode trazer a salvacao.

E necessario ter novamente em vista o contexto gndstico que circundava
Ireneu e contestava a narrativa de toda a escola de pensamento esmirniota — no final
do subitem “O sistema fundamental gnostico conforme Ireneu de Lido” (3.1.1.1.)
demonstra-se uma soteriologia na qual o membro da comunidade gnostica se salva
por sua suposta natureza superior, 0 membro da comunidade crista pelas suas boas
obras, e aquele que nao pertence a nenhuma das duas nao tem possibilidade de
salvacdo. Esta e outras soteriologias fervilhavam no contexto de Ireneu, como a

analise de Contra as Heresias | e Il despontou.

Ireneu se importa sobremaneira com o tema salvagcdo. Desta vez, ele
apresenta detalhadamente a narrativa da crucificagdo, mas a partir de profecias
veterotestamentarias. Sua explicagao inicia com uma reproducdo do texto do Servo

Sofredor em Isaias 52,3-53,8, interpelada por breves explicacdes.%??

Ireneu interpreta o texto do servo sofredor como profecia do advento de Cristo
e de sua obra, e fundamenta também com o texto de Lamentacgdes de Jeremias, 3,30
— “Que dé a sua face a quem o fere e se sacie de oprobrios”?3 — e outros textos das
Lamentagdes que o Cristo deveria ser humilhado e morto. Ireneu entende que o
“Ungido” em Lm 4,20 — “O sopro de nossas narinas, o Ungido de lahweh, foi preso
nas suas fossas; dele diziamos: ‘A sua sombra viveremos entre as nagdes’5%* — ¢

Jesus Cristo.

Ao se tratar da pericope do servo sofredor, mesmo autores que nao
transmitem a figura diretamente a Jesus, como Joseph Blenkinsopp, ao menos
extraem a informacao de que se trata de um individuo que foi punido vicariamente por
uma culpa coletiva.5?5 Nao faria sentido atribuir este titulo a outro sendo a Jesus Cristo;

0 Antigo Testamento carece de uma narrativa de uma punigédo vicaria por uma

522 IRINEU, 2014, p. 120-121.

523 IRINEU, 2014, p. 121.

524 IRINEU, 2014, p. 122-123.

525 BLENKINSOPP, 2015, p. 397.



169

comunidade pecadora da qual um lider tenha sido alvo; para este fim, animais eram

empregados no culto do Templo.

Como escritores posteriores interpretaram, porém, a terceira e a quarta
lamentacdo de Jeremias? No comentario que Calvino redigiu as Lamentagdes de
Jeremias, a pericope que Ireneu cita ndo € atribuida a Jesus, mas a qualquer homem
piedoso — acompanhando o comentario desde alguns versiculos antes, percebe-se
que Calvino compreende o contexto maior do versiculo como uma admoestagao a
refrear a juventude, ndo permitindo que viva de forma dissoluta.52® O proprio versiculo
3,30 pode se referir tanto a um jovem como a comunidade de fiéis, que usa de

paciéncia ao receber oprébrios dos impios.5?”

E possivel que Ireneu conectasse este versiculo com Mateus 5,39, parte do
Sermao do Monte, no qual Jesus ensina a dar a outra face a quem lhe fere, e ainda
com a carta aos Hebreus 5,8, na qual se explicita que Jesus “aprendeu a obediéncia,

por aquilo que padeceu’, isto é, pelo seu sofrimento na cruz.

Ja em Lamentacgdes 4,20, Calvino interpreta a passagem como referente ao
rei Zedequias, explicando que, naquele momento, Zedequias era o “Cristo de
Jeova™?8 isto &, o rei legitimamente ungido. Aparenta que, no contexto de Calvino,
havia exegetas que atribuiam esta passagem a varias outras personagens do Antigo
Testamento, porque, sem citar nomes, Calvino refuta pessoas que aplicavam este

trecho ao rei Josias.52°

Ao menos, Calvino admite que seja possivel extrair do texto uma figura de
Cristo, mas ele nao aplica a figura para a crucificacdo, e sim para o seu contexto.
Calvino compreendia que a igreja, em sua época, estava como que sem cabega, isto
€, distante de Cristo, o cabega da igreja. O tedlogo francés alega que assim como a
vida é impossivel sem respiragao, o corpo sem cabeca € incapaz de respirar e vira a

falecer.530

526 CALVIN, John. Commentaries on the Book of the Prophet Jeremiah and the Lamentations.
Grand Rapids: Baker Book House, 1993. p. 414.

527 CALVIN, 1993, p. 418.

528 CALVIN, 1993, p. 484. (Tradugao nossa.) Original: Christ of Jehovah.

529 CALVIN, 1993, p. 483.

530 CALVIN, 1993, p. 485.



170

A razao de tal sacrificio € explicitada, mais uma vez, na Demonstragao
Profética: a eliminagdo da culpa dos pecados para aqueles que creram em Cristo.
Ireneu, porém, reitera que € necessario aceitar a salvacéo e crer em Cristo — quem

rejeita a Cristo toma parte do castigo de quem o crucificou. Segundo ele mesmo,

Assim é a sentenca: por alguns é sofrida, e esses a tomam sobre si mesmos
como propria condenacgao; para outros, foi eliminada e se salvam. Sofreram
sobre si mesmos a sentenca aqueles que o crucificaram, e, tendo se
comportado assim, ndo creem nele, pois pela sentenca que sofreram serao
condenados a perdigdo com os tormentos. A sentenga foi eliminada para
aqueles que creem nele e ndo sdo mais sujeitos; a sentenga, que vira com o
fogo, sera o exterminio dos incrédulos no fim deste mundo. 531

Ireneu de Lido explicita o que estava implicito na Catequese dos Apdstolos —
ele afirma como se da a salvagao e quem precisa permanecer na condenacéao. O tema
€ tratado com alusdo a muito mais profecias, cuja analise excede o propdsito da

presente obra.

Fato é que Ireneu entendia que esta obra salvifica de Deus foi premeditada e
nao surgiu do acaso, pelo contrario, foi prenunciada muito antes de ocorrer e
importava que fosse conhecida a época de sua concretizagédo, caso contrario, néo se
encontraria em tantos lugares no Antigo Testamento. Deus sabia que o mundo haveria
de rejeita-lo, e isto da pior forma possivel, mas ele, em sua misericordia, apenas ha
de castigar quem rejeita a sua graca — e estes, que consentem com a crucificacéo do

Cristo, merecem a pena de um crucificador.

3.2.2.2.3 Cristo é o Difusor do Espirito Santo

A cristologia de Ireneu — no item “Deus Filho é o Cristo” — mostra que o
conceito de “Cristo” implica que este porta o Espirito Santo — o Cristo € o Filho dotado
do Espirito pelo Pai. Mas Ireneu também explicita que é o Filho quem difunde e
dispensa o Espirito Santo a humanidade. Perto da conclusdao da Demonstragao
Profética, encontra-se o seguinte trecho: “O Verbo fez brotar rios abundantes, ou seja,
disseminou o Espirito Santo sobre a Terra, como prometeu por meio dos profetas, que

efundiria o Espirito sobre a face da terra”.532

531 IRINEU, 2014, p. 121-122.
532 |RINEU, 2014, p. 132.



171

O fato de que se emprega o termo “Verbo” ao invés de “Cristo” ndo causa
estranheza a quem atentou para as evidéncias de que Verbo, Cristo e Deus-Filho séo
uma e a mesma pessoa. Também é logico que aquele que foi ungido com o Espirito
seja capaz de transmitir esta ungéo. O texto de Jeremias 31,31-34 € a fundamentagéo

empregada pelo tedlogo para explicar a atitude do Verbo.

Eis que dias virdao — oraculo de lahweh — em que concluirei com a casa de
Israel e a casa de Juda uma alianga nova. Nado como a alianga que conclui
com seus pais, no dia em que os tomei pela mao para fazé-los sair da terra
do Egito - minha alianga que eles préprios romperam, embora eu fosse o seu
Senhor, oraculo de lahweh! Porque esta é a alianga que concluirei com a
casa de Israel depois desses dias, oraculo de lahweh. Porei minhas leis no
fundo do seu ser e a escreverei em seu coragdo. Entéo serei seu Deus, € eles
serdo 0 meu povo. Eles ndo terdo que instruir seu irméo ou o seu préoximo,
dizendo: ‘Conhece a lahweh! Porque todos me conheceréo, dos maiores aos
menores — oraculo de lahweh — porque perdoarei sua culpa e ndo mais me
lembrarei de seu pecado.?33

Esta profecia, que aparenta se referir a um evento relativo aos israelitas, nao
€ exclusiva ao povo de Moisés, conforme a exegese do tedlogo esmirniota. Ireneu
emprega Isaias 65,1 — “Consenti em ser buscado por aqueles que nao perguntavam
por mim, consenti em ser encontrado por aqueles que ndo me procuravam. A uma

nagao que ndo invocava o0 meu nome”®3* — como prova de que nao se trata disto.

Martinho Lutero, no seu “Prefacio ao Profeta Jeremias”, indica que Jeremias
31 se refere ao fim do Antigo e ao Inicio do Novo Testamento.53® Longe de serem
controversas, as duas informacdes se complementam. O Novo Testamento nao é
outra coisa sendo um novo tipo de disseminacado ou difusdo do Espirito, que antes

nao era conhecida.

Em que consiste, porém, esta difusdo ou disseminacdo do Espirito? Ireneu
retorna mais uma vez as fontes veterotestamentarias para explicar seu ponto de vista.
Uma profecia sobre uma mulher estéril, extraida de Isaias 54,1, é aplicada sobre a
igreja. “Canta, 6 estéril, tu que nao das mais a luz! [...] Entoa alegre canto, 6 estéril, tu
que nao deste luz; ergue gritos de alegria, exulta, tu que nao sentiste as dores de

533 IRINEU, 2014, p. 132-133.

534 |RINEU, 2014, p. 133.

535 LUTERO, Martinho. Prefacio ao Profeta Jeremias. In: Obras Selecionadas. S&o Leopoldo: Sinodal,
2014.v. 8, p. 51.



172

parto, porque mais numerosos sao os filhos da abandonada que os filhos da esposa,

diz lahweh.”536

A disseminacdo do Espirito € a geragao de filhos para a igreja. A igreja € a
noiva de Jesus. Cada vez que ha um novo membro da igreja, entende-se que esta
deu a luz um filho para Jesus, considerando a alegoria proposta a partir da profecia
de Isaias. A esposa € o culto dos hebreus — a religido de Moisés. O batismo é o

ingresso na nova religido instituida por Jesus.

Causa admiragéo como estas compreensdes acerca do assunto permanecem
inabalaveis por quase dois milénios em segmentos da cristandade. Em 1978, o
Conselho Mundial de Igrejas, que abarca diversas denominag¢des protestantes e
ortodoxas, redigiu uma declaragao conjunta sobre batismo, eucaristia e ministério, e
quando o assunto é batismo, percebe-se amplo consenso em areas de cristologia e

pneumatologia. Citando uma parte do documento,

Ha uma notavel concordancia no que respeita ao significado do Baptismo.
Pode ser resumido em trés pontos que sao interdependentes:
- O significado central do Baptismo € incorporacdo em Cristo e participagao
de sua morte e ressurreigao.

- No Baptismo o Espirito do Pentecostes € dado e da-se, de maneira que
ficamos unidos com Cristo e uns com os outros.

- O Baptismo é fundamental e constitutivo para nos tornarmos membros do
corpo de Cristo e ndo pode ser concebido a parte da fé, da dedicagao pessoal
e dum crescimento que se processa ao longo da vida.53”

O mesmo Espirito que desceu sobre os discipulos de Jesus em Pentecostes
€ o Espirito Santo, e na mesma celebragao pela qual o Espirito Santo é transmitido, a
pessoa que se submete ao ritual € incorporada a Cristo. Aqui, o reducionismo da
comunidade luterana de apenas buscar o Espirito Santo em Cristo apresentado por

Brandt (confira o item “Deus-Filho é o Cristo”), € fundamentado teologicamente.

Nao é possivel, portanto, a distingdo de dois batismos. O “Batismo de Jesus”,
ensinado no final do Evangelho de Mateus e praticado pela igreja desde sua
instituicdo, € a forma de se obter o Espirito Santo. Teologias que afirmam a

necessidade de um segundo sacramento ou ritual para a ingressao na igreja ou para

536 |RINEU, 2014, p. 135.

537 CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS. Um sé batismo, uma s eucaristia e um sé ministério
mutuamente reconhecido: trés declaragbes reveladoras de um acordo: documento da comisséo
de Fé e Ordem n. 73 do Conselho Mundial de Igrejas. Genebra: CMI, 1978. p. 20-21.



173

a obtencao do Espirito Santo ndo se derivam do pensamento irenaico, e sim de

opinides posteriores.

O que também se esclarece com a atividade do Filho de gerar filhos a igreja
por meio da difusdo do Espirito Santo € a questao da procedéncia do Espirito, tocada
no subitem “Deus Espirito Santo” (3.1.2.3.). O Espirito procede em diregao da igreja
por meio do Cristo, que o detém como dadiva do Pai, e procede originalmente do Pai,
que é a causa de todas as coisas. As duas procedéncias nao fazem do Espirito Santo
algo inferior, por ser mistura ou derivado, como uma conclusao rapida demais poderia
postular. Pelo contrario, a partir de Cristo, toda a humanidade — exceto quem rejeita a
graga e quer ter a mesma sorte de um assassino de Deus — pode tomar parte na

uncgao.

3.2.3 Concluséao sobre a Demonstragao da Pregagao Apostdlica

Ha, na Demonstragcdo da Pregacao Apostolica, uma pequena conclusao, que
retoma a razao do livro ter sido escrito - grupos que “blasfemam contra o seu criador
e Pai”,%%® “depreciam a vinda do Filho de Deus e a economia da sua encarnagao
transmitida pelos apdstolos e prevista pelos profetas para a restauracdo da
humanidade”,®*® e “ndo acolhem os dons do Espirito Santo e rechagam o carisma
profético”.54? Parece que o embate de Marciano com esses grupos se encontrava no
contexto da teologia batismal, porque Ireneu refere na conclusao aos “trés artigos do

nosso selo”,%*! que Vale Ribeiro identifica como o batismo.%4?

Todo o livro demonstrou que ja havia confissdo de trés hipdstases divinas na
escola esmirniota, e nao apenas isto, mas com fungdes e relagdes implicitamente —
na ordem de assuntos da Catequese dos Apéstolos — e explicitamente afirmadas,

sempre ancoradas nas provas escrituristicas que Ireneu usa copiosamente.

A pequena conclusao de Ireneu ao livro pode amparar a pessoa leitora a tirar
suas proprias conclusodes, porém certamente ndo abarca a plenitude das informacgdes

que o pequeno livro apresenta. Este fato deve ter sua razao na possivel circunstancia

538 IRINEU, 2014, p. 139.
539 IRINEU, 2014, p. 139.
540 IRINEU, 2014, p. 139.
51 |IRINEU, 2014, p. 139.
542 |RINEU, 2014, p. 139.



174

de que este escrito foi um elo de uma correspondéncia perdida e a conclusao presente

nao foi o fim do dialogo.

Assim como a conclusédo, a introducdo do escrito aponta para o contexto
batismal do debate de Marciano. Questiona-se a doutrina da Trindade, e a pergunta &
respondida a partir de uma regra de fé. E respeitando as relagcbes entre as trés
pessoas da Trindade, Ireneu explica como compreende o Pai, o Filho e o Espirito

Santo.

O Pai é justo, misericordioso, soberano e longanime. Ele interfere na histéria
da humanidade para fazer valer as Suas leis e preceitos, mas ndao com violéncia
desmedida. Ele criou tudo o que ha e ama a sua criagdo, que nao retribui na mesma
medida, praticando de forma apdstata todo tipo de rebelido contra Deus e contra suas
leis. A soberania do Pai se estende sobre tudo e todos; a sua longanimidade, sobre
0S que o rejeitam; a sua misericérdia, sobre os que a suplicam, mas também sobre os
apostatas e rejeitadores; a sua justica, sobre todos 0s que perseveram na rejeicéo da

misericordia.

Muito mais extensamente que o Pai, Ireneu discorre sobre o Filho. Em
primeiro momento, interessa a Ireneu mostrar brevemente quais as agdes do Filho
para com as outras pessoas de Deus e para com a humanidade. Na segunda parte
do livro, os titulos do Filho sdo extensamente fundamentados em provas do Antigo

Testamento e assuntos da “Catequese dos Apostolos” sdo retomados e explanados.

O Filho manifesta o amor do Pai pela humanidade, e compartilha do mesmo
amor por ela. Encarnando-se e redimindo a humanidade pecadora com o sacrificio de

sua propria vida, ele recapitula — assume o papel de lider — sobre a humanidade.

E necessario compreender que o Verbo, o Cristo e o Filho sdo a mesma
pessoa, e Ireneu dedicou uma parte significativa de seu livro para apresentar esta
realidade ao leitor. Assim como o Pai, o Filho apareceu aos patriarcas e esteve com
Moisés. Nao apenas a sua existéncia, mas todo o seu ministério foi anunciado nos
escritos dos profetas. Como Verbo, a criagdo ocorreu por meio dele, e se dirigiu aos

crentes da antiga alianga e anteriores a ela.

Como isto se relaciona com o termo “Cristo”? Ireneu exclui qualquer
cristologia que nao seja, simultaneamente, pneumatologia. O Cristo é o Filho dotado

pelo Pai com o Espirito Santo. A uncdo do Cristo — “ungido” em grego — € o



175

derramamento do Espirito Santo sobre ele. Nesta condigdo de Cristo ele é Rei e
Sacerdote, e nesta condigdo que ele perfaz a salvagdo da humanidade. Como Rei,
naturalmente pode recapitular a humanidade, e como Sacerdote, perfaz o ritual da
crucificagdo para salvar a humanidade e institui rituais para a transmissao da graca

de Deus.

O Cristo ndo quis reter a sua ungao para si proprio, muito antes, quer
dispensa-la a toda a humanidade, e € a partir da dispensacao do Espirito de Deus que
se pode compreender a pneumatologia. O Espirito Santo € apresentado como
originario do Pai e dispensado pelo Filho para a humanidade. Dissensdes sobre esta
relagdo do Espirito com o Pai e o Filho geraram um cisma que persiste até hoje na
cristandade, e a compreensao desta relacdo € necessaria para eliminar o cisma e

celebrar a unidade em Cristo.

O lugar vivencial desta difusdo do Espirito precisa ser definido — e Ireneu o
aponta como o sacramento do batismo. A porta de entrada para a igreja € o mesmo
lugar na qual o Cristo dispensa seus carismas sobre a pessoa fiel. Nao sao dois rituais,
um no qual se admite uma nova pessoa a igreja e outro para este novo membro
receber o Espirito Santo — Cristo instituiu um unico ritual para ambos os propésitos,
que cumpre ambas as fungdes. O mais insignificante membro da igreja possui este
Espirito, enquanto fora da igreja ndo ha certeza sobre isto, exceto quando a Biblia o
confirma, como em casos de sacerdotes de Deus no culto do templo dos judeus ou

de profetas que anunciaram a vinda e a vida do Cristo.

Estas consideragcdes pneumatoldgicas permanecem intactas néo apenas para
a escola esmirniota, mas encontram amplo assenso na cristandade da atualidade,
apesar dos cismas que a separam. Assim, a doutrina sobre o Pai, sobre o Filho, e
sobre o Espirito Santo ndo podem ser omitidas ou alteradas sem que o menor deslize
cause um cisma ou uma heresia. Enquanto, porém, a grande familia das pessoas que
seguem a Cristo, a igreja, confessa com unidade os artigos da sua fé, todas as
diferengas que surgiram em momentos histéricos sdo apagadas em favor da

reconciliacdo de toda a criagao recapitulada por Cristo, o Salvador enviado pelo Pai.



176

3.3 CONCLUSAO SOBRE A APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS
CONFORME A ESCOLA ESMIRNIOTA

Analisou-se, até agora, neste compéndio, praticamente tudo o que se pode
obter de obras apologéticas da compreensdo de Deus produzidas pela escola
esmirniota. Se é certo que muito mais obras deste cunho devem ter existido, a
situagao das fontes ndao permite acesso a escritos de outros discipulos desta escola
sendo lreneu. Suposigcdes sobre teologia apologética de outros tedricos ndo sao

confirmadas por documentos.

Ireneu € o guardido da tradi¢cao desta escola, e, portanto, a pesquisa sobre a
apologética esmirniota precisa ser reduzida a analise de seus escritos até que novas
fontes sejam produzidas. Sua teologia, entretanto, cristaliza conceitos de modo que
nao resta duvida que suas assertivas sao embasadas em uma tradicdo. Se houve
dissensdes ao pensamento irenaico nesta escola, a situagdo das fontes nao permite

clarificar.

Para Ireneu, ha divergéncia em métodos de refutacdo de teologias e
compreensdes de Deus. Quando novas doutrinas acerca de Deus surgem e ameagam
a integridade da tradicdo catequética de sua comunidade, sua refutacdo parte da
razao simples, usando a Biblia como auxilio quando é necessario retificar alguma
compreensao heterodoxa de uma pericope, por exemplo. Entretanto, o tedlogo aqui
estudado entende que cada religido tem a sua prépria escritura ou tradicdo sagrada.
Portanto, a apologética da compreensao de Deus precisa apresentar incongruéncias

na escritura ou tradigao da outra religido e ser conferivel pela razao simples.

Em Contra as Heresias | e Il, desponta uma metodologia muito clara na
exposicao e refutacado de seus adversarios. Primeiramente, toda a gnose conhecida
por Ireneu é apresentada a partir de fontes confiaveis as quais ele teve acesso; em
segundo lugar, referindo-se ao material inventariado, produzem-se refutagdes a varias
afirmacgbes deste material, valendo-se da razdo simples e ocasionalmente, de

algumas citagdes biblicas.

A situagdo muda quando a apologética precisa fundamentar um ritual ou
pratica da comunidade. Ireneu inverte a relagao e transforma a compreensao de Deus
de sua escola em apologia ao ritual. Isto se manifestou claramente quando pessoas

nao especificadas questionaram seu irmao Marciano sobre a validade ou ortopraxia



177

do batismo trinitario, o unico aceito pelos esmirniotas. A igreja usa de rituais para
testemunhar a toda a Terra a natureza de seu Deus, e um pseudobatismo seria nada
menos que uma pseudomartiria, um falso testemunho sobre a natureza de Deus — um
ritual eucaristico divergente do apresentado pelos evangelhos ou com fins diversos
ao instituido por Cristo, a saber, a salvagdo da humanidade, também é inadmissivel

para a igreja.

E na unidade em meio a diversidade que a natureza de Deus se manifesta.
Ireneu conhece fiéis de paises diversos como Germania, Egito, Galia e Italia, cada um
com uma cultura diferente de Ireneu e com culturas diversas entre si, mas que podem
ser identificados como irmaos em Cristo a partir da profissdo da mesma fé e na pratica
dos mesmos rituais, baseada nas mesmas escrituras, em idiomas e codigos
diferentes. A unicidade e onipoténcia de Deus s&o manifestas ao se constatar o fato
de que criou uma religido capaz de abarcar toda a humanidade para salva-la, assim

como criou por completo céus e terra.

Assim, ha etnias das mais diversas no mundo, que nido tém preferéncia ou
menoscabo ante o trono de Deus — todas as pessoas de todos os povos sao
chamadas a participar da nova religido de Deus, e nem por isso precisam abandonar
sua lingua e os costumes que possam ser conciliados com a religido. O idioma n&o é
sagrado nem profano por si proprio, ele € um veiculo que pode ser usado para a
transmissao de doutrina de salvagcdo ou heresia. Nao abrindo mao de varias
referéncias culturais gregas, ele ndo poupa pessoas da mesma etnia que persistem
em professar doutrinas heterodoxas sobre Deus de sua critica e convite a peniténcia.
Ireneu nem quer uma igreja excludentemente helénica — caso contrario, dificilmente
teria emigrado a Galia — nem pretende abandonar o seu jeito grego de pensar e ser

por ter aderido a igreja de todos os povos.

A igreja é baseada no amor de Deus, que se sacrifica a si proprio pela
restauracao total da humanidade. A antropologia de Ireneu é universal, contendo
apenas um conceito de ser humano e nao valorando seres humanos pela sua classe
social ou origem, ou dividindo seres humanos por uma suposta hierarquia espiritual,

como era padrao em religides gndsticas com as quais ele teve contato.

Todo ser humano é composto de corpo e espirito, refutando as ideias de que
haja seres humanos desprovidos de uma das duas caracteristicas ou que Deus nao

quisesse salvar todo o ser humano e todos os seres humanos. Pela regra de fé, a



178

alma é mantida pura das heresias, e pelo batismo, o corpo € lavado do pecado. Estes
remeédios estdo disponiveis a toda a humanidade, que é, sem excegéao, criagao de
Deus, a qual Ele tem todo o direito de redimir de seu estado de miséria da forma que

Lhe convier, ndo podendo existir autoridade competente para impedi-Lo.

O tema da salvagdo da humanidade desponta mais claramente quando as
referéncias que lreneu emprega para fundamentar sua soteriologia — o Antigo
Testamento — se contrastam com as referéncias que escolas de pensamento
gnosticas conhecidas por Ireneu — autopredicacdes e reinterpretagcdes de doutrinas

endogenas ou alheias a gnose.

O referencial histérico do texto sagrado de uma religido mais antiga e
desinteressada no éxito do cristianismo excede em muito a confiabilidade que o
amalgama de opinides diversas e controversas das escolas gndsticas conhecidas de
Ireneu pode transmitir. E do Antigo Testamento que Ireneu extrai a doutrina da
Trindade, mostrando a partir da tradigao de outro povo, mais antigo que a igreja, como
a Trindade que criou o0 mundo haveria de colaborar em prol da salvacdo da
humanidade. Suas fontes, quase integralmente compativeis com a Biblia que se
possui hoje em maos, poderiam ter sido verificadas em qualquer sinagoga que
possuisse os livros citados em grego, com o auxilio de pessoas que talvez fossem

desinteressadas ou até avessas a existéncia da religido crista.

A escola esmirniota professa uma Trindade indissoluvel, criadora e salvadora.
O Pai criou todas as coisas por meio do Filho, seu Verbo, no poder do Espirito Santo,
e apos instituir varias benfeitorias para a humanidade, a Trindade perfez a salvagao
da humanidade. O Pai enviou o Filho ungido com o Espirito Santo para que a salvagao
chegasse até os confins da terra, ndo fortuitamente, nem por obrigagdo ou coagao,
mas conforme planos minuciosamente revelados pelos profetas séculos antes do
ocorrido. O Filho se sacrificou pelo pecado de toda a humanidade, conforme o
designio do Pai, e tem o poder sobre toda a criacdo de Deus, sendo Rei. A partir do
viés sacerdotal de sua uncao, ele institui rituais para o seu povo permanecer salvo. A
uncgao que recebeu do Pai é compartilhada livremente e sobremaneira copiosamente
entre todas as nagdes do mundo, quando um novo membro de seu povo € admitido
na igreja pelo batismo. O Espirito Santo, assim, se origina do Pai e procede a igreja

por meio do Filho.



179

A obra de Cristo — 0 novo povo consistente de todos os povos que se chama
igreja — é indefectivel, embora constantemente perseguida pelos que abominam a
salvacao e preferem para si a condenagéo de algozes de Deus a salvacéo gratuita e
eterna. Entretanto, diferente de Deus, que tudo criou e tudo compreende, a
humanidade permanece em estado decaido por causa do pecado, e apesar de ja salva
por Cristo, ainda é tentada e ferida por Satanas. Claro testemunho disto é que apesar
da unidade espiritual indestrutivel criada pelo proprio Deus, a igreja ndo conseguiu
manter a unidade exterior, persistindo por aproximadamente um milénio um cisma
entre o Oriente e o Ocidente, contrariando a ordem de Cristo. Longe de favorecer um
ou o outro lado, a compreensao sacramental que Ireneu manifesta acerca do batismo
— 0 ingresso na igreja e a simultanea aquisigdo do Espirito Santo — pode orientar a
igreja a encontrar a unidade, ja que suas opinides sdo incontestes aos olhos de 6rgaos
deliberativos como o Conselho Mundial de Igrejas, que engloba tanto cristdos orientais

quanto ocidentais.

A natureza de Deus € descrita corretamente nas Escrituras de Antigo e Novo
Testamentos e manifesta corretamente nos rituais da igreja, quando praticados de
forma fidedigna. Escrituras corrompidas, novas ou treslidas, e rituais modificados,
novos ou mal-interpretados nao transmitem a compreensao reta de Deus, e sim
servem ao Diabo ao negar a humanidade o direito concedido por Deus de vida eterna,
comprado com o sangue de Jesus Cristo. Portanto, conclui-se que na escola
esmirniota, desponta inconteste a no¢ao de salvagcdo da humanidade como a razao
existencial e o objetivo ulterior de toda a vida eclesial. Esta salvacdo é a mais clara
manifestacdo da magnanimidade, misericordia, santidade e justica da Trindade

Santissima.



180

4 APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS CONFORME A
ESCOLA ALEXANDRINA NO PERIODO PRE-NICENO: O
PROTREPTICO DE CLEMENTE DE ALEXANDRIA

O tema do presente capitulo é a apologética da compreensdo de Deus
conforme a escola alexandrina do periodo pré-niceno. Longe de fornecer uma viséo
completa dos compéndios que se ocuparam com 0 assunto — 0 que necessitaria de
um projeto muitas vezes maior que a presente tese para ser exitoso — interessa
estudar um autor que foi de importancia chave para a escola alexandrina, e dentro
das obras deste autor alguma delas que se destaque pelas suas caracteristicas e

possa ser considerada uma referéncia para outros autores.

E necessario compreender o que foi a escola catequética de Alexandria e
como operou. Adolf Martin Ritter manifesta que o cristianismo provavelmente esteve
presente em Alexandria desde a metade do século | — Eusébio de Cesareia guarda
uma tradicdo que denomina o evangelista Marcos como o primeiro bispo daquela
cidade. A realidade histérica deste cristianismo primevo nao sobreviveu a ponto de

poder ser reconstruida na atualidade.%*3

Na obra de Eusébio, estes primeiros cristdos sao identificados com um grupo
que o fildosofo judeu Filon de Alexandria — sobre quem sera discorrido mais
pormenorizadamente no item 4.2.4 — menciona na sua obra “Sobre a Vida
Contemplativa” como “Suplicantes”.5** Foi possivel encontrar a mencionada obra em
uma antologia. Filon menciona esta sociedade como um grupo de fildsofos e filosofas
que se dedicaram ao estudo de textos sagrados e a caridade, e comiam e viviam

moderadamente. Conforme o filésofo egipcio-hebreu,

Esta classe de homens se encontra em muitos lugares do mundo habitado,
ja que, tratando-se de um bem perfeito, correspondia que tanto Grécia como
0s paises nao-gregos participassem dele, mas é particularmente numerosa
no Egito, em cada um dos denominados nomos [isto &, provincias] e
sobretudo nos arredores de Alexandria. Os melhores sdo enviados desde
todas as partes, como para uma colbnia, para certo lugar sumamente
apropriado, que eles enxergam como sua propria patria, situado ao norte do
lago Mareotis sobre uma colina de escassa altura, lugar muito propdsito a
causa da seguranga e a grata temperatura do ar. [...] As residéncias dos ali

53 RITTER, Adolf Martin. Alexandrien Ill: Alte Kirche. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 290.
544 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 61.



181

congregados sao por demais singelas, e procuram as duas prote¢gées mais
necessarias: contra o ardor dos raios solares e contra o frio do ar. Nao se
encontram proximas, como as das cidades, por ser a vicinidade molesta e
desagradavel para quem busca com zelo empenhado a solitude; nem
tampouco distantes, em razao que amam a vida de comunidade e para se
socorrerem uns aos outros em caso de ataques de ladrbes. Em cada
residéncia existe um quarto consagrado chamado santuario ou eremitério, na
qual se isolam para cumprir os ritos secretos de sua vida religiosa, levando
consigo nem comida nem bebida nem coisa alguma imprescindivel para as
necessidades do corpo, porém leis, oraculos comunicados por Deus através
dos profetas, hinos e os demais elementos que empregam para incrementar
e aperfeicoar sua ciéncia e piedade.5

O grupo mencionado na obra de Filon, portanto, considera as revelagoes
veterotestamentarias como palavra de Deus; além disto, eles tém livros dos
fundadores do movimento a seu dispor®*® e se relinem para um banquete sagrado de
sete em sete dias.>*’ Além disso, naquela col6nia, comia-se apenas pao com sal e
hissopo e se bebia somente agua.>*® Seria esta habitagao de fildsofos e filésofas junto

ao lago Mareotis o inicio da comunidade crista de Alexandria?

O relato de Filon ndo emprega o nome “cristdo”. Antes, o lugar se entende
como uma comunidade terapéutica, afinal, os membros dela eram chamados de
terapeutas, e tinham a intencgéo de curar as pessoas dos vicios.%*° Filon aduz que se
trata de uma filosofia ja bastante espalhada tanto no contexto helénico como o néo-
helénico; esta colonia ao norte do lago Mareotis era, portanto, um centro espiritual,

nao necessariamente o unico centro espiritual em Alexandria desta filosofia baseada

545 F|LON DE ALEJANDRIA. Sobre la vida contemplativa. /n: Obras completas de Filon de Alejandria.
Buenos Aires: Acervo cultural, 1976. v. 5, p. 160-161. (Traducdo nossa). Original: Esta clase de
hombres se halla en muchos lugares del mundo habitado, ya que, tratdndose de un bien perfecto,
correspondia que tanto Grecia como los paises no griegos participasen de él, pero es
particularmente numerosa en Egipto, en cada uno de los denominados nomos y sobre todo en los
alrededores de Alejandria. Los mejores son enviados desde todas partes, como hacia una colonia,
hacia cierto lugar sumamente apropiado, que ellos miran como su propia patria, situado al norte del
lago Mareotis sobre una colina de escasa altura, lugar muy a proposito a causa de la seguridad y la
grata temperatura del aire. [...] Las residencias de los alli congregados son por demas sencillas, y
procura las dos protecciones mas necesarias: contra el ardor de los rayos solares y contra el frio del
aire. No se hallan préximas, como las de las ciudades, por ser la vecindad molesta y desagradable
para quienes buscan con empefioso celo la soledad; ni tampoco lejos, en razén de que aman la vida
de comunidad y para socorrerse unos a otros en caso de ataques de ladrones. En cada residencia
existe una habitacién consagrada llamada santuario o aislatorio, em la que se aislan para cumplir
los ritos secretos de su vida religiosa, llevando consigo no bebida ni alimento ni ninguna de las
demas cosas imprescindibles para las necesidades del cuerpo, sino leyes, oraculos comunicados a
Dios a través de los profetas, himnos y los demas elementos que emplean para incrementar y
perfeccionar su ciencia y piedad.

546 FiLON DE ALEJANDRIA, 1976, p. 161.

547 FiLON DE ALEJANDRIA, 1976, p. 163.

548 FiLON DE ALEJANDRIA, 1976, p. 163.

549 FILON DE ALEJANDRIA, 1976, p. 155-156.



182

em escritos do Antigo Testamento e de fundadores. Entende-se porque Eusébio
identificou este grupo com a igreja crista; e € possivel que esta colbnia tenha sido o
embrido da escola de Alexandria. Abaixo, argumentos para esta opinido se

apresentarao.

O historiador franco-polonés Joseph Meléze-Modrzejewski acusa um
fendmeno que pode ter sido causa para a desinformagao que envolve a historia da
Alexandria no periodo anterior ao século Il. Modrzejewski informa que, no inicio do
Império Romano, judeus constituiam um tergo da populagdo alexandrina, isto &,
aproximadamente 180 mil pessoas.®®® Trata-se, portanto, de uma metrépole de
grandes dimensdes que, além de judeus, englobava grande variedade de
nacionalidades distintas, ndo apenas egipcios, como a localizagdo no delta do Nilo
poderia levar a crer. Esta pluralidade étnica, desprovida de unidade politica, veio a
causar um fim tragico para a comunidade judaica de Alexandria, e isto pode ter
comprometido tradi¢gdes e informacgdes sobre o cristianismo do século | nesta cidade.

Conforme Modrzejewski,

As disputas entre judeus e gregos apés a conquista romana em 30 a. C.
desembocaram [nos anos] 115-117 d. C. em uma revolta, que terminou com
a destruicdo das comunidades judaicas em Alexandria e no Egito. Os
primeiros cristdos egipcios eram judeu-cristdos, que sucumbiram na revolta
junto com o ambiente do qual eles se originaram. Como esta revolta
representa a separagdo de judaismo e cristianismo, ela também aparece
como o corddo de uma continuidade espiritual, pois é o mérito dos judeo-
cristdos de Alexandria ter protegido da aniquilacdo as obras principais do
contexto do judaismo alexandrino que nos foram legadas. 55"

O fundador da escola catequética de Alexandria ndo pode ser determinado.
Fato é que ela surgiu no seio de uma comunidade cristd vetusta e localizada num
gigantesco centro de producgao intelectual. O exterminio dos judeus em Alexandria,
que ceifou também cristdos desta origem étnica, deve ter destruido as fontes sobre o

funcionamento desta escola antes de 117.

850 MELEZE-MODRZEJEWSKI, Joseph. Alexandrien Il: Judentum. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 289.

851 MELEZE-MODRZEJEWSKI, 1998, p. 290. (Tradugdo nossa). Original: Die Auseinandersetzungen
zw. Juden und Griechen nach der rém. Eroberung 30 v. Chr. miindeten 115-117 n. Chr. in eine
Revolte, die mit der Zerstérung der jiid. Gemeinden von A. und ganz Agypten endete. Die ersten &g.
Christen waren Judenchristen, die in der Revolte von 115-117 n. Chr. mitsamt dem Milieu, dem sie
entstammten, untergingen. Wie diese Revolte die Trennung von Juden- und Christentum
reprédsentiert, so erscheint sie zugleich als das Band einer spirituellen Kontinuitét, denn es ist das
Verdienst der Judenchristen A.s, die und erhaltenen Hauptwerke aus dem Umfeld des
alexandrinischen Judentums vor dem Untergang bewahrt zu haben.



183

O coptélogo alemao Caspar Detlef Gustav Muller tem informagdes sobre o
periodo dos séculos Il e lll nesta escola. Trata-se de uma escola completamente
independente da estrutura eclesial, formada por padres e demais intelectuais cristaos,
que praticava a catequese e apresentava a intelectuais de varias religides e a quem
mais quisesse ouvir em Alexandria a filosofia cristd.5%? Despontaram nesta época
Clemente e, mais tarde, seu discipulo Origenes, mas ha muitos outros nomes
notorios. Apos o fim do magistério de Origenes como diretor da escola, ela veio a se
conectar mais e mais com a estrutura eclesial, sendo que os diretores e outros
docentes vieram a ocupar cargos eclesiais como o episcopado em Alexandria e
padres e bispos da igreja egipcia recebiam cargos de docéncia.?3 A estrutura escolar
veio a ser inserida completamente na estrutura oficial somente a partir de Atanasio
(bispo de Alexandria de 328-373 com cinco interrupg¢des), um periodo no qual a busca
pela ortodoxia suplantou as tentativas de dialogo com o paganismo, dialogo que, por

sua vez, sucumbira por volta daquela época no Egito.5%*

Este estado de coisas justifica a divisdo da analise da escola alexandrina entre
0 periodo pré- e pds-niceno; nao seria justo alegar que este capitulo pudesse retratar
a apologética da compreensao de Deus em toda a existéncia da escola alexandrina,
pois aqui as obras de Atanasio e seus sucessores nao serao analisadas. Ainda resta
explicar a escolha de Clemente de Alexandria, havendo também no periodo pré-

niceno o notorio apologeta Origenes.

Considere-se que os principios da escola catequética de Alexandria estao
envoltos em mistério, e aparenta que este problema ja existia desde a Antiguidade —
assim, Felipe de Side denota como fundador o escritor Atenagoras,®>® mas isto ndo é

confirmado por fontes internas da escola no periodo pré-niceno.

De fato, Clemente ndo aduz nenhuma informacdo sobre os inicios dos
trabalhos da sua instituicdo. Entretanto, aparenta que a época na qual Clemente
ingressara na escola de Alexandria, ele ja havia estudado com tedlogos de varias

partes do mundo e também a escola de Alexandria ja tinha obtido significancia

852 MULLER, Caspar Detlef Gustav. Alexandrien I: Historisch. /n: Theologische Realenzyklopéadie.
Berlin: de Gruyter, 1978. v. 2, p. 253.

553 MULLER, 1978, p. 253-254.

554 MULLER, 1978, p. 253.

555 BARNARD, 1978, p. 378.



184

internacional, ao parecer de Clemente. Constam na sua obra “Stromata” as seguintes

palavras:

Esta obra ndo € um escrito que tivesse sido redigido com artimanhas, para
se vangloriar com ela; muito antes, eu fago para mim uma colegéo de
registros para a idade, um auxilio contra o esquecimento; eles devem ser uma
imagem e pintura daqueles discursos brilhantes e cheios de vida e daqueles
homens beatos e verdadeiramente dignos de reveréncia, aos quais fui
honrado em ouvir. Deles, o primeiro, um jénio, na Grécia, os outros na Magna
Grécia [isto €, as coldnias gregas do sul da Italia] (deles, um era da Celesiria,
outro do Egito), ainda outros estavam no Oriente, e deles um era um assirio,
o outro na Palestina era hebreu conforme sua origem; Mas quando eu
encontrei o ultimo, porém em sua significancia o primeiro, eu parei de
procurar, depois que eu o descobri no Egito, onde ele estava escondido. De
fato, como uma abelha siciliana ele buscou mel das flores no prado dos
profetas e apodstolos e implantou nas almas dos ouvintes uma plenitude de
puro conhecimento.556

Este curriculo de Clemente apresenta a si proprio como um tedlogo
conhecedor de pensadores cristdos de boa parte da Antiguidade Mediterranea, e
reforca a importancia tanto de Panteno quanto da escola catequética de Alexandria.
Aparenta que na Magna Grécia, seja na Sicilia ou no continente da Peninsula Italica,
havia algum centro de estudo teoldgico de significancia suprarregional. Isto explicaria
por que um sirio e um egipcio trabalhavam naquela regido proferindo discursos

teoldgicos.

Ndo se sabe o nome de nenhum destes intelectuais, exceto Panteno,
professor de Clemente em Alexandria, que ele identifica como abelha.®®” O fato de
que Panteno saiu da Sicilia para pesquisar em Alexandria pode indicar a existéncia
de um centro de pesquisa e ensino teoldgico ja consolidado naquela cidade, de

importancia superior aquele que talvez existia na Magna Grécia e estaria mais

556 STAHLIN, Otto. Einleitung zu der Ubersetzung der Werke des Clemens von Alexandreia. In:
BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der Kirchenvater: Eine Auswahl
patristischer Werke in deutscher Ubersetzung. Miinchen: Késel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 10.
(Tradugédo nossa). Original: Dieses Werk ist nicht eine Schrift, die mit Kunst verfasst wére, um damit
zu prunken; ich lege mir vielmehr eine Sammlung von Aufzeichnungen fiir das Alter, ein Hilfsmittel
gegen das Vergessen; sie sollen geradezu ein Bild und Gemélde jener leuchtenden und
lebenserfiillten Reden und jener seligen und wahrhaft verehrungswiirdigen Ménner, die zu héren ich
gewdrdigt wurde. Von ihnen war der eine, ein lonier, in Griechenland, die anderen in
Gro3griechenland (von ihnen war der eine aus Kélesyrien, der andere aus Agypten) wieder andere
im Orient; und hiervon war der eine ein Assyrer, der andere in Palastina, war seiner Herkunft nach
ein Hebréer. Als ich aber einen letzten getroffen hatte, der jedoch an Bedeutung der erste war, gab
ich weiteres Suchen auf, nachdem ich ihn in Agypten, wo er verborgen war, aufgespiirt hatte. Als die
sizilische Biene in der Tat holte er Honig von den Blumen auf der Wiese der Apostel und pflanzte in
die Seelen der Hérer eine Flille lauterer Erkenntnis.

557 STAHLIN, 1934, p. 11.



185

acessivel a Panteno — algo semelhante com o centro espiritual e filosoéfico retratado

na obra de Filon.

E igualmente possivel que os desconhecidos egipcio e sirio estudaram na
escola catequética de Alexandria antes de emigrar a Magna Grécia. O “prado dos
profetas e apdstolos” pode ser considerado uma parafrase para os escritos de Velho
e Novo Testamentos; Clemente se apresenta como discipulo de um mestre versado

em estudos biblicos.

As teorias sobre o inicio dos trabalhos da escola alexandrina s6 poderao ser
verificadas ou falsificadas se documentos pertencentes ao século | ou a primeira
metade do século Il ressurgirem e retratarem a fundacdo desta escola ou a
inexisténcia dela na Alexandria daquela época. Fato é que o proprio Clemente, apesar
de levar o epiteto de alexandrino, ndo necessariamente é originario daquela cidade.
Sua origem é desconhecida, mas tedricos como o patrélogo francés André Méhat
suspeitam que nascera em Atenas por volta de 140-150, com o nhome completo Tito
Flavio Clemente, se bem que ndo intentam provar esta tese porque ha tanto fontes
que implicam sua origem ateniense quanto outras que o apresentam como

alexandrino.%%8

Méhat considera que Clemente deve ter estudado sob Panteno durante a
década de 80 do século Il e produzido suas obras até sua saida de Alexandria no
contexto da perseguicédo de Septimio Severo em 202.55° A pesquisadora holandesa
de Clemente Annewies van den Hoek coloca este ano de emigracédo em duvida e
acredita que esta fuga pode ter ocorrido em 203, embora ndo exclua a possibilidade

de ter ocorrido em 202.560

A comunidade cientifica ndo consegue apresentar uma narrativa uniforme
sobre o destino de Clemente apds sua saida de Alexandria. Annewies van den Hoek
menciona a teoria do pesquisador francés de assuntos de Igreja Antiga Pierre Nautin,
conforme a qual Clemente teria emigrado a Palestina, mas informa a existéncia de

uma tradigao divergente, de acordo com a qual teria vivido na Capaddcia.

558 MEHAT, André. Clemens von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopidie. Berlin: De Gruyter,
1981.v. 8, p. 101.

559 MEHAT, 1981, p. 102.

560 VAN DEN HOEK, Annewies. Clemens von Alexandrien. /n: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Slebeck, 1999. v. 2, p. 395.



186

Para van den Hoek, a morte de Clemente teria ocorrido por volta do ano
215.%61 André Méhat apresenta a controvérsia sobre o destino da viagem de Clemente
apos sua fuga, e adiciona outra narrativa sobre sua morte, na qual seu falecimento

nao teria ocorrido em 215 ou 216, mas sim em 221.562

Sua vida, portanto, € uma incognita, quando se exclui as obras que dele
restaram. E em seus escritos que sua memoria sobrevive. Uma trilogia desponta como
fonte de informagdo sobre o pensamento teologico de Clemente — os livros
Protréptico, Pedagogo e Stromata.?3 O primeiro deles, o Protréptico, sera o interesse

do capitulo aqui redigido.

A prépria afirmagao de que esta trilogia fora composta como tal também sofre
questionamentos. Assim, Méhat desacredita nesta narrativa. Que o Protréptico — um
livro de apologética contra o paganismo — precede o Pedagogo, um livro sobre o
cristianismo, é aceito universalmente. Méhat descré, porém, que “Stromata” seja a
terceira parte desta trilogia, porque se supde que apos o Pedagogo, que deseja educar
para a vida de fé, viria um livro que explicasse de forma didascalica — isto €, doutrinaria

— a fé dos cristaos.

Na opinidao de Méhat, “Stromata” ndo cumpre este papel, que pode ter sido a
raz&o de ser da série “Hipotiposes”, que se perdeu por completo.%64 O testemunho do
historiador Eusébio de Cesareia retrata “Hipotiposes” como uma sequéncia de oito
livros na qual Clemente apresenta a doutrina de seu mestre Panteno em se falando
de interpretacdo biblica.%®® A opinido de Méhat, quando contrastada com o
testemunho de Eusébio, ganha peso; faria mais sentido, como na série “Contra as
Heresias” de Ireneu de Lido, que apds refutagao de doutrinas heterodoxas e hereges,

advenha a fundamentacao biblica da doutrina crista.

O estudo das “Hipotiposes” esta vedado a comunidade académica até que
ressurjam estas obras, se € que ainda se encontram em algum lugar; o estudo de
“Stromata” pode divagar do propdsito de estudar a apologética da compreensao de

Deus conforme a escola alexandrina do periodo pré-niceno, visto que o curriculo que

561 \VAN DEN HOEK, 1999, p. 395.

562 MEHAT, 1981, p. 102.

563 VAN DEN HOEK, 1999, p. 395-396.

564 MEHAT, 1981, p. 102.

565 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 203-204.



187

Clemente introduz no inicio da obra da testemunho de pensadores nao
necessariamente ligados a esta escola de pensamento. A controvérsia langada por
André Méhat também pbe em cheque a intencionalidade apologética do livro, ou pelo

menos, sua interconexdo com o magnum opus apologético do teélogo alexandrino.

O estudo do livro “Pedagogo” faz sentido quando seguido do “Protréptico”,
pois € a sequéncia na qual foi redigido, e também nao contém tantos aportes
doutrinarios; muito antes, pretende ser uma educacao para a vida na comunidade.56¢
Isto deixa o Protréptico como o primeiro livro apologético de uma série importante no
contexto da escola alexandrina e manifesta como sua pesquisa € elementar para
compreender a apologética da compreensao de Deus naquela escola. Nos itens
seguintes, a influéncia do Protréptico em pesquisadores posteriores a Clemente,

inclusive de além das fronteiras do Egito, sera apresentada.

As primeiras trés se¢des do Protréptico serdo analisadas aqui, porque
apresentam uma unidade de sentido que introduz o proposito e os argumentos
principais do livro. Antes, porém, de partir para a analise, € necessario esclarecer
algumas questdes metodoldgicas. Nesta tese, diferente de outros aportes ao
Protréptico, considera-se o que outros tedricos arrolam como doze capitulos por livros

independentes e o Protréptico como uma série, ndo como um unico livro.

A razao deste modo de proceder se encontra na natureza da rendicdo do
Protréptico empregada como texto-base para as citagbes aqui presentes e na
natureza do magnum opus de Clemente de Alexandria. Em primeiro lugar, tome-se
por consideracao a situagao das fontes das quais se encontraram originalmente as
obras de Clemente. Annewies van den Hoek apresenta o Cddice de Aretas, um
manuscrito do século X guardado na Biblioteca Nacional da Franga, como a fonte mais
antiga do Protréptico que resistiu até a atualidade.>®” Migne se valeu deste codice,
entre outras fontes, para a confeccdo de sua rendicdo do Protréptico, e ele é
mencionado no inicio das obras de Clemente na Patrologia Grega.®®® Sua subdivisdo

566 MEHAT, 1981, p. 102.

57 VAN DEN HOEK, 1999, p. 396.

568 FABRICIUS; HARLES, Gottlieb Christophorus. Notitia Historico-Litteraria in Clementem
Alexandrinum. In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico
ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis
floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, p. 13.



188

em doze capitulos deve ter se originado neste livro, e sua rendicdo das obras de
Clemente busca fidedignidade com fontes mais antigas de origem francesa e inglesa,

como é apresentado.569

A pergunta porque, em uma trilogia — seja a terceira parte as “Hipotiposes” ou
“Stromata” — apenas uma das trés obras n&do € uma série, sendo que “Pedagogo” tem
trés livros e “Hipotiposes” e “Stromata” tém oito livros cada,®® ndo pode ser mais
respondida com certeza. A distancia crénica do Cédigo de Aretas da redagdo dos
livros de Clemente, excedente de meio milénio, coloca em cheque a originalidade da
divisdo em capitulos e leva a questionar se nao foram constituidos originalmente como

livros.

A edicao mais recente do Protréptico a qual a redagao desta tese teve acesso,
traduzida ao alemao pelo tedlogo evangeélico e fildlogo classico alemao Otto Stahlin
em 1934, a partir da qual foram feitas as citagdes, preferiu subdividir os doze assim
chamados capitulos em ao todo 123 subcapitulos e estes, ainda, em um ou mais
subitens cada.>”"! Isto demonstra a variedade de assuntos e magnitude da obra, que
excede em muito obras semelhantes, como as ja analisadas Contra as Heresias | e |l
e a Demonstracdo da Pregagao Apostélica. Os titulos aqui empregados nao se
encontram nos originais, mas retratam sinopticamente o conteudo da se¢cdo em
questdao em se falando de apologética da compreensao de Deus. Evitou-se o termo
“capitulo” para que quem venha a ler esta obra e queira conferir na edicao de Stahlin
as citagbes aqui apresentadas ndo confunda as doze grandes se¢des do Protréptico

com os 123 capitulos criados pelo fildlogo aleméao.

No primeiro livro, se analisara o modo como Tito Flavio Clemente aproveita
uma categoria vivencial do povo alexandrino: a musica, usada como louvor e
doutrinagao sobre 0 paganismo e como testemunho de tempos vetustos. Clemente se
apropria da figura da musica para apresentar Cristo como libertador das amarras do

pecado, porém em linguagem velada, somente acessivel a membros da igreja.

569 MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra,
uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque
ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora
Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...]
Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, ELENCHUS.

570 EUSEBIO DE CESAREIA, 2019, p. 203-204.

571 CLEMENS, 1934, p. 199.



189

No segundo livro, Clemente empreende um gigantesco estudo da
religiosidade paga, comegando pela etimologia de termos culticos, e passando a
andlise de cultos pagédos a partir de referéncias conceituadas, como o filésofo
Evémero. Clemente contrasta as descobertas sobre a religiosidade pagad com as
pesquisas biblicas de Filon de Alexandria, buscando categorias biblicas para retratar
esta realidade. Posteriormente, o foco retorna a teéricos pagaos — nominalmente, as
origens da religiosidade pagéa apresentadas em obras de Cicero. O livro conclui com
a opinido de Clemente sobre a religiosidade grega de seu tempo — de que toda ela é

obra do diabo.

O terceiro livro é dedicado a provar a teoria que conclui o segundo, embasado
ricamente em fontes histéricas. Na presente tese, até onde a situagao das fontes o
permitiu e a redagao teve conhecimento, buscou-se apurar a autenticidade das
informacgdes de Clemente. Desponta neste livro o conceito de sacralidade da vida
humana e de morte como separagao de Deus, obra signataria do diabo e de seu

séquito.

A conclusao redigida a este capitulo concatena os resultados da pesquisa no
Protréptico e os atualiza para a realidade vivencial da igreja da atualidade. A
apologética da compreensdo de Deus na escola alexandrina desponta como atual
para o século XX| e as implicagcbes da compreensao de Deus na vida pessoal e

comunitaria sdo ressaltadas.
4.1 PROTREPTICO - LIVRO | - CRISTO E O CANTOR DA LIBERTA(;AO

O primeiro livro da colecao “Protréptico” contextualiza o debate sobre a
verdadeira religidao se valendo de um assunto atual e onipresente na cidade de
Alexandria do século II: a musica. Certamente munido de ampla bibliografia a respeito
na legendaria biblioteca de Alexandria, Clemente discorre com seguranga sobre
referenciais de musica conhecidos aos seus interlocutores, apresentando uma visao
cristd sobre o assunto. Otto Stahlin identifica citacbes de Homero, Herddoto e Ovidio

no inicio do Livro | do Protréptico.5"2

572 CLEMENS, 1934, p. 71.



190

As primeiras duas citagdes se referem aos contos de Anfiono de Tebas —
apresentada na Odisseia de Homero — e de Arion de Metimna, da Histéria de
Herodoto. Anfiono de Tebas, conforme as informagdes obtidas por Clemente, teria
construido Tebas enquanto cantava. Entretanto, a mesma opinido nao pode ser
sustentada a partir da versao da Odisseia a qual o redator da presente tese teve
acesso. A conferéncia com as referéncias propostas por Stahlin para encontrar o
registro de Anfiono permite afirmar que Tebas foi construida por ele com auxilio de
seu irmao Zeto. A Odisseia aponta Zeus como o pai biolégico de Anfiono e Zeto, frutos

de uma relagdo exogamica com Antiope.5"3

E possivel que Clemente tivesse acesso a outra rendicdo da Odisseia. Uma
edicdo relativamente recente da obra em grego transmite o v. 263 do livro 11, que se
refere a Anfiono e Zeto, como “oi TTpTol ORRNS £€50¢ EkTiIoaV £TTTATIUAOIO”, >4 que
poderia ser traduzido livremente como “os primeiros [que] construiram a sede de

Tebas com sete portdes”.

E possivel que circulasse no Egito de Clemente uma versdo da Odisseia com
um verso 263 do livro 11 diferente, que incorporasse o conceito de “aoid6g” — que
Liddell e Scott traduzem como “cantor” ou “encantador”,%”® — ao invés de “€60¢”, que
pode ser traduzido como “sede”. Duas razdes levam a crer nesta hipotese, além da
citacdo de Clemente de Alexandria. A primeira delas se encontra na obra de Liddell e
Scott, que apresentam este vocabulo como recorrente nos escritos homéricos.® A
segunda é que outros escritores, como o gedgrafo e historiador Pausanias, conhecem
Anfiono como cantor e encantador. Pausanias baseou sua afirmacao a partir de

relatos de um homem egipcio.>’”

Considerando que o sacerdote anglicano e estudioso do classicismo Arthur

Richard Shilleté apresenta, citando George Sharf, Pausénias como um homem que

573 HOMER. Homers Werke in zwei Banden. Leipzig: Max Hesses Verlag, 19[--]. p. 131. [Observacgao:
o livro reinicia a contagem de paginas uma vez antes desta pagina 131.]

574 HOMERUS. Homeri Odyssea: Editio quinta correctior quam curavit C. Hentze. Lipsiae: B. G.
Teubner, 1902. p. 177.

575 | IDDELL/SCOTT, 1964, p. 86.

576 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 86.

577 PAUSANIAS. Pausanias’ Description of Greece: translated into English with notes and index.
London: George Bell & Sons, 1886. v. 1, p. 402.



191

viveu “aproximadamente ha 1690 anos atras™’® e data a citagdo como originaria de
1859, tem-se uma época de redagao da “Descricao da Grécia” de Pausanias muito
préxima a Clemente, ou seja, anos 60 a 70 do século Il. Desta forma, ao menos é
possivel afixar que a opinido de que Anfiono de Tebas era cantor e encantador era

recorrente em meios egipcios do tempo de Clemente.

A histéria de Arion de Metimna se encontra nas “Histérias” de Herédoto. Uma
referéncia obtida a partir de pesquisas feitas em Corinto e Lesbo sobre um homem de
capacidade canora extraordinaria, que inventou o estilo musical dos ditirambos e
ensinou esta forma de compor e cantar em Corinto, foi registrada la. Ele vivia na corte
do tirano Periandro de Corinto. Arion emigrou por algum tempo ao sul da Italia, onde
enriqueceu bastante, e pretendia retornar para a cidade de Corinto de barco, quando
se tornou vitima de uma conspiragdo dos marinheiros a bordo, que desejavam tomar
seu dinheiro. Apds cantar uma musica de despedida, ele foi forgcado a pular da nau
em alto mar e um golfinho o salvou, levando-o ao cabo Ténaro, no extremo sul do

Peloponeso, de onde seguiu viagem a Corinto e reencontrou os seus algozes.>"®

Clemente faz referéncia a Arion, ao explicar que ele atraiu um peixe com
musica,®® o que levou Stahlin a indicar a passagem acima resumida de Herddoto
como a citada. O estudioso brasileiro de classicismo grego Mario da Gama Kury
explica que ditirambos eram hinos cantados no contexto de adoragao a Dionisio, e
que a musica que Arion entoou pouco antes de se langar da nau era um louvor a

Apolo.58

A enciclopédia bizantina do século X da era cristd conhecida como “Suda” faz
referéncia a Arion, omitindo a histéria com o golfinho e os marinheiros, mas
ressaltando a importancia que teve como musico, tendo composto mais de dois mil
versos. Usando um sistema grego de calendario, a Suda alega que Arion nasceu
durante a trigésima-oitava Olimpiada, o que significa por volta de 628 a 625 a. C.582 E

impossivel admitir que se trate de uma personagem ficticia, se mais de um milénio e

578 SHILLETO, Arthur Richard. Preface. In: Pausanias’ Description of Greece: translated into English
with notes and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1, p. V. (Tradugédo nossa). Original:
about 1690 years ago

579 HERODOTO, 1988, p. 25.

580 CLEMENS, 1934, p. 71.

581 HERODOTO, 1988, p. 492.

582 Apiwv. Suda On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886.
Acesso em 30 nov. 2022.


https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886

192

meio apds a morte de Arion ainda havia informacéo deste cunho sobre sua data e

local de nascimento e sobre a magnitude de sua obra musical.

O terceiro referencial aproveitado por Clemente em sua pesquisa musical é
Ovidio e suas Metamorfoses. Stahlin identifica um trecho que diz respeito a morte de
Orfeu: o livro 11 das Metamorfoses, no inicio, trata deste assunto.%8 Qvidio relata
detalhadamente uma fabula, na qual mulheres da “Terra das Cegonhas” buscaram
matar Orfeu, e ele logrou éxito em usar o som da lira por algum tempo como defesa,
sendo que a vibragdo do som deflectia os projéteis. Quando estas mulheres usaram
de seu proprio repertério musical em sua investida contra Orfeu, tocando tambores e
outros instrumentos, o som da lira de Orfeu foi abafado e ele foi morto. Ovidio identifica
Orfeu como cantor de louvores a Apolo. Aparenta que Baco (que é Dionisio para os
gregos) também era louvado por Orfeu, porque ele se compromete a vingar o musico

apos o ocorrido.58

Ha mais referéncias que Stahlin ndo consegue identificar no inicio do
Protréptico — possivelmente estas obras foram perdidas ao longo dos séculos. A partir
das trés referéncias musicais que se pode reconstituir — o encantador Anfiono,
fundador de Tebas, o ministro de louvor de Apolo e Dionisio chamado Arion e a lenda
de Orfeu, também ministro de louvor destes dois deuses, ja é possivel compreender
o suficiente sobre qual o tipo de musica que Clemente emprega como tema para entrar
no dialogo com o seu contexto. A musica contra a qual Clemente se posiciona é usada
publica e notoriamente para fins culticos em religides incompativeis com o estilo de
vida cristdo e para praticar encantamentos, atitude proibida para pessoas que seguem

o cristianismo.

Esta expans&o sobre a vida de Anfiono e Arion e sobre a lenda de Orfeu néo
teria sido necessaria para um interlocutor da época de Clemente, porque a Odisseia,
assim como as Metamorfoses, eram conhecidas dos intelectuais alexandrinos, e
certamente diversos ditrambos e canticos de Arion eram entoados em varios
momentos da vida publica em Alexandria. Se ndo o fosse assim, haveria mais

delongas no Protréptico sobre estes homens. Clemente manifesta seu menosprezo

583 CLEMENS, 1934, p. 71.
584 OVIDIO: As metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983. p. 201-202.



193

por estes trés referenciais, nem sequer tornando a mencionar os outros que

possivelmente foram perdidos no tempo.

De acordo com meu ponto de vista, aquele tracio [Orfeu], e o tebano [Anfiono]
e o metimneu [Arion] eram indignos de serem considerados homens, na
verdade, enganadores, que sob a guisa da musica traziam perdigdo para a
vida humana e, estando eles préprios possessos por magia elaborada como
que por um demdnio para sua propria perdicao, celebravam atos sacrilegos
em suas orgias, transformando assim o sofrimento humano em objeto de
veneragao divina e seduzindo assim a humanidade a idolatria, sim, com
pedras e paus, isto &, com estatuas e imagens, edificando de fato a perversao
da religido paga e subduzindo assim a verdadeiramente gloriosa liberdade
daqueles que viviam debaixo dos céus como cidadéos livres através de suas
musicas e canticos magicos sob o jugo da mais infima escraviddo. Mas meu
cantor ndo € assim; ele veio para destruir em breve a servitude dos deménios
tirAnicos e ao nos conduzir ao jugo leve e filantrépico da piedade, ele
conclama aqueles que foram langados sobre a terra de volta para os céus.58

Clemente apresenta severissimas acusagdes contra a religiosidade de seu
contexto, cuja explanagao tomara o restante da explicagcao do Protréptico. Clemente
n&o critica o estilo musical de Anfiono, Arion, e Orfeu, mas sim a intencionalidade em
suas musicas. Por empregarem a musica para propagarem novos deuses a povos
que, conforme Clemente, ainda nao praticavam a idolatria, merecem a mais hedionda
repreensao do tedélogo alexandrino; os louvores a falsos deuses e musicas magicas

nao tém a minima chance de competir com as musicas de Cristo.

Clemente passa a descrever as obras de Cristo a partir de referéncias biblicas,
comparando Cristo com um compositor e cantor. A musica de Cristo consegue
devolver a um ser humano caido em pecado o aspecto de humanidade que ele
perdeu. Clemente entende que determinados animais podem ser compreendidos

como alegoria para estilos de vida em inconformidade com a Palavra de Deus.

Somente ele [Cristo], dentre todos os viventes, domou 0s animais mais
selvagens, os seres humanos, tanto os passaros, isto &, os irresponsaveis,
quanto os animais rastejantes, isto €, os enganadores, e ledes, isto é, os

585 CLEMENS, 1934, p. 73-74. (Tradugdo nossa). Original: Nach meiner Ansicht waren jener Thraker
und der Thebaner und der Methymnéaer, Manner, nicht wiirdig dieses Namens, in Wahrheit Betriiger,
die unter dem Deckmantel der Musik Unheil iiber das Menschenleben brachten und, selbst von
kunstvoller Zauberei wie von einem Ddmon zum Verderben besessen, Freveltaten in ihren Orgien
feierten, menschliches Leid zum Gegenstand goéttlicher Verehrung machten und so zuerst die
Menschen zum Gétzendienst verfiihrten, ja in der Tat mit Stein und Holz, d. i. mit Statuen und Bildern,
die Verkehrtheit heidnischer Religion aufbauten und jene wahrlich herrliche Freiheit derer, die unter
dem Himmel als freie Blirger lebten, durch ihre Lieder und Zaubergesénge unter das Joch der
&dulBersten Sklaverei spannten. Aber nicht so ist mein Sénger; er ist gekommen, um binnen kurzem
die bittere Knechtschaft der tyrannischen Démonen zu zerstbéren; und indem er uns zu dem sanften
und menschenfreundlichen Joche der Frémmigkeit hinfiihrt, ruft er die auf die Erde Geschleuderten
zum Himmel zuriick.



194

irasciveis, e porcos, isto €, os luxuriosos, e lobos, isto €, os que sao avidos
pelo roubo. Pedra e madeira sédo, porém, os néscios; sim, um homem caido
em ignorancia € menos sentimental que uma pedra.58¢

Esta tabela de conversdo entre alegorias de animais e estilos de vida
pecaminosos é fundamentada e aplicada na Escritura Sagrada. Clemente cita a
passagem de Mateus 3,9, na qual Jodo Batista clama aos fariseus e saduceus —
“porque eu vos digo que, mesmo destas pedras, Deus pode suscitar filhos a Abrado”,
explicando que se refere a seres humanos decaidos a tal nivel que invocavam idolos

de pedra para Ihes ajudarem — os pagaos.>8’

No mesmo capitulo, no versiculo 7, 0 mesmo Joao Batista critica os fariseus
e saduceus, chamando-os de “raga de viboras”. Clemente depreende que tinham
praticado o engano, mas poderiam ser restaurados e salvos caso se entregassem aos
cuidados de Cristo.®® Os dois episodios se encontram também no capitulo 3 do

Evangelho de Lucas.

Os lobos sao depreendidos a partir das cartas paulinas, nominalmente dos
escritos a Timoteo. Stahlin identifica 1Tm 6,11 e 2Tm 3,17 como fonte para esta
afirmacao, pois |a Paulo afirma a Timo6teo que existem “lobos em pele de cordeiro”.
Os porcos e ledes ndo constam na respectiva pericope, mas se arrola Tito 3,3-5 como

fundamentacgao. La consta:

Porque também ndés éramos noutro tempo insensatos, desobedientes,
extraviados, servindo a varias concupiscéncias e deleites, vivendo em malicia
e inveja, odiosos, odiando-nos uns aos outros. Mas quando apareceu a
benignidade e amor de Deus, nosso Salvador, para com os homens, nao
pelas obras de justica que houvéssemos feito, mas segundo a sua
misericérdia, [nos salvou pela lavagem da regeneragéo e da renovagao do
Espirito Santo].

Clemente argumenta que o simples ouvir da pregacao de Cristo, que ele
chama de musica, pode reverter essas pessoas desfiguradas pelo pecado em seres
humanos reconheciveis. A parte da citagao entre parénteses foi omitida por Clemente.

O tedlogo alexandrino passa a explicar porque considera a Cristo um musico, e faz a

586 CLEMENS, 1934, p. 74. (Tradug&o nossa). Original: Er allein unter allen, die je lebten, zdéhmte die
wildesten Tiere, die Menschen, sowohl Végel, das sind die Leichtfertigen, als kriechende Tiere, das
sind die Betriiger, und Léwen, das sind die Jdhzornigen, und Schweine, das sind die Wolliistigen,
und Woilfe, das sind die Raubgierigen. Stein und Holz aber sind die Unverniinftigen; ja noch
gefiihlloser als Stein ist ein Mensch, der in Torheit versunken ist.

%7 CLEMENS, 1934, p. 74.

58 CLEMENS, 1934, p. 74.



195

alegoria a partir de uma citagao de origem desconhecida — talvez de algum louvor da
comunidade cristad de Alexandria. Cristo toca o ser humano como um instrumento. A
citagdo — “pois tu és para mim flauta e harpa e templo”>®° — é desdobrada da seguinte
forma: a harpa representa a harmonia na vida humana, o Espirito Santo (em grego,
Trvelua pode significar “vento” e “espirito”) perpassa o ser humano como o vento
atravessa a flauta para causar sons agradaveis, e o templo, isto €, o corpo humano,
se torna morada de Deus.5% O Cristo ndo é sé o cantor, mas também é a nova musica,
nova em relacido ao erro no qual o ser humano estava antes de conhecé-lo, mas muito

mais antiga que tudo o que ha, afinal, tudo foi criado por meio dele.5°"

A teologia protestante veio a compreender mais tarde que o pecado pode
persistir como forgca dominadora da vida até mesmo em pessoas ja parte de uma
comunidade cristd, mas decaidas em ignorancia das coisas sagradas. Assim, Lutero
aplica esta passagem da carta de Tito a lideres politicos de sua época, os quais,
apesar de serem cristdos de nome, ndo governavam senao para proprios fins — é
necessario ser paciente para com essas pessoas € entender que s6 Jesus pode
mudar a vida de um ser humano, assim como mudou a vida de quem percebe o erro

no irmao de fé.592

O mesmo Lutero alerta, no mesmo documento, que o acesso a Cristo se da
pelo batismo e se consolida pela comunh&o ao redor da ceia e da Escritura — s6 a
pessoa regenerada em Cristo ouve e guarda a doutrina com prazer.>®3 Beira ao
impossivel que Clemente, ao falar do corpo como morada do Espirito Santo esteja
pensando em outro modo sendo o batismo e a vida de fé dentro da igreja, apesar de

omitir a frase que se refere ao banho de regeneracgao.

Uma pergunta que pode ser levantada € aquela pela razdo da omisséo da
ultima parte de Tt 3,5 no Protréptico. As pesquisas do filésofo e tedlogo evangélico
suico Adolf Schlatter levam a crer que a adicdo do termo “nos salvou pela lavagem da
regeneracao e da renovacado do Espirito Santo” ao quinto versiculo ndo goza de

unanimidade. Assim, Schlatter compreende que a primeira parte do versiculo 5, como

589 CLEMENS, 1934, p. 76.

590 CLEMENS, 1934, p. 76. (Tradugao nossa). Original: Denn du bist mir Harfe und Fléte und Tempel

591 CLEMENS, 1934, p. 76-77.

592 | UTERO, Martinho. Anotagées de Lutero sobre a Epistola de Tito. /n: Obras Selecionadas. Sao
Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 629-630.

593 LUTERO, 2008, p. 636-637.



196

citado em Clemente, € uma unidade de sentido, e a ultima, aqui omitida, deve ser
traduzida em uma so6 frase junto com o versiculo 6.5 Considerando que a atual
divisdo de capitulos e versiculos era inexistente na época de Clemente, nada impede
que ele tenha tido esta concepgao acerca deste texto paulino e citado de acordo com

sua acepcao.

Clemente apresenta a atividade de Cristo deste modo: Primeiro Cristo criou e
deu a vida, depois ele ensinou a viver a vida de forma boa, e, por fim, trara a vida
eterna. Assim, ha trés vindas do Filho, das quais duas ja ocorreram e uma ainda esta
por ocorrer.®® Aparenta que Clemente queria harmonizar a economia de Cristo com
uma obra filoséfica conhecida de seu contexto, a “Politica” de Aristoteles; Stahlin

acusa uma paralela com um trecho deste livro.

Admira a sutileza e a propriedade de entretecer elementos da cultura e
filosofia mediterraneas e aproveita-los para o fim de apresentar Cristo. O jogo de
palavras “viver” e “viver bem” — que se aplicam a Jesus como aquele por meio do qual
todo ser vivente foi criado, e depois como aquele que veio ao mundo e pregou em
Israel — encontra-se também no seguinte trecho da Politica: “A sociedade formada por
inumeros pequenos burgos [i. e., povoados] constitui-se uma cidade completa, com
todos os meios para se prover, e tendo alcancado, por assim dizer, a finalidade que
se tinha proposto. Existindo, sobretudo, pela necessidade mesma de viver, ela

subsiste para uma existéncia feliz [bem-viver].”5%

Até entdo, a paralela entre Aristételes e Clemente ndo parece sequer digna
de mencgao — Clemente teve acesso a maior biblioteca do mundo antigo, e de nada
admira que uma obra como esta, disponivel certamente também em bibliotecas muito
menos imponentes, tenha influenciado seu pensamento. O que causa a admiragao é

o caminho que Clemente trilha na abordagem do assunto.

Em primeiro lugar, Cristo € maior que Aristételes, que sequer € mencionado
nominalmente neste livro do Protréptico, afinal, na sua ultima vinda, Ele trara a vida
eterna, algo que a Politica de Aristételes jamais poderia comportar. Em segundo, e

isto so fica claro apds o estudo da “Politica”, o sistema de Cristo € muito melhor que

594 SCHLATTER, Adolf. Die Briefe an die Thessalonicher, Philipper, Timotheus und Titus:
Ausgelegt fur Bibelleser. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1953. p. 227.

595 CLEMENS, 1934, p. 77.

5% ARISTOTELES: Politica. Sdo Paulo: Martin Claret, 2001. p. 13-14.



197

aquele proposto por Aristoteles. Enquanto este julga a escravidédo coisa necessaria e
boa e imprescindivel para o funcionamento da sociedade — e entende o escravo como
digno de escravidado pela suposta inferioridade da sua alma a alma de seu senhor%%”
— Jesus garante a libertagdo da humanidade inteira por causa da superioridade de sua
prépria alma, que, sem pecado, foi sacrificada em favor de uma humanidade
irreparavelmente inferior (integralmente contaminada pelo pecado), e a faz
precondi¢cdo para a admisséo na sua Cidade, a igreja composta de muitos povoados
espalhados no mundo inteiro. Ndo se pode imaginar com clareza suficiente com
guanta emocao esta noticia de salvagao foi recebida pelas camadas populares menos

favorecidas de Alexandria.>%8

Este pensamento sobre a economia de Cristo foi aproveitado mais tarde por
Severiano de Gabala. Este tedlogo sirio, considerado santo em igrejas monofisitas
egipcias e etiopes e pouco conhecido no Ocidente, foi pregador em Constantinopla
desde por volta de 398-99 e entrou em controvérsias teoldégicas com Jodo Crisdstomo
por volta de 403, conforme a biografia do tedlogo catdlico teuto-portugués Karl-Heinz
Uthemann.>% As datas de nascimento e falecimento de Severiano sdo desconhecidas.
No seu quinto sermao sobre a criagdo do mundo, Severiano explica a partir do inicio
do livro do Génesis que os trés tipos de arvores no Paraiso representam as trés ideias
de viver, viver bem e viver eternamente. Severiano aponta as arvores da seguinte
forma: as comestiveis eram as arvores para viver, e nao comer da arvore do bem e
do mal seria o viver bem — no que o ser humano fracassou. Viver para sempre seria o
fruto do comer da arvore da vida, que foi proibida a Adao e Eva apés a queda do
pecado e teria se tornado o prémio pela abstinéncia da arvore do conhecimento do

bem e do mal.6%

597 ARISTOTELES, 2001, p. 19.

5% O dialogo com filosofias da época, sem langar mao dos fundamentos da fé, parece ter sido uma
caracteristica da escola alexandrina. Assim, na obra anterior, constatou-se que Atanasio de
Alexandria usou de categorias e termos neoplatdnicos para explicar a natureza de Deus de acordo
com a fé crista. Cf. STRELOW, 2020, p. 65-66.

59 UTHEMANN, Karl-Heinz. Severian von Gabala. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tdbingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 7, p. 1239.

600 SEVERIANUS, Gabalorum Episcopus. De mundi creatione Oratio V. In: MIGNE, Jacques-Paul.
Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda,
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum,
sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]:
J-P. Migne, 1862. v. 56, p. 480. [Observagéao: o volume tem duas paginas com este numero e a aqui
referida é a ultima delas.]



198

As informagbes de Severiano de Gabala sobre o Génesis complementam e
exemplificam a doutrina de Clemente sobre as economias de Cristo, apesar de que o
nome de Clemente ndo € mencionado no texto em questdo. Nao € impossivel que
escritos de Severiano, ou inspirados por ele, tenham sobrevivido no meio catdlico e
ocidental. Esta teoria se baseia no modo que Martinho Lutero se aproxima do Génesis

na sua “Prelecdo ao Génesis”.

O tedlogo aleméao, cuja obra ja foi alvo de citagbes anteriormente nesta tese,
entende que o Adao que desobedeceu era um “Adao intermediario”’, isto é, era justo
por natureza, mas ainda suscetivel ao engano, assim como 0s anjos que cairam nas
elucubragdes de Satanas e vieram a se tornar demonios.?%?2 Assim, na compreensao
de Lutero, haveria para Addo uma vida futura na qual este problema da
susceptibilidade ao engano seria removido, e que esta vida também se abre para as

pessoas cristas apos a morte.%03

Desta forma, Deus nao se deixou deter de seu plano de fazer a humanidade
viver eternamente, mas criou varios remédios para conter e proibir a acao perniciosa
de Satanas. Além de ciéncias humanas e divina, como a teologia — cujo centro é a
Biblia — o direito, a medicina e outras mais, para suprir ainda que debilmente a
sabedoria de Adao perdida na queda,®®* o mais amargo e importante remédio ¢ a
esfera politica da vida humana, sem cujo rigor as paixdes oriundas da queda viveriam
soltas e praticamente quase nenhum ser humano poderia ser salvo e ninguém poderia

viver em paz.59°

O ludibrio de Satanas nao se restringe ao momento da queda; o interesse do
inimigo da humanidade em separa-la de sua salvagdo nao diminuiu, e estava vivo e
visivel em Alexandria. Para explicar as pessoas que liam seu livro em Alexandria a
obra de Satanas e a resposta de Jesus, Clemente se vale de uma figura macabra,
mas aparentemente comum no mundo antigo, pois Stahlin encontra nada menos de
quatro possiveis citagcbes para esta referéncia, e ndo é impossivel que eventos

recentes dos quais nédo se tém mais registro houvessem comovido Clemente a fazer

601 | UTERO, Martinho. Textos selecionados da prelegcio sobre Génesis. In: Obras Selecionadas.
Sao Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 141-142.

602 ] UTERO, 2014, p. 142.

603 | UTERO, 2014, p. 141.

604 | UTERO, 2014, p. 136.

605 ] UTERO, 2014, p. 135.



199

a comparagao. Satanas, segundo Clemente, “escraviza e tortura através de sua magia
a humanidade até agora, ao executar, como me parece, 0 mesmo castigo sumario
que aqueles barbaros, que amarram seus prisioneiros de guerra a cadaveres, até que
tenham apodrecido junto com eles.”% Clemente compara a supersticdo e fé nos

idolos as amarras, e os idolos aos cadaveres, porque sao mortos.5%7

Ainda muito antes de sua vinda como homem, o Logos (Verbo em grego)
mostrou compaixdo com a humanidade. Na compreensao de Clemente, ele guiou
Moisés e os profetas a verdade. A sarca ardente, e as colunas de nuvem e de fogo,

em Exodo 3,4 e 13,21, sdo formas da admoestacéo de Cristo & obediéncia.t%®

A opiniao em circulos judaicos de Alexandria sobre a sarga ardente divergia
um tanto daquela que Clemente apresenta, porém, ha paralelas. Quando se analisa o
que pensava Filon de Alexandria sobre o assunto da sarca ardente, percebe-se que
o fogo da sarga é especificado como os perseguidores da comunidade judaica, que
se encontravam no governo do Egito na época de Moisés, e com qualquer um que
cometa injusticas em geral;®%° a sarca é a prépria comunidade judaica e sofredores de
qualquer tipo de injustica em geral;®' a luz da sarca é identificada como parecida com

Deus, nos seguintes termos:

No meio da chama havia uma forma de singular formosura, sem semelhanca
com objeto visivel algum, imagem de aparéncias de todo divinas, claridade
que resplandecia com um brilho superior a da luz do fogo; tal que bem poderia
pensar-se que se tratava de uma imagem daquele Que E. Porém chamemo-
la, melhor, “mensageiro”, dado que seguramente anunciava futuros eventos,
mediante uma grandiosa visdo em meio de um siléncio mais eloquente que a
palavra.6!

606 CLEMENS, 1934, p. 79. (Tradugdo nossa). Original: knechtet und quélt durch ihre Zauberei die
Menschen noch jetzt, indem sie an ihnen, wie mir scheint, die gleiche Todesstrafe vollzieht wie jene
Barbaren, die ihre Kriegsgefangenen an Leichen fesseln sollen, bis sie mit diesen zusammen
verwesen.

607 CLEMENS, 1934, p. 78.

608 CLEMENS, 1934, p. 79.

609 FiLON DE ALEJANDRIA. Sobre la vida de Moisés |. In: Obras completas de Filon de Alejandria.
Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 4, p. 23.

610 FILON, 1976, p. 23.

611 FILON, 1976, p. 23. (Tradug&o nossa.) Original: En medio de la llama habia una forma de singular
hermosura, sin parecido con objeto visible alguno, imagen de apariencias del todo Divinas, claridad
que resplandecia con un brillo superior al de la luz del fuego; tal que bien podria pensarse que se
trataba de una imagen del Que Es. Pero llamémosla, mas bien, “mensajero”, dado que seguramente
anunciaba futuros sucesos, mediante una grandiosa vision en medio de un silencio mas elocuente
que la palabra.



200

Nao é dificil imaginar que Clemente e os demais intelectuais de Alexandria
que professavam o cristianismo compreendiam este “mensageiro” como o proprio
Cristo ou uma figura dele. A acédo salvadora em meio a injustica pode se referir,

conforme esta ldégica, a crucificagao.

Este Filon, que viveu em Alexandria por volta de 20 a. C até 45 d. C,%'2 sendo,
portanto, contemporaneo de Jesus, defendia a tese que o Pentateuco é a suprema
filosofia, e que todos os fildsofos gregos de renome tivessem aprendido com este livro
a filosofar.6'3 Sua teologia influenciou muito a Igreja Antiga — o tedlogo judeu ortodoxo
Michael Mach confirma que Eusébio de Cesareia e Ambrdsio de Mildo se valeram de

suas opinides.t14

Como nem os sinais do Exodo nem a fala dos profetas, pelos quais o proprio
Logos doutrinou, conforme Clemente, foram suficientes, o préprio Logos se fez carne,
para salvar toda a humanidade. Desta forma, Jesus Cristo tem muito interesse na
salvagdo da humanidade e nenhuma culpa em sua perdigdo, porque ele envia
mensageiros a convida-la a salvagao, e ele mesmo foi ao extremo para convidar toda
a humanidade ao Reino de Deus, mas pessoas ainda se perdem pela sua admiravel
resisténcia a salvagao; Clemente de Alexandria explica que Deus se humanizou para

que o ser humano pudesse ser divinizado.6'®

Esta descoberta da troca milagrosa ressoa ndo apenas em outros escritos
patristicos, mas também harmoniza com a teologia da Reforma e do contexto da
mesma. Assim, o andnimo que escreveu a carta a Diogneto retrata o mesmo assunto.
O tedlogo estadunidense Brandon Crowe apresenta a opinido do tedlogo da Igreja
Antiga de identidade ignorada, analisando exegeticamente a partir de fontes gregas
que a crucificacao e sofrimento de Cristo podem ter sido interpretados pelo anénimo
como obra criadora e redentora, como apenas o Deus pelo meio do qual tudo o que
existe foi criado seria capaz de fazer.6'® Conforme pesquisas que antecederam a
redacao da presente tese de doutorado, a obra a Diogneto foi redigida muito

612 MACH, Michael. Philo von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopéadie. Berlin: De Gruyter,
1996, v. 26, p. 523.

613 MACH, 1996, p. 529.

614 MACH, 1996, p. 529.

615 CLEMENS, 1934, p. 80.

616 CROWE, Brandon. Oh, sweet Exchange! The soteriological significance of the Incarnation in the
Epistle to Diognetus. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft
und die Kunde der alteren Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p. 106.



201

provavelmente no século 11,6"” portanto, pode ser contemporanea ou anterior ao
Protréptico. O conceito de semelhanca a Deus daquela carta é de imitagdo de Deus,
somente possivel apds o ingresso na nova religido, e se manifesta em, como Deus,

ajudar as pessoas necessitadas.'®

Nao admira que estas compreensdes sobre divinizagdo e troca milagrosa
tenham penetrado no universo teoldgico da Alemanha do século XV e XVI — ha
evidéncias que a compreenséo de que o sacrificio de Cristo tinha um significado além
de si proprio estava enraizada em escolas de interpretacédo biblica na Alemanha do
século XV. O fildlogo Hans-Ulrich Riegger e a fildloga Annelies Hammig, ambos
suicos, analisaram a primeira tradu¢ao da Biblia ao alem&o moderno conhecida pela
comunidade académica — aquela que Jodo Mentelino publicou em 1466 em
Estrasburgo — e chegaram a conclusdo que a passagem do Salmo 22 citada em
Marcos 15,34 — “Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste?” — foi interpretada
de modo diferente de varios comentaristas atuais.?'® Sem poupar criticas ao desleixo
de pessoas pesquisadoras que se escusam de analisar filologicamente os textos
originais da Biblia e partem diretamente a analise de tradu¢des e comentarios, a cuja
atitude eles atribuem a auséncia de variantes de tradugao e interpretagcdo em tedricos
recentes, eles compreendem que o texto pode ser traduzido como “para que” e nao
“por que”.®?0 Assim, Jodo Mentelino aduz “Meu Deus, meu Deus, para que me

deixaste”.62"

Ruegger e Hdmmig analisaram a traducdo da Biblia de Zurique em 1531 e
uma interpretacgao feita por Lutero em 1522 sobre o Salmo 22, nas quais prevalece a
tradugao do hebraico “nnYy” pelo termo “warumb”, o qual foi interpretado como “warum”
no alem&o moderno, que se usa como pergunta pela causa, ndo necessariamente

pela finalidade.®?? Se Lutero interpretou “nn%” de fato como pergunta pela causa ou

617 STRELOW, 2020, p. 34.

618 CARTA a Diogneto. /In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas.
Sao Paulo: Paulus, 1995. p. 27-28.

619 RUEGGER, Hans-Ulrich. HAMMIG, Annelies. Mein gott: varzuo hastu mich gelassen? Philologische
Annaherung an eine theologische Frage. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift fiir die
neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der édlteren Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p.
40-41.

620 RUEGGER/HAMMIG, 2011, p. 41-42.

621 RUEGGER/HAMMIG, 2011, p. 41. (Tradugdo nossa). Original: Mein gott mein gott: varzuo hastu
mich gelassen?

62 RUEGGER/HAMMIG, 2011, p. 42-43.



202

pelo fim, é tarefa para a comunidade pesquisadora de filologia responder; pelo estudo
da teologia do reformador, é possivel garantir que Lutero compreendia o sacrificio de
Cristo, durante o qual o salvador profere esta pergunta a Deus conforme a narrativa
de Marcos 15, como carregado de uma finalidade, e esta era a troca milagrosa. Assim
Lutero afirma a Margarida de Brunsvique em um sermao de 1519 que, pela comunhao
da eucaristia, a pessoa crista recebe um sinal de que o Cristo a fez consorte de toda
a sua riqueza e assumiu todos os pecados dela e de toda a cristandade, sendo que
os beneficios de Cristo e os maleficios da humanidade passam a ser comuns a Cristo

e a humanidade.®?3 Nisto consiste a troca milagrosa.

Desta forma, o conceito da humanizagdo de Deus — Deus feito humano e
consorte de toda a miséria humana — e divinizagcdo do ser humano — ao menos, de se
tornar consorte das riquezas de Cristo — permanece na teologia luterana. A
consequéncia que Lutero apresenta da troca milagrosa, a saber, que a comunidade
cristd se ajuda mutuamente contra males materiais e espirituais,®?* parece estar na
mesma linha de pensamento que a carta a Diogneto e o Protréptico. Ainda que Lutero
nao use o termo divinizagdo, a consequéncia permanece a mesma — 0 ser humano
vem a se tornar caridoso, buscando seguir o exemplo da caridade do Deus da igreja

crista.

Pensadores modernos ligados a teologia protestante confirmam que a
admissdo a comunhdo eucaristica comporta a pratica da caridade para com as
pessoas pobres como consequéncia natural e extensdo necessaria desta mesma
comunhdo. Assim, o professor canadense de teologia Dirk Lange, historiador e
liturgista no Luther Seminary de St. Paul, em Minesota, escreve que uma vivéncia de
fé luterana do sacramento levou historicamente a pratica de caridade e deveria fazé-

lo também em tempos atuais. Citando o tedlogo,

Na distribuicdo de Deus, Deus nos conforma a Cristo na assembleia, e Deus
nos conforma a Cristo no préximo sofredor. O evangelismo pode entédo
acontecer, ndo como nossa obra, mas como obra de Deus da real comunhao
no mundo. A imediatez do sacramento, da revelagado de Deus, é expressada
simbolicamente, em linguagem e em gesto. Uma das recomendacgbes
primordiais das regulacbes iniciais para igrejas da Reforma
(Kirchenordnungen) foi que sempre houvesse uma caixa comum para 0s

623 | UTERO, Martinho. Um sermao sobre o Venerabilissimo Sacramento do Santo e Verdadeiro Corpo
de Cristo e sobre as Irmandades. In: Obras Selecionadas. Sao Leopoldo: Sinodal, 1987. p. 429-
430.

624 | UTERO, 1987, p. 431.



203

pobres. Depois de um longo capitulo sobre o uso e abuso da missa (e
instrugdes de como a missa deveria ser representada), o Pastor Johannes
Bugenhagen prossegue com um capitulo sobre a caixa comum. A linha da
eucaristia até a caixa comum, embora nao explicitamente afirmada, é
fortemente sugerida. “Todas as tentagdes (literalmente ‘gritos por ajuda’) do
corpo e da alma de nossos irmaos [e irmas], sejam ricos ou pobres, deveriam
ser minhas”. Nao deveria haver compartilhamento na Santa Comunhao sem
este compartilhamento na condigdo humana. No entanto, agora a correlagao
entre os dois ndo é “extrinseco”, isto é, ndo é causa e efeito, ndo “eu fago
isso para que... ou por causa de...”, mas antes € “viva”, isto €, a promessa de
Deus esta vivendo a liturgia na dor do mundo. A linguagem simbdlica da
liturgia, o modelo de culto, é a linguagem de fé e amor, a linguagem de
comunhdo com o outro.62%

A distribuicdo de Deus — ou seja, do Cristo sacramentado — tem como
consequéncia direta o auxilio a pessoas necessitadas. E admiravel perceber como
esta compreensao perpassa quase dois milénios de teologia sem que muito tenha se
alterado neste assunto do século Il até o XXI|. Pode-se afirmar, sem medo de errar,
que a esséncia de toda a religido cristd esta apresentada aqui — um culto de
comensalidade do Corpo e Sangue de Cristo que compele a caridade, e a todo tempo,
o Verbo de Deus interage nesta comunidade comensal, seja por meio da insta e reta
pregacgao, seja por meio de sua autodadiva no sacramento, seja durante o servigo as

pessoas necessitadas.

Clemente ainda se refere a necessidade de aderir-se a igreja. A profecia sobre
a mulher estéril é interpretada, assim como por Ireneu, como a geracao de filhos
espirituais para Cristo em meio as nagdes.??®¢ Como foi analisado acima (confira a
p.192), trata-se provavelmente de uma referéncia ao batismo. Esta opinido nao
apenas encontra referéncia no contraste com a teologia irenaica, mas também na

conclusao do livro | do Protréptico.

O tedlogo alexandrino termina o seu primeiro livro da série “Protréptico” com
um apelo a conversao. Valendo-se de Joao 10,7-9 e Mateus 11,27, ele compara a
Cristo com uma porta de um santuario. Ele explica que ha um ritual de purificacéo
para entrar no santuario e que este é a santificacao da vida em Cristo. A chave para

abrir a porta é a fé; a quem a porta foi aberta pela fé, ele ou ela pode enxergar Deus.5%’

625 | ANGE, Dirk G. Lutero e o sacramento da santa comunhdo: uma comunhdo real. Tear
Online: liturgia em revista, Sdo Leopoldo, v. 1, n. 2, p. 92-100, 2012. Disponivel em:
http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463. Acesso em 10/05/2023.

626 CLEMENS, 1934, p. 81.

627 CLEMENS, 1934, p. 81-82.


http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463

204

Para conclusao da abordagem intentada sobre o primeiro livro do Protréptico,
ressalta-se a metodologia de Clemente de Alexandria. Ao redigir seu livro a
intelectuais de seu tempo, ele busca granjear a atengdo de suas pessoas
interlocutoras ao dialogar com momentos marcantes para a sociedade. As musicas
mais ouvidas nas ruas e casas de celebragéo paga, a filosofia lida na biblioteca que
deu renome a cidade, o escandalo humanitario que o sistema escravagista vitalicio e
hereditario do Império Romano produzia e as atrocidades cometidas por homens
barbaros que eram noticiadas do exterior com horror e espanto nas classes sociais
que tinham écio e interesse para se ocupar com tais informacgdes, tudo isto serve, ao

menos neste livro, como ponto de partida para reflexdes teoldgicas.

Interessa notar que Clemente n&o termina o livro | do Protréptico com
afirmagdes — muito antes, usa termos de dificil compreensdao que necessitam de
bibliografia adicional para seu esclarecimento. Clemente aduz seu publico das
vicissitudes da sociedade a uma porta fechada — a porta para o Santuario no qual vive
Deus, junto a quem est&o todas as solugdes para os problemas do mundo pecador e
vicissitudineo. A redacdo desta tese, que ocorreu também nos compéndios de uma
biblioteca notéria, a maior biblioteca protestante da América Latina, n&o faltaram
meios para encontrar solugdes para desvendar alguns dos enigmas propostos pelo
egipcio — se bem que muitas das referéncias usadas por Clemente de Alexandria
talvez nunca mais sejam compreendidas porque as obras empregadas né&o

sobreviveram o tempo.

O estado de coisas nos primeiros circulos de leitura do Protréptico era o
oposto. As referéncias culturais de Clemente eram suficientemente conhecidas ao
publico pagao; entretanto, como foi suficientemente evidenciado, ndo € possivel tentar
compreender Clemente sem conhecimentos sobre autores da tradi¢cao crista, e parece
ilégico que uma pessoa pesquisadora consiga ou sequer queira compreender padrdes
como a dependéncia da caridade praticada pela cristandade do sacramento
eucaristico sem a fé — a chave que abre hermeneuticamente a compreensao das
coisas de Deus e pragmaticamente a pessoa fiel a compreensado de seu papel no

mundo, a partir dos carismas que o Espirito Ihe dispensa.

Clemente 1é a sua sociedade. Ele se depara com um showbusiness
depravado e irrelevante para o melhoramento da vida publica; com um sistema

escravagista vitalicio e hereditario que asfixia qualquer esperanga de uma sociedade



205

justa; com uma filosofia que constréi cidades com injustica e opressao; e com noticias
desesperadoras do exterior, no qual, além de todos estes problemas também
vigorarem, o sofrimento € ainda maior, porque além da vicissitude do sistema, as

liderancgas locais se sobressaem em crueldade.

Ele conhece a solugao; ele conhece musicas espirituais que elevam o coragao
a Deus; conhece um principio de libertagdo capaz de alavancar o Egito da miséria;
conhece uma Cidade eterna baseada em uma filosofia inerrante, na qual ndo apenas
a sua nagao, mas toda a humanidade da face da terra podera obter cidadania plena,
e conhece os documentos e procedimentos necessarios para que assim seja feito, de

acordo com a ordem irrevogavel do Rei dos Reis.

Porque entdo Clemente ndo desenvolve logo uma teologia batismal e
eucaristica sem rodeios e ressalvas, como o fizeram outros antes e depois dele? Uma
hipétese desponta, e o restante da analise do Protréptico confirmara ou derrubara esta
hipétese. Aparenta que Clemente deseja introduzir a sua comunidade interlocutora a
fé — a chave que abre o Santuario — passo a passo, e antes de apresentar a fé, quer
destruir qualquer sobra e sombra de aderéncia a outras convicgdes que anulem a fé.
O decorrer da elaboracdo da tese ha de confirmar ao menos a teoria acerca da

destruicdo de aderéncias a convicgdes fora da regra da fé crista.

4.2 PROTREPTICO - LIVRO Il - GENEALOGIA ETIMOLOGICO-HISTORICA DAS
RELIGIOES GREGAS

Este livro sera dedicado a origem histérica das religides gregas e a pesquisa
etimologica de termos usados no contexto destas religides. Iniciar-se-a com a
etimologia e em seguida, a maior parte da obra versara sobre o contexto histérico do
paganismo grego, com analises diversas baseadas em obras de autores reconhecidos
pelo contexto de Clemente, tanto filésofos pagaos como Evémero e Cicero, quanto o

fildsofo judeu Filon de Alexandria.

4.2.1 Etimologia de termos culticos do paganismo grego

Clemente inicia o segundo livro da série “Protréptico” apresentando analises
etimologicas de termos gregos relacionados aos cultos pagaos. Assim, ele deriva

MavTIKr}, um termo usado para a profecia em nome e sob espiritos de deuses pagaos,



206

de pavikn, “loucura”.62® Usando um jogo de palavras que perde o sentido fora do
idioma grego, o alexandrino chama os oraculos pagaos de “dxpnoTa XpRoTnua”, ou

seja, “oraculos inuteis”.62°

A pesquisa etimoldgica de termos culticos continua a respaldar a teoria de que
as religides pagas do contexto de Clemente ndo sdo derivadas de uma reflexao

filosofica, e sim de emocionalismo desenfreado. Citando o préprio Clemente,

Na minha opini&o, as palavras “orgias” e “mistérios” devem ser explicadas do
seguinte modo: “orgias” sdo derivadas da ira (6pyr)) de Deo [Brimo] contra
Zeus, e “mistérios” do sacrilégio (pUoog) que foi cometido contra Dionisio.
Mas, se quiseres derivar a palavra do atico Myos, o qual morreu durante uma
caga, conforme Apolodoro, também estou de acordo; entédo a gléria de vossos
mistérios consiste em uma celebracdo funeral. Também podes, porque as
letras se correspondem, compreender os mistérios como ‘mythérios’. Porque
eles cagcam (Bnpedouaoiv), se é que o fazem, os piores barbaros dentre os
tracios, os mais néscios dentre os frigios, os supersticiosos dentre os
gregos.530

Resta a pergunta se a etimologia praticada por tedricos recentes sustenta ou
refuta as proposi¢des do erudito egipcio. Na primeira afirmagéo, que a profecia paga
e a loucura tém a mesma raiz, ha evidéncias que possa ter havido um radical comum.
Assim, Liddell e Scott apontam que o verbo “paivoual”, relacionado a “paviki”, tenha
sido empregado tanto no contexto de loucuras ou iras desenfreadas quaisquer quanto
de consequéncias de relatadas possessdes por deuses como Baco no contexto de
festas pagas.®3! O fildlogo e lexicografo alemao Gustav Eduard Benseler explica que
o termo “pavTig” refere-se a uma pessoa que, em um momento de éxtase, recebe uma
revelagdo de uma divindade paga.®3? A similitude entre os dois universos conceituais
para o mundo grego de pensamento se destaca quando as pesquisas de Benseler

revelam que “pavtic” se deriva de um radical “pav”,%3 enquanto o radical do verbo

628 CLEMENS, 1934, p. 83.

629 CLEMENS, 1934, p. 83. (Tradugao nossa). Original: wertlose Orakelstétten

630 CLEMENS, 1934, p. 84. (Tradugdo nossa). Original: Nach meiner Meinung sind aber die Worte
Orgien und Mysterien in folgender Weise zu erkléren: Orgien ist abzuleiten von dem Zorn [6pyn] der
Deo gegen Zeus, Mysterien aber von dem an Dionysos veriibten Frevel [uuoog]; willst du aber das
Wort lieber von einem Attiker Myos ableiten, der nach Apollodoros auf der Jagd umkam, so ist es
mir auch recht; dann besteht der Ruhm eurer Mysterien in einer Begrébnisfeier. Du kannst aber
aulBerdem die Mysterien, da die Buchstaben einander entsprechen, als Mytherien auffassen: denn
wenn irgend welche, so machen solche Mythen Jagd [6npeuouaiv] auf die drgsten Barbaren unter
den Thrakern, auf die grélBten Dummkdpfe unter den Phrygern, auf die Abergldubischen unter den
Griechen.

631 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 484.

632 BENSELER, 1911, p. 573.

633 BENSELER, 1911, p. 573.



207

“baivopar” também é “pav” de acordo com o manual de Liddell e Scott.%3* Assim, a
teoria de Clemente n&o perde a validade, embora nao se possa reconstruir a pesquisa
bibliografica que Clemente perseguiu para levantar sua hipotese. Em um contexto de
valorizagdo da racionalidade como instrumento de obtengdo de conhecimento, o

trocadilho de “dxpnoTa xproTtnua” faz sentido.

A semelhancga entre as palavras gregas “opynR’, a ira, e “0pyia”, a orgia (que
em grego é neutro plural, indicando uma variedade de rituais), é bastante notoria. As
duas palavras se sucedem imediatamente no dicionario de Liddell e Scott,%3% mas nédo
ha referéncias cruzadas que possam indicar uma relagao etimolégica exceto o fato de
que iniciam com as mesmas letras. Benseler possivelmente discordaria de Clemente,

porque acredita que “opyia” se deriva de “EpyoVv”, ou seja, “trabalho.”636

Do ponto de vista puramente etimoldgico, a teoria de Clemente ndo é
indiscutivel. Mas o alexandrino nao acredita que o termo “orgia” se derive de qualquer
tipo de impulso iracundo, e sim da ira de Deo Brimo contra Zeus. Pape identifica a
divindade feminina Deo com Demeter.63” Para entender o contexto, portanto, é
necessario conhecer mais sobre Demeter e entender por que se irou contra Zeus na

mitologia grega.

A descricao da personagem em questdo que a filéloga tcheca llona Opelt
perfez pode ajudar a compreender situagdes que nao causariam dificuldades no
contexto alexandrino da época do autor, mas que ndo podem ser extraidos do
contexto vivencial da atualidade. Demeter era venerada como deusa do trigo na
antiguidade mediterranea, e seu culto tem origens anteriores a civilizagéo helénica.638
A ira de Demeter contra Zeus pode remeter a lenda de que Zeus tivesse consentido
que, sem aprovacao ou sequer conhecimento da mae ou da filha, o deus do inferno
Hades raptasse sua filha Cora e vivesse com ela como marido e mulher. Conforme o
mito, Demeter abandonou o Monte Olimpo e peregrinou pela regido do Mediterraneo,

vivenciando experiéncias diversas e instituindo templos e rituais para si propria em

634 L IDDELL/SCOTT, 1964, p. 484.

635 | IDDELL/SCOTT, 1964, p. 506.

636 BENSELER, 1911, p. 655.

637 PAPE, Wolfgang. Wérterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed. Braunschweig: Friedrich
Bieweg und Sohn, 1875. v. 1, p. 295.

638 OPELT, llona. Demeter. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 1957.
v. 5, p. 684.



208

varios lugares, até que Zeus e Demeter entraram em concordata, sendo que a partir
de comum acordo deles Cora passara dois tercos do ano com Demeter e um tergo no
inferno com seu esposo Hades. Os gregos antigos acreditavam que a descida de Cora

ao inferno era a causa do inverno.%3°

Considerando que o culto de Demeter antecedia a existéncia de civilizagao
helénica, é possivel que Clemente tenha afirmado isto com um viés historicista, e ndo
necessariamente etimologico — sendo que o jogo de palavras apenas auferiu
sagacidade a explicagdo. Quando se |é o Protréptico com este viés, pode-se
depreender que Clemente entendia as orgias celebradas em honra a Demeter como
0s mais antigos rituais orgiasticos existentes no mundo grego. Na hipdtese de
registros documentais do inicio deste tipo de atividade religiosa virem a surgir, e estes
confirmarem que as primeiras orgias em honra a Demeter foram celebradas para

rememorar sua ira para com Zeus, sera possivel refutar a etimologia de Benseler.

A terceira e ultima etimologia é a da palavra “mistério”; Clemente apresenta
trés possibilidades. Uma é a derivagdo do termo “sacrilégio”, por algum sacrilégio
(MUoog) cometido contra Dionisio, outra teria a haver com uma histéria que envolvesse

um homem de nome Myos, e ainda uma terceira se relaciona com o verbo “cacar”.

A pesquisa em manuais lexicograficos ndo apoia nem refuta a primeira das
teorias de Clemente. Liddell e Scott explicam que “pucog” quer significar algo impuro,
seja fisica- ou ritualmente, e que pode ser referido a abominagdes. O termo € neutro
e possui a terceira declinagdo.54? O termo “puoTripiov” é explicado como qualquer tipo
de mistério ou doutrina secreta, e frequentemente era usado no plural para identificar
celebracbes pagas. Liddell e Scott ainda adendam que esta palavra — diferente de
‘mania” ou “orgia” — encontrou espago dentro da teologia crista, manifestamente no
Novo Testamento, onde significa qualquer coisa relacionada a Deus incompreensivel

a humanidade.?*

A definicdo de Benseler sobre “ptcog” concorda com aquela proposta por
Liddell e Scott.?*2 No caso da palavra “puotrpiov”, Benseler aduz apenas o plural

como verbete, e explicita que se tratava de rituais que somente poderiam ser

639 OPELT, 1957, p. 683.

640 | IDDELL/SCOTT, 1964, p. 523.
641 L IDDELL/SCOTT, 1964, p. 523.
642 BENSELER, 1911, p. 611.



209

celebrados em determinadas datas e locais e cujas palavras e ritos jamais pudessem
ser usados com deboche — o contrario seria considerado sacrilego. A definicao
neotestamentaria de “puoTripiov”, que € a unica variante singular admitida pelo autor,

é traduzida como “sacramento”.843

A definicdo de “puoTtripiov” como derivada de “puoog” se encaixa muito bem
na teologia crista. Um sacrilégio abominavel, a morte do unico homem justo que ja
pisou a terra, Jesus Cristo, Deus encarnado, € relembrado no sacramento da
eucaristia, assim como as consequéncias favoraveis que este escandalo traz para
toda a humanidade. E tampouco € aceitavel para pessoas cristds que seus rituais
sejam celebrados por pessoas desautorizadas pelas suas comunidades, ou em
lugares improprios, separados da congregacao de pessoas fiéis ou sem intencéo de
levar a ela. Tanto pior é para as pessoas cristds quando pessoas zombadoras
inventam pseudobatismos ou jantares imitadores da eucaristia com o fim de

escarnecer a religiao crista.

E salutar que Clemente aduziu qual sacrilégio que fundamenta, conforme sua
explicagao, os mistérios pagéos — algo que ocorrera com Dionisio, conforme as lendas
do povo grego. Possivel que ele se refere aqui a lenda na qual os titas, gigantes da
antiguidade, aliciaram Dionisio ainda crianga para perto de si com brinquedos, para
depois dilacera-lo e comer sua carne. O filélogo classico alemao Manfred Wacht
explica que esta lenda, de fato, foi reaproveitada em rituais nos quais os iniciados
portavam brinquedos de criancas.®** Wacht ainda aduz que os mistérios de Dionisio
foram celebrados, até onde se tem noticia, a partir do século VI a. C.;%*5 n&o é possivel

garantir que sejam os mistérios mais antigos da Grécia.

As duas outras hipoteses aparentam menos provaveis e € possivel que
Clemente as adicionasse apenas como um trocadilho jocoso, e ndo como explicagao.
Nao foi possivel encontrar bibliografia sobre o atico Myos, e o verbo grego para cacar
— Bnpelw — possui em seu inicio um theta, enquanto puoTriplov se escreve com tau.
‘A cagca de Myos” — um neologismo que seria algo como “pubnpeia” em grego,

aparenta sequer ter sido pensada como nao mais que uma brincadeira.

643 BENSELER, 1911, p. 611.

644 WACHT, Manfred; RICKERT, Franz. Liber (Dionysos). In: Reallexikon fiir Antike und
Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 2010. v. 23, p. 70.

645 \WACHT/RICKERT, 2010, p. 78.



210

Portanto, etimologicamente, € plausivel afirmar que mantica — a profecia paga
— € derivado de mania, e ha ao menos indicios de que orgia — um tipo de ritual
celebrado a determinadas divindades — possa se originar do termo grego para “ira”.
Ha muito mistério sobre a origem do termo “mistério”, mas na religido crista, este
conceito condiz até certo ponto com o que propde o tedlogo alexandrino para mistérios

pagaos.

4.2.2 O culto de Afrodite interpretado a luz da filosofia de Evémero

Clemente de Alexandria prossegue com a analise de religides pagés a partir
de um viés historico. Assim, ele resgata uma tradicdo segundo a qual a “deusa”
Afrodite era em tempo de vida, uma prostituta no Chipre, e que um certo Ciniras do
Chipre criou uma celebracdo para homenagea-la, e a partir disto veio se

desenvolvendo uma religido .46

Stahlin apresenta citacdes de Arnébio Afro, um tedlogo africano posterior a
Clemente. Na sua obra “Contra os pagaos”, Arnébio afirma que este Ciniras era um
rei cipriota, e confirma a descricdo que Clemente apresenta sobre a vida profissional
da mulher.%*” Os pesquisadores escoceses Hamilton Bryce e Hugh Campbell, que
traduziram livros de Arnébio Afro ao inglés no final do século XIX, acreditam que o
texto de Arnobio foi escrito entre 297 e 303 da era cristd,4® posterior, portanto, a

Clemente de Alexandria.

Quem foi este Ciniras? A Grande Enciclopédia de Conversacao de Meyer tem

uma sucinta definicdo desta figura obscura.

Ciniras, no mito grego filho de Apolo, emigrou da Siria ao Chipre e fundou la
a cidade de Pafo. Ele introduziu 14 o culto de Afrodite, cujo magistério
sacerdotal primeiramente ele administrou e herdou aos seus descendentes
(Ciniradas). Ele gerou Adbdnis com sua propria filha Mirra ou Esmirna [..] e se
matou, quando veio a se conscientizar de seu sacrilégio. Por causa da
conexao de seu nome com o fenicio kinnor [grifo do autor] (“harpa” e “tibia”),

646 CLEMENS, 1934, p. 84-85.

647 ARNOBIUS. Seven books of Arnobius against the Heathen. In: ROBERTS, Alexander;
DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene Fathers: the writings of the
Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 484.

648 BRYCE, Hamilton; CAMPBELL, Hugh; Introductory Notice to Arnobius. /n: ROBERTS, Alexander;
DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene Fathers: the writings of the
Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 405.



211

ele foi considerado como autor dos canticos no culto de Afrodite e Adbnis e
como um dos mais antigos cantores e musicos.549

A enciclopédia Suda enfatiza a riqueza de Ciniras, e silencia sobre suas
capacidades artisticas; Ciniras foi tdo rico, pelo que a enciclopédia informa, que se
criou a expressao “rico como Ciniras” em sua memoria.° Em um artigo sobre o
desconhecido historiador Xenofonte do Chipre — ndo o notério Xenofonte de Atenas
que escreveu a Anabase — os escritores da Suda aludem ao livro espurio “Cipriaca”,
do qual afirmam que “também é este uma histdria de hipoteses eréticas sobre Ciniras,
Mirra e Adonis”.65" A improvavel, porém nio impossivel redescoberta da obra de
Xenofonte do Chipre poderia dar mais luz a uma personagem que provavelmente era
bem conhecida da autoria da Suda — usando a palavra “também”, da-se a entender
que havia mais material historiografico a mao — mas hoje em dia, permanece na
penumbra da mitologia. Ao menos, pode-se afirmar que se tratava de um homem
muito rico, sacerdote e provavelmente ministro de louvor pagdo com uma vida sexual
em inconformidade com a cosmovisao crista, o que atraiu sobre ele o desabono de

autores patristicos como Clemente e Arndbio Afro.

Sobre a pessoa de Afrodite, pode-se afirmar muito menos que sobre Ciniras.
O historiador pagdo Evémero, cujas obras ndo mais existem e cuja pesquisa de
fragmentos foi reavivada por um intelectual classicista hungaro de nome Geyza
Némethy na segunda metade do século XIX, possivelmente conhecia muito mais
sobre a Afrodite histérica que a modernidade jamais podera descobrir, caso as obras

completas de Evémero n&o ressurjam.

Némethy, cujo livro “Euhemeri reliquiae” foi editado em 1889, praticamente

meio século antes da versao do Protréptico publicada por Otto Stahlin, teve acesso a

649 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11, p. 28. (Tradug¢ao nossa). Original: Kinyras, im
griech. Mythus Sohn des Apollon, wanderte aus Syrien in Cypern ein und griindete die Stadt Paphos.
Er flihrte dort den Aphroditekult ein, dessen Priesteramt er zuerst verwaltete und auf seine
Nachkommen (Kinyraden) vererbte. Er zeugte mit seiner eigenen Tochter Myrrha oder Smyrna den
Adonis [...] und tétete sich, als er seines Frevels inne ward. Infolge der Verbindung seines Namens
mit dem phénikischen kinnor (,Harfe“ und ,Doppelfiéte”), galt er als Urheber der Gesédnge im
Aphrodite- und Adoniskult und als einer der éltesten Sédnger und Dichter.

650 Kivipag. Suda  On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/kappa/1651. Acesso em 25 maio 2023.

651 ZgvopuwVv. Suda On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/xi/51.
Acesso em 25 maio 2023. (Tradugdo nossa). Original: éo11 6€ kai auTd épwTiKWV UTTOBECEWY ioTOPIa
mmepi Te Kivupav kai Muppav kai Adwwviv.



212

ao todo oito fragmentos de Evémero sobre Afrodite. Estes, além de dois que figuram
no préprio Protréptico, remanescem em obras do ja citado Arndbio Afro, além de

Lactancio, Firmico Materno, Teodoreto e Higino.6%2

O literato hungaro considera auténticas as duas passagens do segundo livro
do Protréptico nas quais Clemente se refere a Ciniras e Vénus (Afrodite em latim),653
mas praticamente nada mais de informagao sobre a pessoa de Afrodite desponta a
partir dos fragmentos aos quais Némethy teve acesso, por isto interessa citar o
restante das informag¢des que o autor do Protréptico obteve ao ler os escritos hoje
espurios de Evémero. Além da informacédo de sua ligacdo com Ciniras, ha uma
referéncia a liturgia usada na religiao de Afrodite. Clemente compreendeu que a
liturgia representa a prostituicdo, sendo que o mistico que deseja ingressar na religiao
recebe um falo e um grao de sal e deve pagar uma moeda a comunidade afroditica.®%*
No compéndio de Némethy, ainda consta a informacgao de que esta moeda servia para
custear a subsisténcia dos sacerdotes de Afrodite, a qual foi obtida do livro “De errore
profanarum religionum” (Sobre o erro das religides profanas) de Julio Firmico

Materno.6%

Se houve sequer uma mulher ligada a corte de Ciniras com este nome em
Pafo, no Chipre, s6 se pode auferir — com a insegurancga do fato de que todos os
referenciais ainda existentes encontrados remetem a uma unica fonte perdida — que
se tratava de uma meretriz, e que a religido que fora instituida em sua honra por
Ciniras rememora e honra a atividade profissional dela. O cientista religioso aleméo
Christoph Auffarth sequer menciona estas teorias em seu artigo sobre Afrodite,
limitando-se a apresentar possiveis conexdes do mito com outros mitos orientais e
com a histéria romana, por ser considerada mae de Eneias de Troia conforme os mitos

romanos,®®® e tanto Auffarth como a Grande Enciclopédia de Conversagéo de Meyer

652 NEMETHY, Geyza. Euhemeri Reliquiae. Budapest: Magyar Tudomanyos Akadémia [Academia
Hungara de Ciéncias], 1889. p. 65-67.

653 NEMETHY, 1889, p. 66.

654 CLEMENS, 1934, p. 85.

655 NEMETHY, 1889, p. 67.

65 AUFFARTH, Christoph. Aphrodite. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen, 1998:
Mohr-Siebeck, v. 1, p. 584-585.



213

garantem que ela era conhecida como originaria do Chipre segundo algumas

tradigbes.6%7

Ainda sob a hipdtese de Afrodite ter existido, sua vida e atuacéo deve ter
ocorrido por volta do século VIl a. C, porque nesta época a prostituicido veio a ser
corriqueira nas cidades gregas, conforme as pesquisas do fildlogo classico aleméo

Hans Herter.5%8

Uma data posicionada nesta época explicaria a relacdo Afrodite/Ciniras —
Evémero — Clemente, uma possivel tese entre varias para a génese do mito de
Afrodite que foi adotada por Evémero e diversos autores cristdos. Afinal, Evémero
viveu apos o periodo no qual se supde a vida e atuagao de Afrodite, mas ainda antes
de Clemente. A partir de evidéncias coletadas pelo pesquisador sul-africano de Biblia
e estudos antigos Nickolas P. Roubekas, € possivel datar, aproximadamente, a época
na qual viveu Evémero e entender como este homem chegou as suas conclusdes

sobre Afrodite e outras divindades gregas.

Evémero de Messina viveu na segunda parte do quarto e na primeira parte
do terceiro século a. C. Sua unica obra conhecida, a Inscricdo Sagrada [grifo
do autor], ndo foi preservada em sua esséncia, mas somente de forma
fragmentaria e através de resumos de autores posteriores. A histéria de
Evémero é a seguinte: Ele foi membro da Corte Real do rei Cassandro da
Maced6nia e embarcou em uma viagem ao Oceano indico sob comando do
rei. Durante sua viagem, ele chegou a uma ilha desconhecida chamada
Pancaia ao oriente da Arabia Feliz [Iémen]. A ilha era habitada por povos
distintos, assim como os panceus autéctones, mas também por oceanitas,
indianos, citas e cretenses. A capital da ilha era chamada de Panara. O
principal lugar da cidade era o templo dedicado a Zeus Trifilio [isto €, das trés
tribos]. Havia um sistema social tripartite dominante, com determinadas
obrigagdes, direitos e papéis: Os sacerdotes compunham o primeiro grupo,
com os artesaos atribuidos a ele. O segundo grupo consistia dos fazendeiros,
e o terceiro dos soldados, com os pastores [de gado] também atribuidos a
este ultimo grupo. Os sacerdotes eram o grupo encarregado de todos os
outros grupos sociais, € todos os bens foram distribuidos para todos os
cidadaos por eles.5°

657 AUFFARTH, 1998, p. 584-585; MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk
des allgemeinen Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 1, p. 615.

658 HERMANN, A.; HERTER, Hans. Dirne. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Stuttgart:
Hiersemann, 1957. v. 3, p. 1157.

659 ROUBEKAS, Nickolas P. Post Mortem Makes a Difference: On a Redescription of Euhemerism and
Its Place in the Study of Graeco-Roman Divine Kingship. /n: Religion & Theology = Religie et
Teologie. Pretoria, 2012. v. 19, n. 3/4, p. 323. (Tradugao nossa). Original: Euhemerus of Messene
lived in the second part of the fourth and the first part of the third century BCE. His only known work,
the Sacred Inscription, is not preserved in its entity but only in fragmentary form and through
summaries by later authors. Euhemerus’s story goes as follows: He was a member of the royal court
of King Cassander of Macedonia and he embarked on a journey into the Indian Ocean at the behest



214

As castas sociais, aparentemente fundadas por e fundamentadas em uma
revelacao de um deus, levaram Evémero a crer que o Zeus de Pancaia foi um lider
politico que deixou como legado uma estrutura organizacional fundamentada em sua
prépria palavra. Combinando esta informacdo com o fato de que havia uma tradicao
de um Zeus cretense, cujo local de nascimento e morte se encontravam em Creta,66°
pode-se imaginar um estrangeiro poderoso que tomou Pancaia e reformou a estrutura
social da ilha de acordo com seus interesses. Em seguida, este homem retornou ao
seu lugar de origem e la faleceu sem que os panceus soubessem do paradeiro do seu
rei — que talvez ja em vida se proclamara ou fora proclamado deus — e imaginassem
que houvesse viajado a um plano superior. Em temor a ele e em desconhecimento da
realidade dos fatos, a comunidade panceia teria mantido a ordem social, e a casta que
mantinha de pé a mesma ordem era a mais favorecida por ela e também retransmitia

a narrativa de Zeus como doutrina promotora da paz entre os povos da ilha.

A redacao desta tese n&o é possivel descobrir a ilha na qual Evémero aportou.
Pode ser a ilha de Socotra, que se localiza no Oceano indico, a aproximadamente 400
quildmetros da costa da Peninsula Arabica, e pertence politicamente ao Iémen. O que
se pode depreender da narrativa de Evémero, assim como da interpretagdo que
Evémero faz do mito de Afrodite, € que a religido da Antiguidade Mediterranea, em
muitos casos, se derivou de rituais estabelecidos a partir de centros de poder, seja

divinizando o préprio rei, seja uma pessoa ligada ao rei — como Ciniras e Afrodite.

Pesquisadores modernos de mitologia grega como Thomas Bulfinch nao
rejeitam o que chamam de “Teoria Historica”, ou seja, que os mitos gregos, inclusive
as divindades retratadas neles, tenham uma origem histdrica,®" entretanto confessam
a opinidao de que mitos podem ter sido gerados de varias outras formas com outras

intencionalidades, ou até de uma mistura de mais de uma origem. Assim, Bulfinch

of the King. During his journey he reached to an unknown island called Panchaea at the East of
Arabia Felix. The island was inhabited by different peoples, such as the autochthonous Panchaeans,
but also Oceanites, Indians, Scythians and Cretans. The capital city of the island was called Panara.
The main site of the city was the temple dedicated to Zeus Tryphillios (i. e., of the three tribes). There
was a dominant tripartite social system, with certain duties, rights, and roles: The priests comprised
the first group, with the artisans assigned next to them. The second group consisted of the farmers,
and the third one of the soldiers, with the herdsmen also included in this last group. The priests
constituted the group in charge of all the other social groups, and all the goods were distributed to
all the citizens by them.

660 ROUBEKAS, 2012, p. 331-332.

661 BULFINCH, 2003, p. 352-353.



215

apresenta teorias que variam de uma releitura de narrativas biblicas, as quais
considera aparentemente anteriores a mitologia,®%? ao lado de alegorias tropoldgicas,
nas quais as figuras representam comportamentos morais ou imorais conforme o
sistema social da época,®®® e nio rejeita sequer a ideia de personificagdo de forgas
ou elementos da natureza.®%4 O filélogo classico aleméo Klaus Thraede, ao analisar a
corrente de pensamento de Evémero — que ele denomina de evemerismo —, alega que
a Igreja Antiga ndo economizou em desconstrugdes mitologicas a moda de Evémero

para fins apologéticos.%6%

Conclui-se, portanto, que a interpretacao histérica que Clemente propde do
mito e rituais sagrados da deusa Afrodite sdo oriundos de uma tradicao interpretativa
que data quase meio milénio antes de seu tempo. A pesquisa pela origem historica, e
principalmente, pelas causas e consequéncias de um evento que veio a ser fundante
de uma religido ndo pode se esquivar da pergunta pelas estruturas de poder que se

relacionaram e foram afetadas ou beneficiadas com este evento.

Ndo sendo plausivel afirmar, com uma unica fonte histérica muito
espuriamente transmitida e com tradi¢gées divergentes, que Afrodite de fato existiu e
foi profissional do sexo durante o reino de Ciniras de Pafo, estas limitagdes talvez ndo
se aplicavam a Clemente. A pesquisa por “Ciniras” na Suda apresentou mais uma
obra historiografica sobre o rei cipriota, hoje em dia perdida, mas ainda conhecida por
pessoas cristds do século X que redigiram o artigo, e talvez houvesse e ainda haja
obras sobre Ciniras que estdo perdidas ou inacessiveis a pesquisa, mas que

Clemente leu e levou em consideracao ao escrever o Protréptico.

A recepcao de um mito de outra religido como uma realidade historica
modificada pela transmissdo descuidada e/ou por interesses politicos nao
necessariamente conduz a descoberta da verdade histdrica suposta atras deste mito.
Entretanto, para Clemente, ha mais que evidéncias histéricas em relagao a sua teoria
sobre a Afrodite historica. A liturgia da religido afroditica transmitiu uma compreensao

da deusa para Evémero, que foi acolhida por Clemente quase meio milénio depois, e

662 BULFINCH, 2003, p. 352.

663 BULFINCH, 2003, p. 353.

664 BULFINCH, 2003, p. 353-354.

665 THRAEDE, Klaus. Euhemerismus. /n: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Stuttgart:
Hiersemann, 1966. p. 885.



216

possivelmente confirmada por conhecidos que participaram de um culto afroditico e

informaram a Clemente sobre a ordem liturgica empregada.

N&o é possivel compreender a intencionalidade da liturgia do culto afroditico
da Alexandria de Clemente a partir de escritos que nao foram elaborados por
liderangas desta mesma comunidade. Nem por isto, € possivel ignorar que na
cristandade a compreensao de Deus pode servir de apologia ao ritual empregado —
assim, Ireneu apresenta os oficios batismal e eucaristico como baseados na revelacao

de Deus que a cristandade teve (confira o item 3.2.3).

Haja vista que esta relagao entre o ritual e a identidade da divindade adorada
ja é anterior a Ireneu e Clemente, pois Evémero também fez esta conexao antes da
prépria existéncia do cristianismo, faz-se necessario avaliar uma liturgia e tudo o que
ela aporta ndo apenas pela sua aceitagéo ou rejeigdo no meio popular, mas sim pela
sua capacidade ou incapacidade de transmitir a natureza da divindade adorada pela

comunidade celebrante.

Deste modo, no contexto do cristianismo, pode ser preferivel empregar
traducdes biblicas e louvores confirmados pela tradicdo da comunidade, embora com
verbetes e jargdes envetustados — que podem ser estudados e interpretados a
contento pelo clero que preside a liturgia ou por pessoas leigas interessadas no
assunto e munidas de aparato para isto — a abrir alas para tradug¢des biblicas mais
novas que mais interpretam, por vezes de modo diverso daquele da congregacéo, o
texto original do que o traduzem verbatim, e a louvores com alta popularidade, mas
cuja compreensao de Deus pode nao refletir aquela celebrada nos sacramentos e
apregoada nos sermdes e estudos da congregacao em questao. Sera dificil explicar
a comunidade e a visitantes a razdo das incongruéncias entre o texto sagrado, sua

historia de recepcédo na comunidade, e os louvores entoados por ela.

4.2.3 Mistérios sabazicos, coribanticos e tesmoforicos e suas consequéncias
para a organizagao social

Clemente considera nefastos os mistérios sabazicos, porque representam
uma familia desestruturada — diga-se de passagem, que em tempos da redagao da
presente tese, o pai da familia em questao dificilmente escaparia do escrutinio e rigor
da lei de qualquer pais da atualidade e que também n&o é possivel tolerar as atitudes



217

deste homem conforme variadas tradigbes religiosas da atualidade. Trata-se da
memoria de Zeus, que manteve congresso carnal com Demeter,%% a qual concebeu
e deu a luz a Ferefata, e esta foi violentada pelo proprio pai, que |he apareceu em

formato de cobra durante o ato.%”

A analise de Clemente sobre as religides grecorromanas aparenta ter servido
a ciclos de leitura que excediam as imediagdes do Egito. Stahlin acusa similaridades
entre a ja mencionada obra “Sobre o erro das religides profanas” do astrologo e
quimico romano Julio Firmico Materno e o Protréptico.%%8 Uma pesquisa neste livro,
sobre cuja data exata de redagao nao ha consenso — o astrélogo inglés David McCann
o considera como escrito por volta de 340,%%° enquanto o cientista religioso alemao
Karl Hoheisel o data por volta de 350%7° — leva a crer que Julio se valeu de Clemente
como fonte. No capitulo 10 de seu livro, o astrélogo romano cita a historia de Ciniras
e Afrodite, a qual ele denomina Vénus por escrever em latim,?”" e logo em seguida os
mistérios sabazicos,®’? aos quais Clemente também faz alusdo, na mesma sequéncia.
A descricdo que Clemente e Materno apresentam destes mistérios é breve, e se
resume a descricdo de um ritual no qual o iniciando recebia uma cobra em seu peito,
0 que representa, conforme o egipcio, a promiscuidade de Zeus.®”® O astrélogo
romano manifesta sua opinido de que os mistérios sabazicos sdo uma adoragao a

crueldade.74

A tradigdo sobre os mistérios sabazicos da qual Clemente e Firmico Materno
comungam nao € aceita unanimemente na comunidade pesquisadora da mitologia
grecorromana. Corinne Bonnet, uma professora francesa de historia grega, conhece
diversas narrativas sobre um deus tracio-frigio chamado Sabazio, que também é
conhecido por Sebazio, Sabadio ou Sabo. Ja foi equiparado com Dionisio e

aproximado a Mitras e Celeste por causa da semelhanga nas celebragdes, e até

666 CLEMENS, 1934, p. 85-86.

667 CLEMENS, 1934, p. 86.

668 CLEMENS, 1934, p. 86.

669 MCCANN, David. Julius Firmicus Maternus: Profile of a Roman Astrologer. Disponivel em:
http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html. Acesso em 06 jul. 2023.

670 HOHEISEL, Karl. Firmicus Maternus. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tibingen: Mohr-
Siebeck, 2000. v. 3, p. 143.

671 MATERNUS, lulius Firmicus. De Errore Profanarum Religionum: Lipsiae: Teubner, 1907. p. 26.

672 MATERNUS, 1907, p. 27.

673 CLEMENS, 1934, p. 86.

674 MATERNUS, 1907, p. 27.


http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html

218

mesmo — certamente nao no judaismo ortodoxo e no cristianismo — ao Deus dos
judeus, além de ser equiparado com Zeus.®”®> Clemente e Materno possivelmente
apenas conheciam comunidades sabazicas nas quais a doutrina que manifestam em

seus livros era propagada.

Entretanto, nenhuma das outras interpretagbes minimiza a incompatibilidade
desta pratica com a proposta cristd. Comparar um estuprador ao Deus da Biblia é uma
blasfémia e uma doutrina falsa sobre a natureza de Deus, que se entregou em favor
da humanidade e em quem n&o ha maldade nem pecado; e trocar a figura de Zeus —
pai de Ferefata conforme Clemente — por outro homem nao anula a violéncia que esta
sendo glorificada com este ritual, ainda que ndo adende a violagao o incesto se o pai

e o violador de Ferefata se constituam em dois personagens diferentes.

Doutrinas fundantes de rituais orgiasticos também podem ter consequéncias
para a alimentacdo da comunidade orgiastica: os coribantes, que Clemente identifica
com cabires, se recusavam a comer apio porque criam que provinha do sangue de
coribantes,®’® as mulheres que participavam das orgias tesmoféricas ndo comiam
sementes de roma por crerem que as romas provieram do sangue de Dionisio,®”’

conforme as tradigdes e informagdes que Clemente de Alexandria acessou.

A pesquisa sobre o assunto na obra “Sobre o erro das religides profanas” de
Julio Firmico Materno reforca a teoria da dependéncia de Clemente, porque, na
mesma ordem, ele menciona logo apds os mistérios sabazicos, os coribanticos. Nas

palavras de Materno,

nos [rituais] sagrados dos coribantes é cultuado um parricidio. Pois um irmao
foi assassinado por dois, e para que nenhum indicio revelasse o homicidio da
morte do irm&o, ele é consagrado sob as raizes do monte Olimpo pelos
irmaos parricidas. Assim uma persuasao estulta cultua aquele macedénio.
Este é Cabiro, a quem outrora os tessalonicenses suplicavam cruelmente
com méos ensanguentadas. Seja considerado, portanto, qual € o nume, o
qual a insanidade parricidal encontrou para encobrir o parricidio.®”8

675 BONNET, Corinne. Sabazios. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tibingen: Mohr-
Siebeck, 2007.v. 7, p. 711-712.

676 CLEMENS, 1934, p. 88.

677 CLEMENS, 1934, p. 88-89.

678 MATERNUS, 1907, p. 27. (Tradugao nossa). Original: In sacris Corybantum parricidium colitur. Nam
unus frater a duobus interemptus est, et ne quod indicium necem fraternae mortis aperiret, sub
radicibus Olympi montis a parricidis fratribus consecratur. Hunc eundem Macedonum colit stulta
persuasio. Hic est Cabirus cui Thessalonicenses quondam cruento cruentis manibus supplicabant.
Considerandum itaque est quale sit numen, quod parricidalis amentia ut parricidium celaret invenit.



219

Toda a identidade do grupo dos coribantes e/ou cabires aqui mencionado s6
pode ser derivada da narrativa fundante que compartilham Clemente e Julio — um
grupo que cria em uma origem macabra do apio e cujo mito era de um irmao
assassinado pelos outros dois. Assim, enquanto Otto Stahlin acredita que os
coribantes sao adoradores da deusa Cibele,%’® pesquisadoras da atualidade como a
arqueodloga estadunidense Lynn Roller, a qual analisou centenas de artefatos do culto
de Cibele, afirmam que ndo obstante os coribantes eram adoradores desta deusa,
houve outros grupos nao coribanticos que foram frequentemente assim chamados e
que esta confusio se deriva de tradigoes frigias e cretenses sobre Cibele.?8° Longe
de buscar um conceito universal para este termo, € necessario analisar apenas fontes
que retratam pessoas cuja religido se baseia nos fundamentos apresentados por

Clemente e Materno.

As pesquisas do filélogo classico alemao Wolfgang Speyer neste assunto
denotam a impossibilidade metodologica de retragar todas as variantes de narrativas
sobre origem, mitologia, intencionalidades e raz&o das diferengas epistemoldgicas nas
comunidades que praticavam ritos coribanticos e ritos que eram considerados
coribanticos, sendo que ha opinides de origem que variam desde a Peninsula Italica
— povos etruscos — passando pela Tracia, Asia Menor, e até em povos semitas do

Levante, e esta diversidade de narrativas ja existia na Antiguidade.®8’

Speyer encontra um ancoradouro nesta variedade controversa de narrativas
no Protréptico de Clemente. Ele explica que a narrativa deste culto cabirico — de um
deus Cabiro — em Tessalbnica apenas sobreviveu em escritos de autores cristaos, e
que a assimilagao de coribantes com cabiros, feita na tradicdo de Clemente e Julio

Firmico Materno, ja provém de autores antigos.58?

Desta forma, ndo é possivel verificar nem falsificar as informag¢des de
Clemente, e é plausivel que esta tradigcao seria tdo contestada por comunidades desta
matriz com outros mitos sagrados quanto pode ser hoje por pessoas pesquisadoras

que se deparam com material arqueoldgico e bibliografico da Antiguidade que omite

679 CLEMENS, 1934, p. 83.

680 ROLLER, Lynn E. Em busca da deusa-mae: O culto anatoliano de Cibele. Lisboa: Instituto Piaget,
1999. p. 199-200.

681 SPEYER, Wolfgang. Kabiren. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Stuttgart: Hiersemann,
2001.v. 19, p. 909.

682 SPEYER, 2001, p. 911.



220

as informacgdes de Clemente. O professor de teologia neotestamentaria Christoph vom
Brocke interpreta que o culto de Cabiro era um dos principais na Tessalbnica dos
primeiros séculos da era crista, sendo o principal.®3 Isto pode significar que esta
religiosidade cabirica — que Clemente escolhe identificar com a coribantica, enquanto
vom Brocke ndo emprega o verbete em lugar algum de seu artigo sobre Tessalbnica
— pode ter se originado na regido de Tessalonica, e talvez o mito fundante do parricidio
tenha raizes naquela cidade ou arredores. O quanto desta tradicdo parricidal existiu
de fato no Egito de Clemente e se traduziu em liturgias e costumes alimenticios, n&o
€ possivel reconstituir a partir das fontes as quais a redacao da presente tese teve

acesso.

Se for simplesmente impossivel reconstruir os rituais e mitos da comunidade
coribantica de Alexandria a ponto de verificar ou falsificar o que Clemente relata, o
que se pode auferir da narrativa sobre as orgias tesmoféricas? O préprio Clemente se
refere as orgias tesmoféricas como instituidas para relembrar o roubo de Ferefata por
Zeus, e alega que em diversas cidades tinham outras denominagbes, como
esciroféricas e arretoféricas.®® Uma possivel teoria é que se trata, ao menos de
acordo com as tradicdes recebidas pelas maos de Clemente, de uma variante
feminina dos mistérios sabazicos. Otto Stahlin explica que as orgias tesmoféricas

eram uma festa ateniense em honra a Demeter.%8°

E llona Opelt quem especifica os detalhes destas celebracdes. Conforme a
pesquisadora, o festival era um dos mais conhecidos em homenagem a ela, e pode
ter recebido o nome por causa da pratica de desenterrar restos mortais de leitdes
apodrecidos e coloca-los sobre altares.f8 Liddell e Scott ndo endossam esta
interpretacéo, e derivam “Beocpdg” ndo de um enterro, mas de instituigdo, a partir do
verbo “Tienui”.%8” Ainda conferindo as fontes de Clemente, que conhecem mais dois
nomes para as orgias tesmoforicas, as orgias esciroféricas s6 podem ter sido um

fenébmeno endémico a llha de Esciro,%® proxima a Boécia, o termo “arretoférico” pode

683 \VOM BROCKE, Christoph. Thessalonich. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen:
Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 358.

684 CLEMENS, 1934, p. 87.

685 CLEMENS, 1934, p. 88.

686 OPELT, 1957, p. 685.

687 LIDDELL/SCOTT, 1964, p. 363-364.

688 | IDDELL/SCOTT, 1964, p. 736.



221

ser aplicado a qualquer festa misteriosa, pois o adjetivo “Gppntog” é caracteristico de

rituais secretos em geral.589

Nao foi encontrada outra referéncia as razdes pela abstinéncia de romas que
Clemente alega ter sido praticada pela comunidade tesmoforica. Entretanto, caso a
narrativa de Clemente vier a ser confirmada por outras fontes, a saber, de que esta
abstinéncia tem a haver com Dionisio, a etimologia de Clemente — apresentada no

item 4.1 — pode ter fundamento historico.

Nesta linha de raciocinio, os mais antigos mistérios teriam se derivado do
sacrilégio — cuja etimologia fora explicada em 4.1 — cometido contra o Dionisio infante.
As mais antigas orgias dos gregos — também seja aqui referido o subitem 4.1 — tém
sua origem na ira de Demeter, que também é conhecida como Deo Brimo, contra
Zeus. A ira esta fundamentada em trés acontecimentos: primeiro por orquestrar o
rapto de sua filha, depois por violentar a propria Demeter e ainda a filha que os dois

tiveram desta unido abominavel as escrituras judaico-cristas.

Outras orgias, manias e mistérios posteriores, como o culto de Afrodite ou o
amalgama de religiosidades e tradi¢des chamadas coribanticas e diversas mais aqui
omitidas, teriam origens historicamente posteriores. A partir de uma leitura evemerista
da religiosidade grega — ou seja, que estes rituais se originam em uma realidade
historica ndo metafisica — € necessario admitir que um ou mais Zeuses cometeram
todas estas atrocidades, e uma ou mais Deméteres, Coras, e Ferefatas, foram
injusticadas de tantas formas, e que um ou mais Dionisios foram vitimas fatais de

atrocidades.

Considerando a pratica cristd de derivar a ética vivencial de textos e
interpretacdes das Escrituras Sagradas, torna-se impossivel para a comunidade crista
tomar o estilo de vida de Zeus ou Hades como modelo para a vida de um homem e
admitir que mulheres padegcam os mesmos destinos que Demeter, Cora ou Ferefata,
ou que criangas acabem vitimas de aliciadores como os algozes do infante Dionisio.
Porém uma leitura dos mitos gregos buscando exemplos de moral nos seus deuses

poderia levar a exatamente estas consequéncias. Deste estado da arte se deriva o

689 | IDDELL/SCOTT, 1964, p. 119.



222

fato de que Clemente teme que os ritos orgiasticos e os mitos que os fundamentam

rebaixem a moral publica. Conforme suas palavras,

O quao publica é a impudicicia! Outrora a noite era para pessoas recatadas
o ocultamento do prazer, e este ndo era mencionado; agora, porém, para
aqueles que participam dos mistérios a noite € a o lugar de provagéo da
promiscuidade; fala-se de voz alta dela, e o fogo descobre as paixdes. Apaga
o fogo, hierofante! Envergonha-te, carregador de tochas, da luz destas
tochas! [...] Deixe a noite encobrir teus mistérios; que as orgias sejam
condenadas a escuridao; o fogo ndo engana — sua tarefa é denunciar e
castigar!690

A demonstragcdo publica e desenfreada deste tipo de atos pode seduzir
algumas pessoas a participar de uma religido tal com mais eficacia do que uma
explanagao doutrinaria seria capaz. Entretanto, Clemente alerta que estas religides
estdo desprovidas da capacidade de salvar a humanidade, porque se baseiam em

emocdes e desejos e ndo em Jesus Cristo.

Estes sdo os mistérios dos impios; eu chamo corretamente aqueles de
impios, que ndo conhecem ao Deus que é verdadeiramente, ao contrario,
veneram impudicamente uma crian¢a dilacerada pelos titds e uma mulher
enlutada, e membros que ndo se pode mencionar por causa da vergonha, de
forma que estdo apreendidos em dupla impiedade, uma vez, porque nada
sabem de Deus, [e] desconhecem o Deus que verdadeiramente €; o segundo
erro é, porém, que tém em conta aqueles que néo sao por existentes e lhes
chamam deuses, aqueles, que nado sado verdadeiramente, de fato, nao
existem, mas apenas receberam o nome. Por isto, 0 apdstolo nos critica com
as palavras: “E éreis estranhos as aliangas da promessa, nao tendo
esperancga, e sem Deus no mundo."69"

As liturgias incompativeis com o estilo de vida cristdo ndo sao o primeiro alvo
da critica de Clemente — é necessario, para o alexandrino, apresentar as causas

destas praticas, o que ele fez se valendo de fildsofos como Evémero e relatos de

690 CLEMENS, 1934, p. 91-92. (Tradugéo nossa). Original: O wie offenbar ist die Schamlosigkeit!
Ehedem war fiir ziichtige Menschen die Nacht die Verhiillung der Lust, und man schwieg von ihr;
jetzt aber ist fiir die Mysterienteilnehmer die Nacht die Priifstétte der Unkeuschheit; und man redet
von ihr laut, und das Feuer der Fackeltrager offenbart die Leidenschaften. L6sche das Feuer aus,
Hierophant; schdme dich, Fackeltrdger, vor dem Licht dieser Fackeln! [...]; lal die Nacht die
Mysterien bedecken; zur Finsternis seien die Orgien verurteilf; das Feuer tduscht nicht; seine
Aufgabe ist zu lberfiihren und zu strafen!

691 CLEMENS, 1934, p. 93. (Tradugéo nossa). Original: Das sind die Mysterien der Gottlosen; gottlos
nenne ich aber mit Recht die, welche den wahrhaft seienden Gott nicht kennen, dagegen ein von
den Titanen zerrissenes Kind und ein trauerndes Weib und Glieder, die man in der Tat vor Scham
nicht nennen kann, schamlos verehren, so dal3 sie in doppelter Gottlosigkeit befangen sind, einmal
weil sie von Gott nichts wissen, den wahrhaft seienden Gott nicht kennen; der zweite Irrtum aber ist,
dal3 sie die nicht Seienden fiir seiend halten und sie Goétter nennen, sie, die nicht wirklich sind,
vielmehr iiberhaupt nicht sind, sondern nur den Namen erhalten haben. Deshalb tadelt uns auch der
Apostel mit den Worten: ,Und ihr wart fremd den Zusicherungen der VerheilBung, da ihr keine
Hoffnung hattet und gottlos wart in der Welt.*



223

narrativas fundantes dos rituais destas comunidades. E o desconhecimento de Deus
— o0 Deus da Biblia, a quem Clemente quer conduzir as pessoas que lerem o
Protréptico — que levou as pessoas envolvidas nestes rituais aos extremos contra os
quais Clemente vaticina. Este desconhecimento precede em séculos, talvez em mais
de milénio, o lugar vivencial do autor e das pessoas interlocutoras do Protréptico e
inicia em uma época praticamente agrafa, anterior ainda a Ciniras e Afrodite, sobre
quem Clemente provavelmente teve relatos histéricos. Nesta época tenebrosa,
diversas atrocidades vieram a ocorrer e, na falta de explana¢des morais oriundas de
revelagdes de Deus, os perpetradores destas atrocidades ndao s sairam impunes,
como também se proclamaram ou foram proclamados como deuses, € a estes
seguiram numerosos outros cultos baseados em narrativas histéricas, cuja
imoralidade se reflete na lascividade e impudicicia da liturgia. Clemente conclui com
as palavras do Apostolo Paulo aos efésios (Ef 2,12), e é dificil transmitir quao acerba

esta critica soa em seu contexto e idioma originais.

O tedlogo evangélico suico Markus Barth informa que a expressao “sem
Deus” é um hapaxlegbmeno em toda a Biblia, seja no Antigo ou Novo Testamentos
gregos. E, portanto, a epitome da expresséo da separacdo total de qualquer chance
de salvacgédo — Deus mesmo se desinteressou por aquela gente.592 Estas liturgias sao,
portanto, nada mais que testemunhos de uma realidade espiritual devassaladora, que

€ necessario tomar em consideragao.

Alguém poderia contrariar, alegando que interpretagdo dos alimentos na
liturgia coribantica e tesmoférica é semelhante a funcdo dos alimentos na liturgia
cristd. Assim como o pao e o vinho aludem ao Corpo e Sangue de Cristo dado e
derramado em favor da humanidade — e na compreensao de varias igrejas cristas,
nao apenas representam, mas se tornam ou comportam o vero Corpo e Sangue do
Salvador — o apio e a roma sao provenientes diretos do sangue de coribantes e do
sangue de Dionisio, de acordo com os credos aos quais o tedlogo alexandrino teve

acesso.

O argumento, porém, seria de pouca plausibilidade. Enquanto apio e romas
nao transmitem nada, sendo o horror e o pavor de consumir um corpo morto e sangue

de um corpo morto — e por isto ndo servem para manducag¢ao, mas para abstinéncia

692 BARTH, Markus. Ephesians: 1-3. Garden City: Doubleday & Co., 1974. p. 260.



224

— 0 mistério da comunidade crista porta a salvagao. Assim, mistérios parecidos e até
mesmo paralelos com a fé cristda ndo garantem em nada uma possibilidade mutua de
complementagao, e nenhum mistério que provém de outra origem sendo do Deus da
Biblia pode ser considerado proveitoso para a espiritualidade, de acordo com a

compreensao de Clemente.

Perceba-se este estado de coisas na Antiguidade Mediterranea como auxilio
para compreender uma discussao teoldgica que ocorreu na sinagoga de Cafarnaum
ha quase dois milénios atras, e que foi registrada no Evangelho de Jodo. Cita-se a

seguir Joao 6,48-60, um excerto deste debate entre Jesus e tedlogos do judaismo.

[Disse Jesus:]*® Eu sou o pdo da vida. 4° Vossos pais comeram o mana no
deserto, e morreram.®® Este é o pdo que desce do céu, para que o que dele
comer ndo morra. 3" Eu sou o pao vivo que desceu do céu; se alguém comer
deste pao, vivera para sempre; e o pao que eu der € a minha carne, que eu
darei pela vida do mundo. 52 Disputavam, pois, os judeus entre si, dizendo:
Como nos pode dar este a sua carne a comer? %3 Jesus, pois, Ihes disse: Na
verdade, na verdade vos digo que, se nao comerdes a carne do Filho do
homem, e ndo beberdes o seu sangue, ndo tereis vida em vos mesmos.>*
Quem come a minha carne e bebe o0 meu sangue tem a vida eterna, e eu o
ressuscitarei no ultimo dia. % Porque a minha carne verdadeiramente é
comida, e o meu sangue verdadeiramente é bebida.?® Quem come a minha
carne e bebe o meu sangue permanece em mim e eu nele. 57 Assim como o
Pai, que vive, me enviou, e eu vivo pelo Pai, assim, quem de mim se alimenta,
também vivera por mim. 38 Este é o pao que desceu do céu; ndo é o caso de
VOSSO0S pais, que comeram 0 mana € morreram; quem comer este pao vivera
para sempre. % Ele disse estas coisas na sinagoga, ensinando em
Cafarnaum. Muitos, pois, dos seus discipulos, ouvindo isto, disseram: Duro é
este discurso; quem o pode ouvir?

Um discurso duro, considerando o contexto grecorromano de alimentos
abominaveis a determinadas religides, que eram abominados por serem considerados
originarios de matéria cadavérica. Esta ndo deve ter sido a unica interpretagéo
possivel — afinal, se assim o tivesse sido, ndo haveria possibilidade de disputa para
os judeus, e teriam unidade de sentido em rejeitar a doutrina manifesta por Jesus. Por
exemplo, o reverendo anglicano John Lightfoot apresenta interpretagdes talmudicas

que equiparam “pao” a “doutrina”.%%3

E possivel, contudo, que o tipo de compreensdo teoldgica vivenciado nas
festas pagas que os conhecidos gregos dos judeus presentes na sinagoga de

Cafarnaum frequentavam, tenha escandalizado varios dos presentes — pois nao é

693 | IGHTFOOT, John. A commentary on the New Testament from the Talmud and Hebraica:
Matthew-1 Corinthians. Peabody: Hendrickson Publishers, 1995. v. 3, p. 308-309.



225

racionalmente explicavel que algo tdo abominavel que mesmo aqueles desprezados
por Deus detestassem pudesse vir a ser meio de salvagao para a comunidade

adoradora do Deus verdadeiro.

Este tipo de pano de fundo leva a pergunta se a celebragao eucaristica é de
fato uma representagdo da natureza de Deus — e certamente membros de outras
comunidades religiosas a detestam pelas mesmas razdes que levaram a comunidade
judaica de Cafarnaum a disputa. Como o Deus do Universo poderia se deixar honrar
de uma forma que nem os adoradores de deuses das nagdes considerariam sequer
toleravel para com seus deuses e deusas? Mas é exatamente a entrega total e o
rebaixamento de uma existéncia gloriosa e incorruptivel para a encarnagao, e todo o
sofrimento da vida e morte de Jesus, que manifesta a natureza de Deus. “Porque Deus
amou o mundo de tal maneira que deu o seu Filho unigénito, para que todo aquele
que nele cré nao pereca, mas tenha a vida eterna.” (Joao 3,16). O amor de Deus é
tdo irrestrito e inexprimivel em pensamentos, palavras e a¢des humanas que

necessita ser experimentado em um sacramento.

Zeus era lembrado nos seus mistérios pelas opressodes e injusticas que havia
cometido; o maior oprime quem esta abaixo de si e 0s menores e as menores se
rebelam contra esta opressao. Cristo inicia algo completamente diferente no meio das
nagdes que estavam excluidas de qualquer possibilidade de salvagao e abandonadas
a seus pecados. Cristo manifesta com sacrificio da propria vida — e quao terrivel
sacrificio — que o maior de todos n&o é aquele que oprime, mas Aquele que serve.
Conforme Lucas, 22,25-27, um texto situado no contexto da primeira celebracéo

eucaristica,

25E ele Ihes disse: Os reis dos gentios dominam sobre eles, e os que tém
autoridade sobre eles sdo chamados benfeitores. 26Mas n&o sereis vos assim;
antes o maior entre vds seja como 0 menor; e quem governa como quem
serve. 2’Pois qual € maior: quem esta a mesa, ou quem serve? Porventura
nédo € quem esta a mesa? Eu, porém, entre vds sou como aquele que serve.

Assim, Cristo libertou as nagdes cativas da necessidade de tomar narrativas
escandalosas sobre atos horrendos do passado como moral publica e como arquétipo
da vida social. Seu sacrificio € o inicio de uma justica baseada em principios eternos.
Se aos tempos de Clemente, muitas pessoas ainda viviam tendo estas narrativas
pagas como tradi¢gdo sagrada, o esfor¢o deste tedlogo no Protréptico € mostrar como

nao ha vantagem alguma para estes povos em permanecer nelas. Adiante, Clemente



226

mostrara mais detalhadamente como as Escrituras Sagradas do povo de Deus

classificam as nagdes que se fizeram merecedoras da critica de Efésios 2,12.

4.2.4 Analise biblico-teolégica das religioes pagas a partir de Filon de

Alexandria

Clemente entende alguns trechos do Pentateuco como alegéricos para a
impossibilidade de conciliar um estilo de vida centrado em cultos de religides

orgiasticas e a vida na comunidade crista.

Os dois climaces antitéticos da ignorancia séo, portanto, a negagao de Deus
e a supersticao; € necessario nos esforgarmos para ficarmos longe de ambos.
Nao vés que Moisés, o profeta da verdade, proibe ao eunuco e ao mutilado,
e além disso, ao filho de uma prostituta, a participagdo na comunidade do
Senhor? Ele se refere, porém, com os primeiros dois, aquele tipo de
negadores de Deus, que estao privados do poder divino e gerador de vida, e
com o terceiro e Ultimo o tipo daqueles, que ao invés do verdadeiro Deus se
amontoam muitos deuses, que portam este nome injustamente; assim como
o filho da prostituta se adscreve muitos pais, porque ele desconhece aquele
que é seu pai verdadeiro.%%4

Ao tradutor desta obra ao aleméo foi possivel encontrar referéncias de que a
alegoria empregada aqui por Clemente era inveterada em circulos de interpretagcao

biblica em Alexandria. Assim, semelhangas com Filon nestes trechos sdo denotadas.

Trata-se de uma citagdo de Deuteronémio 23,1-2 — “Aquele a quem forem
trilhados os testiculos, ou cortado o membro viril, ndo entrara na congregagéo do
SENHOR. 2Nenhum bastardo entrara na congregagado do SENHOR; nem ainda a sua
décima geragao entrara na congregacao do SENHOR”. De acordo com Otto Stahlin,
ha trés episddios nos quais Filon aproveita esta citagcdo de Deuteronémio, e cabe aqui
analisar se, e caso sim, de qual maneira, o teélogo cristdo relaciona seu pensamento

com o filésofo e tedlogo hebreu.

694 CLEMENS, 1934, p. 93-94. (Tradugdo nossa). Original: Die beiden entgegengesetzten Héhepunkte
der Torheit sind also Gottesleugnung und Aberglauben; von beiden fern zu bleiben, mul8 unser
Streben sein. Siehst du nicht, dal8 Moses, der Prophet der Wahrheit, dem Entmannten und
Verstiimmelten und auBerdem dem Sohn einer Dirne die Teilnahme an der Gemeinde des Herrn
verbietet? Er meint aber mit den beiden ersten die Art der Gottesleugner, die der géttlichen,
lebenzeugenden Kraft beraubt sind, mit dem dritten und letzten aber die Art derer, die statt des einen
wahren Gottes sich viele Goétter beilegen, die diesen Namen mit Unrecht tragen; ebenso wie der
Sohn der Dirne sich viele Véter zuschreibt, weil er den, der in Wahrheit sein Vater ist, nicht kennt.



227

Stahlin encontra a primeira correlagdo na “Confusdo das Linguas”,®% um
comentario sobre a edificacdo da torre de Babel. Uma breve consulta ao contexto da

citagdo mostra por que Clemente pode ter se valido da mesma.

Filon compreende a edificagdo da torre de Babel como figura da atividade de
pessoas que desconhecem o Deus unico, e privando dEle a adoragao que a Ele cabe,
atribuem diversas origens as coisas existentes. Pessoas que enxergam no prazer o
fim da vida, além das politeistas e desconhecedoras de Deus, séo classificadas por

Filon como merecedoras do epiteto que aparece em Deuterondmio 23.6%

A estas pessoas, Filon antepde pessoas seguidoras de Deus, que nao tém
como fim ulterior o prazer, mas sim a beleza moral®®” - que no conceito de Filon, deve
significar a comunidade judaica. O hebreu alexandrino recomenda veementemente
aqueles que nao fazem parte da comunidade dos filhos de Deus que se sujeitem ao
Logos, que é conceituado por Filon como “aquele que € de maior idade entre os anjos,
como se disséssemos o0 primeiro anjo, ao que se designa com diversos nomes.
Chama-se, por efeito, ‘principio’, ‘nome de Deus’, ‘Logos de Deus’, ‘homem segundo

sua imagem’ e ‘aquele que V&', ou seja, Israel.”®%®

Trés povos sao denotados aqui neste trecho da “Confusao das Linguas”: os
edificadores de Babel, os adoradores de Deus e os que hao de se sujeitar ao Logos.
O conceito de Babel anda em paralelo com aquele manifesto nos escritos de Ireneu
de Lido (confira o item 3.2.1.1.) na Demonstragcdo da Pregacao Apostdlica. Se é
possivel derivar de Filon esta passagem, a escola esmirniota e a alexandrina
conhecem Babel como equivalente a toda apostasia e infidelidade a Deus, e trechos
biblicos e parenéticos com esta tarja provavelmente eram auferidos a pessoas de
religides politeistas e de cosmovisdes e projetos de vida despreocupadas com o Deus
da Biblia.

695 CLEMENS, 1934, p. 93.

6% FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la confusién de las lenguas. In: Obras completas de Filon de
Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 302.

697 FILON, 1976, p. 302.

6% F|LON, 1976, p. 302-303. (Tradugao nossa.) Original: aquel que es de mayor edad entre los dngeles,
como si dijéremos el arcangel [o protoangel o primer angel], al que se designa con diversos nombres.

Llamaselo, en efecto, ‘principio’, ‘nombre de Dios’, ‘logos de Dios’, ‘hombre segun su imagen’ y ‘el
que ve’, o sea, Israel.



228

Os dois outros povos apresentados por Filon sdo equiparaveis aos seguidores
veterotestamentarios e neotestamentarios de Deus, de cujo Unico pai Abrado se fara
menc¢ao posterior. Vale relembrar aqui que a equiparacao de Cam, Sem e Jafé com
edificadores de Babel, hebreus e cristdos ndo encontra nenhum respaldo nas fontes
historicas. A existéncia de nao apenas um renomadissimo tedlogo chamado
Clemente, mas da notdria escola alexandrina, e de varios tedlogos em outras partes
do norte da Africa que ndo estavam ligados a esta escola, mas cuja obra ainda
subsiste, da testemunho de um crescimento vertiginoso e qualitativo da igreja em
regides que sao habitadas por povos considerados como descendentes de Cam pela
genealogia de Génesis 10. Uma perseveranga em interpretacdes deste porte sé pode
ser originaria de ignorancia dos fatos histéricos ou de motivos piores. Descendentes
de Sem, Cam e Jafé estdo conclamados a se sujeitar ao Logos, e ainda que houvesse
algum povo existente na atualidade que estivesse sob maldigao particular de Deus,
como o extinto povo de Amaleque na Biblia, Cristo ja tomou sobre si esta maldigao

para que ninguém precise fazer de sua vida uma edificagao de Babel. (confira 3.2.1.1.)

A definicdo que Filon perfaz do Logos encontra varias paralelas com aquela
encontrada no Novo Testamento. Enquanto a hagiografia e teologia cristas se
estranham com o termo “anjo” para referir-se ao Logos porque pode causar
interpretacdes nas quais o Logos aparenta inferior ao Pai, outros termos ndo causam

dificuldades.

No Apocalipse de Jodo, Jesus Cristo se apresenta como o Principio (Ap
22,13). No mesmo livro, Jesus é apresentado como Palavra [Logos] de Deus (Ap
19,13). Atribuir outros titulos ndo-angélicos a Jesus mencionados em Filon a partir de
citagcbes veterotestamentarias também n&o €& um exercicio incomum para a
comunidade crista. De fato, quando Joao escreve que “O Verbo [Logos] se fez carne”
(Jo 1,14), nao é dificil imaginar que, ao lerem o evangelho poucos anos ou décadas
apods sua publicagao, intelectuais leitores de Filon entendessem que se trata de um e
o mesmo Verbo mencionado na “Confusdo das Linguas”, e possivelmente
perseveraram na leitura e consultaram catequistas de comunidades cristas para
entender melhor como se submeter a esse Verbo e entrar em plena comunhdo com

Deus.

Conclui-se sobre a primeira mencéao de Filon ao texto de Deuteronémio citado

no livro Il do Protréptico que os “filhos da prostituta” podem ser equiparados, de um



229

ponto de vista alegorico, a Babel, e que ha dois povos que ndo se encaixam na

ideologia babilénica por sua devogao a Deus e a seu Verbo.

Na segunda possivel citacdo — que Stahlin identifica como oriunda da
“Migracéo de Abrado” - se manifesta a antitese de duas assembleias. Uma assembleia
€ constituida por ateus e politeistas, que — assim como Clemente o fez mais tarde —
Filon compara, respectivamente, a homens mutilados e a filhos de profissionais do
sexo, além de, respectivamente, a animais rastejantes sem pés (como cobras ou
minhocas) e outros com muitos pés (como lagartos e centopeias), explicando que

todas estas situagdes denotam impureza.6%°

A segunda assembleia — que no contexto, é aquela oriunda de Abrado, que
saiu de Ur dos caldeus para servir a Deus — € compreendida como as pessoas que
usam de racionalidade e ndo de concupiscéncia e célera.”®® Em Nm 14,11-12, quando
o povo de Israel decide por abandonar o caminho para a Terra Prometida, a atitude
de Deus de propor a Moisés o exterminio do povo hebreu em favor da criagdo de um
novo povo mais fiel e grandioso é interpretada por Filon como consequéncia da
necessidade légica de que, assim que uma assembleia irreverente a Deus € dispersa

(como em Babel), outra fiel a Deus precisa tomar principio.’?’

A citacdo nao descreve este detalhe, mas esta compreensao da assembleia
abradmica ou mosaica como mais racional, biblicamente, exige que as pessoas que
compdem a assembleia fiel perseverem em oragao pela restauracao da assembleia
infiel, como Abrado negociou 0 menor valor possivel pela salvagdo de Sodoma e
Moisés pediu a Deus que ele préprio fosse aniquilado no lugar do povo que conduzia

no deserto.

Na assembleia abradmica, que rejeita e evita os descaminhos da Babilénia e
persevera em Deus, também esta incluida a comunidade de fé da cristandade. A
Abrado € dada a béngao divina, e Filon interpreta esta béngcdo como o “Logos

‘ 7”

louvavel”.”92 Em grego, o verbo “cUAoyéw” se constitui de “s0” e “AOyo¢”, ou seja, “bem”

e “Verbo”. Filon explica etimologicamente sua opgéao interpretativa de que a béngao

699 FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la migracién de Abraham. In: Obras completas de Filon de
Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 332-333.

700 FiLON, 1976, p. 332.

701 FILON, 1976, p. 332.

702 FiLON, 1976, p. 333.



230

que Abrado recebeu é o Logos, que age como fonte de boas ideias na mente do ser

humano e como fluxo de boas palavras na boca do ser humano.”®3

Desta forma, quem esta em Babel, ndo pode receber o Logos por rejeitar a
Deus e estar impossibilitado de entrar na presencga de Deus, e quem esta com Abraéo,
pode ter comunhdo com o Logos para a gldria de Deus. Neste momento, manifesta-
se que a dualidade entre Babel e Abrado identificada por Dalbon (confira o item
3.2.1.1.) é factual, porque pessoas de outras religides interpretam o texto de forma

semelhante.

A terceira citagao identificada por Otto Stahlin € encontrada em “Sobre a
mudanca dos nomes”.”% Neste livro, a correlagdo com eunucos e filhos de meretrizes
€ mencionada, mas apenas sucintamente;’% o assunto principal é Ismael — que Filon
traduz como “audicdo de Deus”, em antitese a Balado, que ouve as doutrinas
sagradas e ndo se emenda. Abrado intercede por seu filho Ismael, para que viva
sempre perante Deus, mas toda tentativa de conciliar Balado com a congregagao dos
justos é fracasso garantido. Por isto, Balado é contado entre os homens que se
mutilaram espiritualmente — se fizeram incapazes de raciocinar logicamente — e nao

podem mais fazer parte do povo de Deus.”%

Ismael tem chances de vir a ser salvo, mas para outros, a sa doutrina sé causa
mais dano ainda; ouvinte da palavra de Deus, Balado optou pela desobediéncia.
Novamente chama atengdao que o Novo Testamento reaproveita Ismael e Balado, e
nao é impossivel que os hagiografos e as comunidades destinatarias dos escritos

hagiograficos tenham conhecido o livro “Sobre a mudancga dos nomes”.

Na Carta aos Galatas, o Apdstolo Paulo da a entender que aquelas pessoas

que perseveram na lei judaica sao tipificadas por Ismael. Em Galatas 4,21-26 consta:

21Dizei-me, os que quereis estar debaixo da lei, ndo ouvis vos a lei?
22Porque esta escrito que Abrado teve dois filhos, um da escrava, e outro da
livre. 23Todavia, o que era da escrava nasceu segundo a carne, mas, o que
era da livre, por promessa. 2O que se entende por alegoria; porque estas s&o
as duas aliangas; uma, do monte Sinai, gerando filhos para a servidao, que é

703 FiLON, 1976, p. 333.

704 CLEMENS, 1934, p. 93.

705 FILON DE ALEJANDRIA. Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los
cambios. /n: Obras completas de Filon de Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 3,
p. 212.

706 FILON, 1976, p. 211-212.



231

Agar. 2°Ora, esta Agar é Sinai, um monte da Arabia, que corresponde a
Jerusalém que agora existe, pois é escrava com seus filhos. #Mas a
Jerusalém que é de cima é livre; a qual € mae de todos nés.

Paulo entende que a comunidade hebraica € povo abraamico de direito e de
fato, mas que a permanéncia em Cristo (tipificada por Isaque) desobriga as pessoas
piedosas de obedecer a lei e os costumes judaicos — tipificados por Ismael. As portas
da igreja estdo abertas para membros da comunidade hebreia que queiram vir a ser

cristdos, e ninguém pode proibi-los 0 acesso a Cristo senao eles mesmos.

Contudo, assim como Filon, os hagiégrafos ndo poupam criticas ao estilo de
vida balaamico. Em 2 Pedro 2,12, pessoas do contexto da comunidade destinataria
da carta s&o acusadas de seguir o caminho de Balado — que, conforme a descrigéo
da carta, envolve abandonar a reta administragcao da vida em favor da perseveranga
no pecado por amor a ganhos ilicitos e prazeres, inclusive causando o estado deles a
ter sido pior que antes da conversdo. A comunidade € advertida que a simples
presenca destas pessoas nos banquetes € uma macula. Judas 11 contém criticas
semelhantes a pessoas consideradas seguidoras de Balado e que apresentam
semelhantes estilos de vida. A igreja de Pérgamo é advertida no Apocalipse (Ap 2,14)
por Jesus Cristo pela razdo de estarem com ela seguidores da doutrina de Balado,
que Cristo apresenta como o0 ensinamento a causar outras pessoas a tropecar na fé
— na pratica, abandonar a santidade em favor de alimentos dedicados a falsos deuses
e fornicacdo. A simples presenca de pessoas que permanecem neste estilo de vida
no contexto das celebragdes eclesiasticas €, portanto, motivo de reprovagado nos

escritos hagiograficos.

Qual é, entdo, a andlise biblica que Clemente faz de pessoas que compdem
0 séquito de divindades pagas? Ele acredita que a Escritura, notoriamente o Antigo
Testamento, contém uma passagem que retrata esta realidade de forma alegorica, e
esta alegoria pode ser compreendida a partir de uma chave hermenéutica forjada na

filosofia do exegeta alexandrino Filon.

Porém, a consulta aos manuais de Filon permite afirmar que uma dicotomia
radical entre membros da igreja e membros de Babel ndo pode ser tragada sem levar
em conta a variedade de graus de apostasia e obediéncia a Deus que a sociedade
apresenta. Ha a descendéncia de Abrado, o patriarca da fé, no qual se inserem toda

a igreja e a religido dos hebreus; do outro lado, ha pessoas ateias e politeistas, as



232

ateias manifestadas pelo simbolo da cobra ou do homem emasculado, as politeistas
pelo simbolo de centopeias ou lagartos ou do filho da meretriz. Entretanto, ha pessoas
em ambos os lados que se encontram em ambiente oposto a sua propensao. Ha gente
dentre os babilénios que havera ainda de seguir a Cristo; ha pessoas na situagao de
Ismael, que sao descendéncia de Abrado, mas ainda ndo seguem o Logos; ha
também na igreja pessoas do escol de Balado, que desperdiga as oportunidades
salvificas que a comunhdo com Deus pode oferecer em favor de objetivos imediatistas

e em desprezo a salvacio propria e alheia.

Resta consultar comentarios posteriores para averiguar se — e caso sim, como
— esta compreenséao de Deuterondmio 23 foi reaproveitada em estudantes posteriores
da mesma pericope. Uma semelhanga — talvez, de influéncia direta ou indireta
clementina — desponta nas “Questdes em Deuterondbmio” de Teodoreto de Cirro
(ca.393-ca.460).7%7

Este tedlogo, que trabalhou desde 423 até sua morte como bispo na cidade
de Cirro e se envolveu na controvérsia nestoriana, interpreta Deuteronémio 23 de
forma semelhante, ainda que tivesse varias divergéncias com a escola alexandrina
em seu ministério.”%® Na vigésima-quinta interrogagéo, “Porque [Moisés] proibe aquele
cujos testiculos foram contritos ou cortados o ingresso na igreja?”’%°, Teodoreto

responde da seguinte forma:

A esterilidade da alma é denotada por isto. Pois é alheio a Deus n&o produzir
o fruto das boas obras. Em outro lugar, ele proibe [isto] ndo apenas no género
humano, mas também que nos animais seja admitido qualquer coisa assim.
Porque estas partes genitais foram criadas para a multiplicagao do género.
Verdadeiramente, assim como ele interdita a esterilidade, assim repulsa o
fruto ruim: ‘Pois n&o ingressara’ — diz, ‘0 nascido da meretriz na Igreja de
Deus.’710

707 GUINOT, Jean-Noél. Theodoret von Kyrrhos. In: Theologische Realenzyklopéadie. Berlin: de
Gruyter, 2002. v. 33, p. 250.

708 GUINOT, 2002, p. 251.

709 THEODORETUS, Cyrensis Episcopus. Quaestiones in Deuteronomium. In: MIGNE, Jacques-Paul.
Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda,
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum,
sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]:
J-P. Migne, 1860. v. 80, p. 427. (Tradugdo nossa). Original: Cur eum, cui contriti aut excisi sunt
testiculi, arcet ab ingressu in ecclesiam?

710 THEODORETUS, 1860, p. 427; 430. (Tradugdo nossa). Original: Sterilitas animae per haec
denotatur. Alienum enim est a Deo, fructus bonorum operum non producere. Alioqui non solum in
hominum genere, sed et in pecoribus tale quidpiam admitti prohibet: propterea quod ad



233

Teodoreto de Cirro vai além de Clemente, Filon e as passagens acima citadas
do Novo Testamento ao criticar aqueles que na alegoria sdo denotados com a figura
do homem mutilado. Se a manifestacdo deste estado de coisas em Deuteronémio é
equivalente ao que se vé nos relatos sobre Balado nas referéncias acima, Teodoreto
inclui também entre estas pessoas quem nao produziu nenhuma obra boa. O conceito

de esterilidade da alma, portanto, se desloca da devogéo para as obras.

Estas teorias aparentemente incongruentes podem ser unificadas a partir de
escritos de Martinho Lutero, e a leitura de seus escritos pode transformar a percepgao
de incongruéncia em uma percepg¢ao de tradigao originaria das Escrituras. No seu livro
“Das Boas Obras”, Lutero propde uma relagao entre fé e obras muito mais organica
que uma visao legalista da questdo poderia receber. Muito embora Lutero nao
desconsidere a dimensio decadente da vida humana, inata a partir da queda de Adao
e Eva no paraiso e transmitida pelo pecado original, hereditario’'! e inabdicavel, sua
teologia comporta a posi¢cao de que Deus pode agir no ser humano, e que esta agao
possa ser manifesta em frutos concretos — para os quais € necessaria a fé. Citando

“Das Boas Obras”,

Se |hes perguntares ainda se também consideram boa obra quando estédo
trabalhando em seu oficio, andando, parados de pé, comendo, bebendo,
dormindo ou fazendo toda sorte de obra para o sustento do corpo ou para o
bem comum, e lhes perguntarem ainda se acreditam que Deus se compraz
com eles nessas coisas, veras que dizem ‘ndo’ e ttm um conceito tao estreito
de boas obras, que ficam somente no orar na igreja, no jejuar e no dar
esmolas, considerando as outras obras algo vao, que néo interessa a Deus.
Desta forma, reduzem e diminuem, por causa da maldita descrencga, o servigo
a Deus, ao qual presta servico tudo quanto na fé possa ser feito, dito e
pensado. Eclesiastes 9,7-9 ensina o seguinte: ‘Vai com alegria, come e bebe,
sabendo que tuas obras agradam a Deus. Em todo o tempo sejam brancas
as tuas vestes, e nao deixes que falte 6leo sobre a tua cabega. Goza a tua
vida com a tua mulher que amas, todos os dias que te foram dados neste
tempo inconstante.” Serem sempre brancas as vestes, isto quer dizer: serem
boas todas as nossas obras, seja la como forem chamadas, sem qualquer
distingdo. Brancas elas s&o, porém, quando tenho certeza e creio que
agradam a Deus, e assim jamais faltara sobre a minha cabega o 6leo da
consciéncia alegre. Neste sentido diz Cristo em Jo 8,29: ‘Eu faco sempre o

multiplicationem generis creatae sint partes genitales. Verum sicuti sterilitatem interdicit, ita fructum
malum repellit: ,Non enim ingredietur, inquit, ex meretrice natus in Ecclesiam Del.*

A teologia luterana compreende o pecado hereditario e o desejo pecaminoso, bem como sua
consequéncia, as agdes pecaminosas, como uma unidade; por isto, alguns tedlogos da
modernidade preferem o termo “pecado original” a “pecado hereditario”. (Cf. BAYER, Oswald. A
teologia de Martim Lutero: uma atualizagdo. S&o Leopoldo: Sinodal, 2007. p. 139.) Nem é possivel
se esquivar da condenagao alegando a incapacidade de viver retamente, tampouco abandonando
vicios sem antes receber a salvagédo de Cristo, embora o abandonar dos vicios seja necessario e
util em si.

71

-



234

que Ihe agrada.’ Como ¢é que ele o faria sempre, ja que comia, bebia, dormia
a seu tempo: E Sao Joao, em 1Jo 3,19-22: ‘Nisto podemos reconhecer que
nos encontramos na verdade: quando podemos consolar nosso coragao
diante de seus olhos e ter boa confianga. E se nosso coragao nos acusa ou
fustiga, Deus é maior que nosso coragdo, e temos a confianga de que
receberemos o0 que pedirmos, pois guardamos os seus mandamentos e
fazemos o que agrada a ele.” [...] Se isto é verdade, tudo o que eles fazem
tem que ser bom, ou sera prontamente perdoado o que fizerem de mal. [...]
Aqui cada qual pode notar e sentir por si mesmo quando & que esta fazendo
algo bom ou ndo-bom: se encontra seu coragédo na confianga de que agrada
a Deus, entdo, a obra é boa [...].7"2

Nao ha incongruéncia de conceitos entre uma pessoa com a mente esteéril
para a fé em Deus e uma pessoa incapaz de produzir boas obras, quando se toma os
escritos de Lutero como autoridade. Ao mesmo tempo, € incongruente com uma fé
auténtica a visdo reducionista das boas obras como apenas cabiveis em contextos

liturgicos.

A vida da pessoa de fé € uma vida para Cristo, que ocorre totalmente em
seguimento a ele. A percepcao de um afastamento deste principio deve causar
arrependimento, e levar a contricdo e a busca por restauragdo da perfeicdo no
seguimento a Deus — e este afastamento ocorre constantemente por causa da

natureza pecaminosa do ser humano.

Nem por isto, uma pessoa crista precisa temer que seja condenada pela sua
insuficiéncia. O Espirito Santo ndo apenas capacita a pessoa com dons que seriam
impossiveis de obter sem auxilio divino — que permitem a pratica de boas obras —,

como também reconduz a pessoa pecadora a caminho do Pai.

Uma busca desenfreada pelo prazer pode ter severas consequéncias para a
vida de fé. Assim, a substituicdo do objetivo de agradar a Deus, impossivel na
condicao carnal do ser humano, mas possivel a partir do sacrificio e ressurreicao de
Cristo e da obra do Espirito Santo, por um objetivo possivel na condigdo pecadora —
como, por exemplo, o acumulo de bens ou de experiéncias de prazer — pode
transformar coisas inocentes como comidas e bebidas agradaveis em boa companhia
ou a fruigdo da vida ao lado da cbnjuge em sacramentos de uma religido incapaz de

chegar ao céu.

72 | UTERO, Martinho. Das boas obras. /n: Obras Selecionadas. Sao Leopoldo: Sinodal, 1989. v. 2,
p. 103.



235

Assim, nado é contradicdo quando as figuras de Filon, interpretadas por
Clemente e presentes também em livros do Novo Testamento, fazem de Balado um
membro degradado da comunidade de Deus e Teodoreto da a entender que estas
pessoas ndo estdo naigreja. A igreja € uma comunhao de pessoas de fé. A apostasia
da fé pode ocorrer sem o desligamento formal da estrutura comunitaria, mas nunca
deixara de ser manifesta na auséncia de obras oriundas da fé ou na presencga de obras

oriundas da perseveranca na apostasia.

Conclui-se que € melhor interpretar as condi¢cdes que Filon descreve como
impossiveis de serem influenciadas pelo ser humano, porém simples de alterar pela
vontade de Deus. Assim, a Palavra pregada no meio da igreja podera converter
pessoas politeistas e ateias em pessoas seguidoras de Cristo, e o Espirito Santo ser
servido em habitar nestas pessoas. Da mesma forma, Deus pode entregar uma
pessoa perseverante na concupiscéncia e no hedonismo as suas vontades e o
Espirito Santo deixar de habitar nela, ainda que isto ndo tenha consequéncias
imediatas ou posteriores para a sua filiagao eclesial. A melhor forma de evitar este
risco é perseverar na vida de fé e compreender as benesses da vida presente como

dadivas de Deus e ndo como o bem supremo.

4.2.5 Genealogia histoérica das religidoes pagas a partir de Cicero

Clemente passa a descrever historicamente as razbes da existéncia do
politeismo, baseado em fontes de seu contexto. Ele apresenta ao todo sete origens
da apostasia da fé no Deus unico. Analisar-se-do neste subitem estas origens, de
acordo com os elementos envolvidos. Stahlin identifica o emprego de “Sobre a
Natureza dos Deuses” e “Sobre as Leis”, trilogias da pena de Cicero, nesta

abordagem.’!3

A obra do filésofo romano sera contrastada as citagcdes de Clemente e os
métodos teoldgicos apresentados por Clemente como erraticos serdao examinados a
partir de excertos da Biblia Sagrada. Para fins de contextualizagdo, Marco Tulio Cicero

(3.1.106 a. C. - 7.12.43 a. C) foi um filésofo, jurista e tedlogo pagado renomado do

713 CLEMENS, 1934, p. 94.



236

Império Romano, e sua filosofia e jurisprudéncia tém sido estudadas ao longo dos

milénios apos sua morte até a contemporaneidade.”'

4.2.5.1 Divinizagao de corpos celestes e dos frutos da terra

Adiante, sao reproduzidos dois lugares vivenciais de apostasia que Clemente
identifica em seu contexto, ligados com o céu e a terra — que a tradigao judaico-crista
identifica como criaturas de Deus. Assim, |Ié-se no Salmo 121,2: “O meu socorro esta

no SENHOR, que fez os céus e a terra”.

Alguns se deixaram iludir pela observagéo do céu; e como apenas creram em
seus olhos, foram tomados por maravilha ao observar os movimentos dos
astros, que chamaram de deuses [BeoUg] por causa de seu curso [Bgiv], e
adoravam o sol como os hindus, e a lua como os frigios. Outros, que colhiam
os nobres frutos nascidos da terra, chamavam ao trigo de Deo [Brimo] como
os atenienses, e ao vinho Dionisio como os tebanos.”'®

Percebe-se com facilidade, seguindo as referéncias que Stahlin apresenta,
que o texto ndo provém de opinides infundadas de Clemente, mas tem fundamento
em tradi¢cdes escritas anteriores. No segundo livro de “Sobre a Natureza dos Deuses”

tem-se o seguinte trecho, que provavelmente serviu de fundamento para esta citagéo.

E dito do universo, até é dito das estrelas, que ja perto do limite apareceria
uma multidao de deuses nao cessantes, que nao se esforgam nas coisas que
fazem com labor operoso e molesto. Pois ndo sdo contidos com veias e
nervos e 0ssos, nem os alimentam com comidas e bebidas, como também
nao coletam fluidos acidos demais ou concretos demais, nem seus corpos 0s
tém [a saber, veias e nervos], para que se intimidassem por quedas ou ictos
ou temessem as doengas da fadiga dos membros; temendo a estes [aos
deuses que aparecem no universo], Epicuro os chamou de deuses
monogramos e nada fazentes. Estes, porém, preditos de forma lindissima e
colocados na regido do céu, sdo assim carregados e moderados pelos cursos
[dos planetas e astros], para que aparentem consentir em conservar e
guarnecer tudo.

Porém, muitas outras naturezas de deuses séo constituidas e nominadas a
partir de seus grandes beneficios tanto pelos sapientissimos da Grécia,
quanto pelos nossos ancestrais. O que quer que aufira grande utilidade ao
género humano, isto arbitravam néo ser feito sem bondade divina em favor
da humanidade. Entéo, por isto chamavam aquilo que nasceu a partir de um

714 BENDLIN, Andreas. Cicero, Marcus Tullius. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tlbingen:
Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 378-379.

715 CLEMENS, 1934, p. 94. (Tradugao nossa). Original: Die einen lieBen sich sogleich durch den Anblick
des Himmels tduschen; und indem sie nur ihren Augen glaubten, wurden sie beim Anblick der
Bewegungen der Gestirne von Staunen erfal3t, vergétterten die Gestirne, die sie wegen des Laufens
[B¢iv] Gétter [Beouc] nannten, und beteten die Sonne an wie die Inder, und den Mond wie die Phryger.
Andere, die von den aus der Erde entsprossenen Pflanzen die edlen Friichte ernteten, nannten das
Getreide Deo wie die Athener, und den Weinstock Dionysos wie die Thebaner.



237

deus, pelo nome do mesmo deus, como chamamos a Ceres os frutos, o vinho,
porém, a Libero, a partir da qual [urge] aquela [citagdo] de Teréncio: sem
Ceres e Libero Vénus passa frio.”'®

A multiddo de deuses incessantes nao € atribuida aos hindus e frigios em
Cicero como o é em Clemente — provavelmente, referéncias deste contexto se
encontravam na biblioteca de Alexandria. Note-se que Ceres € a mesma Deo Brimo

ou Deméter, e Libero € o mesmo Dionisio referido em Clemente.

Ocorre aqui uma personificagao de algo benfazejo. Em desconhecimento — ou
rejeicdo conscia — da historia da criagdo de céus e terra e tudo o que neles ha por
Deus, € necessaria outra razao para a existéncia do cosmos e de seus elementos
constituintes. O efeito da lua sobre a maré, do sol e chuva sobre a agricultura, pecuaria
e silvicultura, e a aparigao e cursos periodicos e episodicos de corpos celestiais, na
auséncia do conhecimento da origem uUnica de todas estas coisas, nao podem ser
interpretados como um grande reldgio cosmico irreproduzivel por ter sido elaborado
por uma inteligéncia inigualavel e inatingivel; varios deuses apenas “aparentam”
cooperar para criar o que se vé nos céus, e seu desentendimento pode levar ao fim
do mundo, sem que haja salvagéo. Neste arcabouco, ideias como a possibilidade do
céu cair em cima da cabega de alguém ndo sdo absurdas, e sim um perigo real que

precisa ser avertido por meio de sacrificios e rituais.

Igualmente perniciosa, sendo mais do que isso, € a compreensao de que
Demeter/Ceres criou o trigo e Libero/Dionisio, as uvas. Mesmo pensadores da algada
de Teréncio jamais poderdao compreender a origem da eucaristia sem compreender
primeiro o Génesis. Qualquer filésofo pagao que observe o altar da cristandade nao

discerne o Cristo sacramentado — talvez sinta falta da possibilidade de aproximacéao

718 CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri lll. Cambridge: Cambrige University Press, 1883.

V. 2, p. 22. (Tradugdo nossa). Original: Dictum est de universo mundo, dictum etiam [est] de
sideribus, ut jam prope modum appareat multitudo nec cessantium deorum nec ea, quae agant,
molientium cum labore operoso ac molesto. Non enim venis et nervis et ossibus continentur nec iis
escis aut potionibus vescuntur, ut aut nimis acres aut nimis concretos umores colligant, nec iis
corporibus sunt, ut casus aut ictus extimescant aut morbos metuant ex defetigatione membrorum;
quae verens Epicurus monogrammos deos et nihil agentes commentus est. llli autem pulcherrima
forma praediti purissimaque in regione caeli collocati ita feruntur moderanturque cursus, ut ad omnia
conservanda et tuenda consensisse videantur.
Multae autem aliae naturae deorum ex magnis beneficiis eorum non sine causa et a Graeciae
sapientissimis et a majoribus nostris constitutae nominataeque sunt. Quicquid enim magnam
utilitatem generi afferret humano, id non sine divina bonitate erga homines fieri arbitrabantur. ltaque
tum illud, quod erat a deo natum, nomine ipsius dei nuncupabant, ut cum fruges Cererem
appellamus, vinum autem Liberum, ex quo illud Terentii - sine Cerere et Libero friget Venus.



238

do outro sexo, que as liturgias da comunidade cristd ndo comportam. Se Cristo
invadisse a propriedade e criacdo de Ceres e Libero ao se doar a sua comunidade,
seria ladrao e salteador; se 0 pao e o vinho da eucaristia ndo comportassem o Corpo
e 0 Sangue de Cristo, ele ndo seria onipotente, e sim incapaz de cumprir sua

promessa, ou mentiroso.

De onde a comunidade cristd depreende a origem dos elementos que
constituem a manducagdo de seu sagrado ritual? O Génesis menciona a criagdo de
frutos e ervas que dao semente — classificagdes biblicas as quais pertencem a vide e

o trigo — sob ordem de Deus. Consta assim em Gn 1,11-12:

E disse Deus: Produza a terra erva verde, erva que dé semente, arvore
frutifera que dé fruto segundo a sua espécie, cuja semente esta nela sobre a
terra; e assim foi. E a terra produziu erva, erva dando semente conforme a
sua espécie, e a arvore frutifera, cuja semente esta nela conforme a sua
espécie; e viu Deus que era bom.

O mesmo Deus que ordenou a existéncia de trigo e videiras apontou estas
iguarias para o consumo humano. Assim, consta em Gn 1,29: “E disse Deus: Eis que
vos tenho dado toda a erva que dé semente, que esta sobre a face de toda a terra; e

toda a arvore, em que ha fruto que dé semente, ser-vos-a para mantimento”.

O ser humano, antes e depois do diluvio, abusou destas dadivas de Deus. O
agricultor Caim ofereceu um sacrificio desagradavel a Deus (Gn 4,3) com os “frutos
da terra”, cuja rejeicao por parte de Deus causou a ira de Caim e a perseveranga no
pecado, iniciando com o homicidio de Abel e concluindo com a edificagdo de uma
cidade contraria a ordem de Deus, o qual vocacionou Caim a ser nbmade apds o
homicidio. Depois do diluvio, Noé bebeu vinho em excesso. Revelando sua nudez
durante o excesso alcodlico, acabou por ser revelada a perversidade de seu filho Cam,
que invadiu sua tenda e o viu nu sem se preocupar com a dignidade do pai, publicando

a sua nudez entre seus irméos (Gn 9,21-22).

Assim, de dois elementos bons em si, por serem abusados pela humanidade,
veio a ocorrer escandalo e multiplicagdo do pecado. Contudo, na eucaristia, o Cristo
se reapropria destes elementos extraviados desta forma, e os dispde para a salvagao
da humanidade, permitindo a sua igreja se alimentar deles para tomar parte da
salvacao. O seu poder de perdoar os pecados antes e depois do diluvio e recapitular

toda a humanidade que nele tem fé se manifesta neste sacramento.



239

A opinido de tedlogos como Jerdonimo de Estridao (347/8-420)"'7 ¢ que o
sacramento da eucaristia foi prefigurado no mesmo Génesis. No seu “Livro das
Questdes Hebraicas em Génesis”, Jerbnimo manifesta sua compreensao sobre a
atitude de Melquisedeque de trazer pdo e vinho a cena quando se encontra com
Abrado regresso da Guerra dos Quatro Reis Contra Cinco. Assim, a imagem do pao
e do vinho significa que haveria de ocorrer um novo sacrificio, ndo como os dos

hebreus, que consistiam da imolagéo de animais, e sim da oblagdo de p&o e vinho.”"®

Jerbnimo é conhecido nao apenas pela sua tradug¢ao da Biblia ao latim, mas
também por seus varios comentarios biblicos.”'® Sua exegese formatou a exegese do
Ocidente durante toda a Idade Média.”?° A Reforma se distanciou desta compreensao,
nominalmente Lutero, que na sua prelecdo ao Génesis, se afasta da ideia que
Melquisedeque tenha praticado a oblagcdo de péo e vinho. O préprio Lutero afirma:
“Mas eu acho que Melquisedeque trouxe a frente o pao e o vinho [e ndo fez oblagdes],
isto &, para instruir um convivio solene: assim como é mister para com recém
chegados héspedes e amigos e assim render gragas a Deus pela vitdria que foi

concedida a Abrado.”’?1

Qualquer que seja a compreensao sobre o uso de pado e de vinho por
Melquisedeque, ndo é possivel conciliar as posicoes de Clemente, Jerbnimo, nem

Lutero com a ideia de que outra divindade tenha criado estes elementos.

7 NAUTIN, Pierre. Hieronymus. In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin: De Gruyter, 1986. v. 15,
p. 304.

718 HIERONYMUS, Eusebius Sophronius. Liber Hebraicarum quaestionum in Genesin. In: MIGNE,
Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis,
commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive
Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515)
et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series prima. Parisiis: Vrayet, 1845.
v. 23, p. 961.

719 NAUTIN, 1986, p. 309.

720 NAUTIN, 1986, p. 311.

21 LUTHER, Martin. Text der Genesisvorlesung. /n: D. Martin Luthers Werke: kritische
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Bohlaus Nachfolger, 1911. v. 43, p. 238. (Tradugao nossa).
Original: Sed ego puto, Melchisedec protulisse [non obtulisse] panem et vinum, hoc est, instruxisse
solenne convivium: sicut solet recens adventientibus hospitibus et amicis et ita egisse Deo gratias
pro victoria Abrahae concessa. Texto em parénteses retos da redacéo da tese.



240

4.2.5.2 Divinizagao de castigos, emogoes e experiéncias

Desta forma, quem atribui a outra poténcia a criagao de corpos celestiais, trigo
e vide cré para sua propria condenagao, e corre perigo de comer indignamente do
corpo de Cristo. Clemente apresenta mais trés exemplos de como a apostasia pode
vir a ser, desta vez, ndo necessariamente no contexto da astrologia e agricultura, e

como sao semelhantes, serdao apresentados em conjunto.

Ainda outros, que observavam como a maldade recebe vinganga, viram nisto
o governo de seres divinos e glorificavam os castigos vingadores e as
desgracas. Por conta disso os poetas tragicos inventaram as Erinias e
Eumenidas, os deuses castigadores [[MaAapuvdiol], juizes e vingadores do
sacrilégio [[MpooaTpoéTraiol, AAdoTopeg]. E conforme o proceder dos poetas
alguns filésofos transformam as formas de manifestacdo das emogdes em
deuses, como o temor [P6Bog], o amor ['Epog] [sic!], a alegria [Xapd] e a
esperancga [EATig]. Ainda faz parte disso que o velho Epiménides edificou
altares da soberba ["YBpic] e da impudicicia [Avaideia]. Em outros casos,
experiéncias reais sdo o ponto de partida para que certos termos sejam
deificados e apresentados corporalmente como Dique e Cloto e Laquesis e
Atropo [as trés deusas do juizo] e Heimarmene [fatalidade] Auxo
[crescimento] e Talo [vigo], as deusas atenienses.”22

O mundo antigo apresenta referéncias que corroboram com a demonstragao
histérica de Clemente. Stahlin identifica outra obra cicerénica como fundamento — o
segundo livro da série “Sobre as Leis”. Aqui segue o excerto apresentado por Stahlin

como correlato.

Porém, porque a lei ordena cultuar os consagrados do género dos homens,
assim como Hércules e os demais, [ela] indica que os animos de todos sao
imortais, mas que os dos fortes e bons sdo divinos. E bem verdade, que a
Mente, a Piedade, a Virtude, a Fé, sdo consagradas pela méo, das quais
todas ha templos publicamente dedicados em Roma, para os que os tém [os
que tém estes templos] — e todos os bons [0s] tém — considerem que estes
mesmos deuses foram colocados em seus animos. Pois aquilo [foi] errado
em Atenas, que, apos o bandido Cildnio ter sido expiado pela recomendagéo
de Epiménides em Creta, fizeram um altar a Contumélia e & Impudéncia;
porque & decente consagrar as virtudes, ndo os vicios. E os vetustos altares

722 CLEMENS, 1934, p. 94-95. (Tradugdo nossa). Original: Wieder andere, die beobachteten, wie der
Schlechtigkeit Vergeltung widerféhrt, sahen darin das Walten géttlicher Wesen und verehrten die
vergeltenden Strafen und Ungliicksfélle. Daher haben die tragischen Dichter die Erinyen und
Eumeniden, Siihnegétter [[MaAauvaiol], Richter und Réacher des Frevels [[TpooTporaiol, AAGdoTopec]
erfunden. Und nach dem Vorgang der Dichter machen denn auch einige Philosophen die
Erscheinungsformen eurer Gemlitsstimmungen zu Géttern, wie die Furcht [@dBoc], die Liebe
[Epocg], die Freude [Xapd] und die Hoffnung [EATic]. Dazu gehért auch, dal3 der alte Epimenides in
Athen Altére des Ubermuts ['YBpic] und der Schamlosigkeit [Avaideia] errichtete. In anderen Féllen
sind wirkliche Erlebnisse der Ausgangspunkt dafiir, dall gewisse Begriffe von den Menschen
vergéttert und kérperlich dargestellt werden, wie Dike und Klotho und Lachesis und Atropos [die drei
Schicksalsgéttinnen] und Heimarmene [Verhdngnis] und Auxo [Wachstum] und Thallo [Gedeihen],
die athenischen Géttinnen.



241

da Febre no Palatino [ou; os altares vetustos no Palacio da Febre?] e outros
no Esquilino da Ma Sorte, e todas as coisas detestaveis devem ser
repudiadas da mesma forma. Mas se nomes devem ser inventados, antes os
do vencer e poder de Vica Pota, do estar em pé de Stata, e os cognomes do
Estator e Invicto Jupiter, e os nomes de coisas a serem desejadas, Saude,
Honra, Obra, Vitéria; e ja que pela espera de coisas boas o animo é erigido,
até foi corretamente consagrada a Esperanca por Calatino; E a Fortuna seja
ou de Este Dia, pois vale em todos os dias, ou Respiciente [observador ou
respeitador], para a obra que deve ser carregada, ou Forte [Chance/Acas0],
no qual os casos incertos sdo mais significados, ou Primigénia
[Primogenitura], uma companhia desde o nascimento.”?

Clemente aduz trés desvios: a adoracdo de atos punitivos executados por
uma entidade superiora, a adoracdo de emocgdes e a adoragao de principios ou
caracteristicas bons ou maus, dos quais alguns podem ser chamados de virtudes ou

vicios. Cada um destes desvios precisara ser estudado em seu préprio direito.

A adoragao de um ato divino — variante que ndo se manifesta na citacédo
cicerbnica em questao — € um problema por reduzir a divindade a um aspecto dela.
Se alguém pode dizer com razdo que o juizo que avassalara o mundo no fim dos
tempos é divino, pois vem de Deus, esta mesma pessoa entrara em grave heresia se
reduzir Deus ao juizo e rejeitar Deus e rituais da igreja quando manifestarem a sua
graga. Assim, quem adora o juizo de Deus separado do préprio Deus, pode vir a crer
que um Deus € o justo, e outro o misericordioso (confira o item 3.1.1.4 para a doutrina

de Marciao, que reduzia a bondade e a justica a dois deuses diferentes).

Assim como um ser humano se comporta de modos diferentes em situagdes
diferentes, sem que este comportamento perverta necessariamente a sua esséncia —
por exemplo, um amigo que repreende outro amigo por uma brincadeira desagradavel,
mas nido havendo mais incOmodos, trata-o de forma amistosa — assim, e de forma

muito mais potente, Deus pode mudar as Suas atitudes de acordo com Seu designio.

723 CICERO, Marcus Tullius. De legibus libri. Berolinum: Franciscus Vahlenus, 1871. p. 84-86.
(Tradugdo nossa). Original: Quod autem ex hominum genere consecratos, sicut Herculem et
ceteros, coli lex iubet, indicat omnium quidem animos inmortalis [sic!] esse, set fortium bonorumque
divinos. Bene vero, quod Mens, Pietas, Virtus, Fides consecratur manu, quarum omnium Romae
dedicata publice templa sunt, ut illa qui habeant, habent autem omnes boni, deos ipsos in animis
suis conlocatos putent. Nam illud vitiosum Athenis, quod, Cylonio scelere expiato, Epimenide Crete
suadente fecerunt Contumeliae fanum et Inpudentiae [sic!]; virtutes enim, non vitia consecrare decet.
Araque vetusta in Palatio [Palatino?] Febris et altera Esquilis Malae Fortunae detestataque omnia
elus modi repudianda sunt. Quod si fingenda nomina, Vicae Potae potius vincendi atque potiundi,
Statae standi, cognominaque Statoris et Invicti lovis, rerumque expetendarum nomina, Salutis,
Honoris, Opis, Victoriae; quoniamque expectatione rerum bonarum erigitur animus, recte etiam Spes
a Calatino consecrata est; Fortunaque sit vel Huiusce diei, nam valet in omnes dies, vel Respiciens,
ad opem ferendam, vel Fors, in quo incerti casus significantur magis, vel Primigenia, a gignendo
comes.



242

Ademais, se Cicero, enquanto filésofo pagado, buscava compreender
naturezas divinas apenas com apoio da razdo, nao é possivel admitir estes resultados
como conclusivos ou autoritarios, haja vista que testemunhos da autorrevelagédo de
Deus se encontram acessiveis a comunidade crista e sdo guardados e retransmitidos
por ela. No livio do Exodo, ha uma manifestacédo teofanica que serve de guia para
compreender como Deus € justo e misericordioso ao mesmo tempo. Deus revela-se
a si proprio a Moisés enquanto Moisés traz placas de pedra para Deus nelas escrever

os Dez Mandamentos da lei judaica. Conforme Ex 34,5-7, consta:

5E o Senhor desceu numa nuvem e se pos ali junto a ele; e ele proclamou o
nome do Senhor. ¢ Passando, pois, o Senhor perante ele, clamou: O Senhor, o
Senhor Deus, misericordioso e piedoso, tardio em irar-se e grande em
beneficéncia e verdade; 7 Que guarda a beneficéncia em milhares; que perdoa a
iniquidade, e a transgressao e o pecado; que ao culpado ndo tem por inocente;
que visita a iniquidade dos pais sobre os filhos e sobre os filhos dos filhos até a
terceira e quarta geragéo.

Este texto biblico explica como a justica de Deus e a bondade de Deus
caminham inseparavelmente lado a lado. A aparente diferenga entre perdoar a
iniquidade e nao manter o culpado por inocente pode ser explicada pela compreensao
cristd de que Deus-Pai, que aqui se manifesta, € o pai de Jesus Cristo, o qual morreu
vicariamente pelo pecado de toda a humanidade. Desta forma, Deus perdoa a

iniquidade, mas nao permite que esta iniquidade viceje sem punigao.

Tudo isto é impossivel de conceber quando castigos divinos ou supostamente
divinos s&o elevados a categoria de Deus. E se ainda ha, ao menos, uma origem
divina nos atos de Deus, ndo se pode dizer o mesmo de emocgdes e atitudes do ser
humano, como medo, amor, ira e outros. O fundamento que Cicero aduz — de que a
alma humana tem origem divina e por isto ao menos as boas emogdes e atitudes
devem ser adoradas sobre altares — choca-se novamente com a revelagcdo da

comunidade crista.

Na cristandade, acredita-se que Deus € santo, mas nao gerou ou criou outros
deuses. As trés hipdéstases da Santissima Trindade sdo um e o mesmo Deus e existem
desde antes do tempo. Em sérdido contraste com a santidade de Deus, esta a
humanidade pecadora. O apéstolo Paulo manifesta uma antropologia radicalmente
pessimista. Em Romanos 3,10-18, Ié-se a seguinte descricdo do género humano:

“10 Como esta escrito: Ndo ha um justo, nem um sequer. " Ndo ha ninguém
que entenda; Nao ha ninguém que busque a Deus. 2 Todos se extraviaram,



243

e juntamente se fizeram inuteis. Nao ha quem faca o bem, ndo ha nem um
s6. '3 A sua garganta é um sepulcro aberto; Com as suas linguas tratam
enganosamente; Pegonha de aspides esta debaixo de seus labios; * Cuja
boca esta cheia de maldicdo e amargura. '® Os seus pés sdo ligeiros para
derramar sangue. '® Em seus caminhos ha destruicdo e miséria; 7 E nao
conheceram o caminho da paz. '® Nao ha temor de Deus diante de seus
olhos.”

Com este conceito de humanidade, é impossivel que, sem a ajuda de Deus,
haja uma emocao fundamentalmente boa ou uma atitude fundamentalmente santa em
um ser humano. E ainda que Deus tenha produzido uma obra digna em um ser
humano, pela imperscrutabilidade de Deus e pelo temor de reduzir a natureza de Deus
a um ato isolado, ndo se pode adorar esta obra em lugar de Deus ou como um deus
a parte, e sim render gléria ao Deus que perfez a obra boa. Sobre as obras mas, é
necessario concordar com Cicero que nao ha serventia alguma em seu culto, como

Clemente também o fez.

Quanto a deificacdo de experiéncias — que em Cicero aparece como a
adoracao do Acaso, ou da Primogenitura, e em Clemente com outras entidades — ndo
ha melhor apotrdpico que a revelagdo da comunidade crista. Quem busca conhecer a
Deus mediante a experiéncia esbarra em uma antropologia paulina incapaz de
comportar a possibilidade de conhecimento de Deus; significa que uma experiéncia
guiada por desejos tao contrarios a santidade de Deus possa apenas pela vontade
divina levar ao Seu conhecimento; mesmo a leitura biblica ou a participagao de

liturgias ditas cristds ndo permite que isto ocorra sem o Espirito Santo.

Assim, uma exegese ou hermenéutica biblica rejeitadora do Espirito Santo
nao possui garantia nenhuma de ser proveitosa para a comunidade cristd; e rituais
novos em, com e sob o nome de Deus e com uso da Escritura Sagrada, porém sem
Sua ordem ou contrarios a ela, ndo garantem a ninguém a participacdo do
conhecimento de Deus, muito antes, podem desviar e afastar a humanidade de Deus.
O que dizer, entado, de experiéncias meramente cotidianas, que além da auséncia da
ordem de Deus, carecem de referenciais a Ele? Estas podem apenas servir de
santificagdo para quem ja esta inserido na comunidade crista e vive estes momentos
buscando agradar a Deus; e mesmo estas pessoas incorrem cotidianamente em
pecado e assim também se afastam de Deus no seu dia-a-dia, necessitando da

Palavra e dos sacramentos para permanecerem no amor de Deus.



244

Deste modo, para a comunidade crista, ndo ha conhecimento de Deus pelo
autoconhecimento, ou pela busca das melhores virtudes e evasao e fuga dos vicios,
ou pelo registro e analise de experiéncias, mesmo que, por si proprias, nenhuma
destas coisas consiste em pecado e sejam uteis ao ser humano. Deus ndo pode sen&o
ser revelado por si proprio para ser conhecido, e isto ocorreu com o advento e

ministério de Jesus Cristo na terra.

4.2.5.3 Reconhecimento de tradi¢coes politeistas e divinizagcao de benfeitorias

de Deus

Além das cinco antes mencionadas formas de politeismo, Clemente ainda
conhece aquele transmitido por livros sagrados de culturas politeistas e atribuigao de

misericordias de Deus a outras entidades.

Uma sexta forma de naturalizar o engano e criar deuses € aquela, a partir da
qual se contam doze deuses; deles Hesiodo canta sua “Teogonia”, e deles
conta Homero em todas suas histérias de deuses. Como Uultima [pois existem
ao todo sete formas], ainda resta aquela que parte das benfeitorias divinas
para com a humanidade. Pois por ndo conhecerem o autor das benfeitorias,
Deus, inventaram como deuses de cura os diéscuros e o evitador do mal
Hércules e o médico Asclépio. 724

Percebe-se que a religiosidade do contexto de Clemente ndo possuia um
dogma fixo ou um unico modo de ser vivida e crida. Apesar da diferenca geografica e
contextual, Ireneu apresenta uma narrativa semelhante. No inicio da sua
“‘Demonstracdo da Pregagdo Apostdlica”, ele da a entender que as pessoas que
ensinavam outras religides no ambito do destinatario do livro trilhavam diversos
caminhos de perdigdo, enquanto apenas o cristianismo comporta a salvagédo.”?® Nao
se pode falar de “paganismo” como um conjunto uniforme — cada um e cada uma

serve ao deus ou aos deuses que mais lhe dizem respeito e interessam e tradi¢cdes

724 CLEMENS, 1934, p. 95. (Tradugéo nossa). Original: Eine sechste Art, den Trug einzublirgern und
Gétter zu schaffen, ist die, wonach man die zwdlf Gétter z&hlt; von ihnen singt Hesiodos seine
Theogonie, und von ihnen erzdhlt Homeros in allen seinen Géttergeschichten. Als letzte [es gibt
némlich im ganzen sieben Arten] ist noch (brig die, welche von den géttlichen Wohltaten gegen die
Menschen ausgeht. Denn da sie den Urheber der Wohltaten, Gott, nicht kannten, erfanden sie als
Heilgétter die Dioskuren und den Ubelabwender Herakles und den Arzt Asklepios.

725 IRENAUS, 1912, p. 1.



245

divergentes sao sincretizadas ou consideradas como parte de um corpo doutrinario

maior porque concorrem no mesmo espaco fisico e cronico.

Stahlin ndo manifesta referéncias cicerbnicas sobre o assunto, 0 que nao
significa que Cicero ndo tenha redigido sobre a Teogonia e as obras homéricas em
escritos acessiveis ou espurios. A pesquisa apresentada até este momento manifesta
como estes compéndios teoldgicos pagaos se originam de tradigdes incongruentes e
até mesmo contraditorias entre si sobre personagens existentes ou ficticios. A partir
de relatos mitologicos oriundos deste sincretismo de tradigbes, filésofos da
envergadura de Cicero elaboraram filosofia teolégica, como o ja citado livro “Sobre a
Natureza dos Deuses”, e com esta filosofia embasaram os codigos legais vigentes,
como nos “Livros Sobre as Leis”. Nada tém a haver com a revelagdo do Deus da Biblia

e n&o sao passiveis de emprego em comunidades cristas.

Sobre a divinizagao de benfeitorias divinas, a mesma pericope que refuta a
divinizagao dos castigos (confira 4.2.5.2.) pode servir de guia. A reducao da natureza
de Deus a um unico atributo ndo faz jus a teologia crista e gera conceitos insuficientes

de Deus.

Desta forma, as sete vertentes do erro de acordo com Clemente sao refutaveis
sem auxilio de comentarios, mas sim pela Escritura Sagrada e pela vivéncia crista de
fé, lugar vivencial da Biblia. Se a incursdo em apenas um destes caminhos rejeitados
como erraticos por Clemente é insuficiente para o conhecimento do Deus verdadeiro,
quao piores serao as consequéncias quando nao se conhece a esse Deus, nem se
busca a Ele! A aceitagdo de qualquer um destes caminhos implica na rejeicado da
tradicao da igreja e a permanéncia na igreja confere a abstinéncia destes modos de

pensar acerca de Deus.

4.2.6 Conclusoes sobre a origem histérica das divindades gregas a partir de

referéncias histoéricas

Clemente ainda conhece as origens de muitos mitos de deuses.

Anteriormente, algumas informacdes sobre Afrodite, Zeus e outras divindades foram



246

apresentadas, e ele retoma o assunto agora. Assim, havia trés “Zeuses”, cinco

“Atenas”, e seis “Apolos”, que viveram em distintas localidades.”?®

Stahlin oferece uma variedade de referéncias do mundo antigo que pode ter
servido de fonte para estas afirmagbes.”?” Sobre Zeus ou Jupiter, seja mencionada
aqui uma referéncia do ja citado “Sobre a natureza dos deuses” de Cicero, embasada

em teodlogos da época:

Em principio, aqueles que sao denominados tedélogos numeram trés
Jupiteres, dos quais o primeiro € o segundo nasceram na Arcadia, um
[nascido do] pai Eter, do qual até consideram ter nascido Proserpina e Libero,
o outro do pai Céu, do qual é dito que gerou a Minerva, a qual consideram
princesa e inventora da guerra, e o terceiro [é] cretense, filho de Saturno, cujo
sepulcro se mostra naquela ilha. 728

A teoria de Evémero (confira o item 4.2.2.) confirma o pensamento sobre
Jupiter/Zeus que é retratado em Cicero e apresentado por Clemente. Se o chefe dos
assim chamados deuses n&o é uma unica pessoa, 0 que se pode dizer dos outros,
como Atena (Minerva em latim) e Apolo? Nao parece implausivel a possibilidade de
Clemente ter tido acesso a referéncias bibliograficas sobre vida e morte de diversas

Atenas e Apolos.

Havia tumulos destas pessoas e de outras com nomes de Asclépio, Hermes,
ou Hefesto na época de Clemente. Havia também varios “Ares”, um de Esparta, outro
da Tracia, outro da Arcadia.”?® Para Clemente, Hefesto foi um ferreiro coxo de Lemno,
e Asclépio um médico ganancioso que foi enterrado em Cinosuris. Poseidon esta

enterrado na Sicilia.”?

Hefesto aparece na lliada de Homero, e Stahlin auxilia em apontar as
referéncias exatas nesta obra nas quais ele é apresentado.”?’ Uma delas, que aqui
sera citada, consta no primeiro livro da lliada. O contexto maior € a inquisicao de Hera,

esposa de Zeus, sobre possiveis aventuras exogamicas de seu cbnjuge, tendo por

726 CLEMENS, 1934, p. 97.

727 CLEMENS, 1934, p. 97.

728 CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri lll. Cambridge: Cambrige University Press, 1885.
v. 3, p. 16. (Tradugéo nossa). Original: Principio Joves tres numerant ii, qui theologi nominantur, ex
quibus primum et secundum natos in Arcadia, alterum patre Aethere, ex quo etiam Proserpinam
natam ferunt et Liberum, alterum patre Caelo, qui genuisse Minervam dicitur, quam principem et
inventricem belli ferunt, tertium Cretensem, Saturni filum, cujus in illa insula sepulcrum ostenditur.

729 CLEMENS, 1934, p. 98.

730 CLEMENS, 1934, p. 99.

731 CLEMENS, 1934, p. 99.



247

consequéncia a ira de Zeus. Hefesto admoesta sua mae a submissdo com estas

palavras, pouco antes do fim do primeiro livro, na tradugéo de Carlos Alberto Nunes:

O fabro celeste, Hefesto, comeca a dizer, entéo, logo, para sua mae consolar,
Hera nobre, de bragos reluzentes: “Desagradavel realmente, e de nenhuma
forma aceitavel, é que por causa dos homens fiqueis a tal ponto em discoérdia
e que 0s mais deuses, também, se aborregam. Dos gratos banquetes ha de
cessar a alegria se as coisas ruins prevalecem. Por isso, a mae aconselho,
por mais que se mostre sensata, que a Zeus procure ajudar, porque nao
acontega que venha de novo o pai a irritar-se e conturbe o prazer dos
banquetes. Pois facilmente Zeus grande, que os raios maneja, a nés todos
destes assentos jogara, se tanto fazer decidisse. Vamos, procura aplaca-lo
com gestos e vozes afaveis, para que o Olimpico a todos se torne de novo
propicio.” Disse, e se ergueu. E, tomando uma taga com algas ornada, a mae
querida a ofertou, prosseguindo no afavel discurso: “Mae, tem paciéncia e
acomoda-te, embora ofendida te encontres. Nao seja dado aos meus olhos,
pois muito te estimo, de novo, verem-te assim, castigada, que, entdo, ndo me
fora possivel em teu auxilio sair, pois com Zeus contender € muito arduo. Ja
da outra vez, quando quis defender-te e acorri pressuroso, por um dos pés
me agarrou, dos celestes umbrais atirando-me. O dia todo rolei; mas no
tempo em que o sol cai no ocaso, fui ter a Lemno, sem dar quase mostras de
ainda estar vivo, onde, ao cair, agasalho me deram os Sintios bondosos.”732

A narrativa leva a crer que se tratava de um filho de um lar desestruturado, no
qual a violéncia doméstica era recorrente e cujo chefe de familia ndo levava a sério o
relacionamento com sua conjuge. Hefesto foi jogado de uma janela alta por tentar
impedir que sua mae sofresse agressao por parte do companheiro dela e teve de arcar
as consequéncias do despotismo deste pelo resto da vida. Outras pessoas da ilha de
Lemno acolheram esta crianga, ou adolescente, que ficou manco por causa da briga
com o pai, e provavelmente |he ensinaram a profissdo de ferreiro. Apos se tornar
adulto, permanecera nesta profissao e manteve em seu coragao o pavor da ira de seu
pai, que se manifesta nestes tristes versos. Nada disso € impossivel de ocorrer, nem
possui caracteristicas sobrenaturais, pelo contrario, revela tracos de uma humanidade
desenfreada e emocionalista. O primeiro livro da lliada termina com Hera cedendo as
palavras de seu filho e oferecendo bebida aos outros “deuses” presentes na casa de
Zeus, e ftransformando assim um ambiente cheio de ira em um banquete

hedonistico’3® — uma solugéo insuficiente para problemas estruturais na familia.

Asclépio aparece em “Sobre a natureza dos deuses” de Cicero, e se adiciona

a informacao de que ele faleceu atingido por um raio.”** Sobre a ganancia dele, Cicero

732 HOMERQO. lliada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2005. p. 74.
733 HOMERO, 2005, p. 74-75.
734 CICERO, 1885, v. 3, p. 18.



248

se cala. Nao é impossivel imaginar que em um contexto agrafo e isolado, sua atividade
e seu conhecimento de curar doengas, que talvez ninguém mais possuia nas
redondezas, vieram a ser consideradas como divinas apds sua morte ou ainda

enquanto vivia.

Os didéscuros, conforme Clemente de Alexandria, foram seres humanos
mortais.”3® Também Hércules, conforme as fontes de Clemente — filésofos de nome
Jerénimo e Dicaiarco — viveu e morreu como homem.”3 Citando certo Mirsilo de
Lesbo, Clemente explica a origem das musas. Eram nove mulheres originarias da
Misia, que eram escravas da filha de um rei chamado Macario em Lesbo. Elas

trabalhavam cantando musicas para apaziguar a ira da esposa de Macario.”3’

Apos estas explicagbes sobre origens de varios deuses gregos, Clemente
passa a relatar varios atos obrados por deuses e deusas da Grécia que ndo so nao
sao divinos no sentido de que fossem impossiveis de serem executados por seres
humanos, mas sao incongruentes com a moral crista e, por isso, ndo podem servir de
padrao para a comunidade crista. A explicacado termina com uma referéncia ao tumulo
de Zeus em Creta, como que apontando para o fim de todos os deuses e deusas
adorados pela comunidade de fé paga dos gregos. Citando um hino de Calimaco,

ministro de louvor de Zeus, ele apresenta a existéncia de um timulo em Creta.”38

Além das peripécias e da evidéncia de morte natural de varios seres adorados
como divindades na época e contexto de Clemente, ha grande quantidade de pessoas
que se impostaram, ou foram impostadas por deuses do pantedao da Grécia. Assim, a
pessoas influentes ou do circulo de pessoas influentes foi atribuida a identidade de
uma das divindades gregas. Disto testemunham cultos a “deuses” com epdnimos
estranhos, como “Artemis enforcada”, “Apolo bocejante”, “Zeus espanta-moscas’, e
assim por diante — os epbnimos, na verdade, remontam a eventualidades da vida das

pessoas a quem a identidade divina foi atribuida.”®®

Conclui-se, portanto, que ha forte evidéncia de que grande parte do pantedo

grego, senéo todo ele, € uma construgcao de narrativa criada como mosaico a partir de

735 CLEMENS, 1934, p. 100.
736 CLEMENS, 1934, p. 100.
737 CLEMENS, 1934, p. 100-101.
738 CLEMENS, 1934, p. 108.
739 CLEMENS, 1934, p. 108-109.



249

narrativas individuais e locais sobre seres humanos que se destacaram em seu
contexto. Na auséncia de métodos graficos de preservagdo de memodria, rituais e
lendas transmitidas oralmente geraram e sincretizaram deuses a partir de

personalidades de diversas partes da Grécia.

Nem por isso, € possivel afirmar que ndo haja elementos sobrenaturais nas
religides pagas. Clemente acusa o politeismo grego de adoragdo de deménios — em
sua opinido, estas historias transmitidas com pouca ou nenhuma cautela de
preservagao do sentido original sobre personagens derivadas de um amalgama de
experiéncias diversas foram empossadas por um exército de demonios.”#° O terceiro
livro da obra de Clemente, mais sucinto que os dois primeiros livros analisados até

agora, tem por objetivo a demonstragao deste estado de coisas.

4.2.7 Conclusao sobre o livro Il do Protréptico

Até aqui, foram analisadas algumas das diversas formas e métodos que
Clemente emprega para abordar e refutar o paganismo grego. O notdrio alexandrino
inicia com etimologia — a abordagem etimoldgica de conceitos manifestos na vivéncia
religiosa destes grupos precede qualquer refutagdo pratica (no caso especifico, os
conceitos de mania, orgia e mistério foram elucidados). Conceitos firmes e resistentes
sdo necessarios para edificar uma apologia, ou qualquer outra teoria que mereca a

consideragao de interlocutores.

Apods, um estudo de caso — o da religido de Afrodite — € empreendido.
Provavelmente munido com bibliografia aceita universalmente pela comunidade
leitora do Protréptico — afinal, bibliografia sobre o contexto da Afrodite histérica
permaneceu séculos apos a morte de Clemente nas bibliotecas de centros de
pensamento cristdo — e equipado com o aparato interpretativo do filésofo Evémero,
ele comeca a aplicar estes conceitos anteriormente estudados. Uma liturgia orgiastica

€ analisada a partir de suas origens historicas.

Em seguida, passa-se a analisar alguns mistérios e orgias de varias
comunidades pagads — as comunidades sabazicas, coribanticas e tesmoféricas. A

incapacidade de Clemente de, servido da maior biblioteca existente no mundo a

740 CLEMENS, 1934, p. 111-113.



250

época, conceituar estas religidbes a contento da arqueologia e pesquisa bibliografica
moderna, reverbera a incongruéncia interna nestes corpos religiosos aqui arrolados.
Muito diferentemente da igreja, e semelhante a gnose, n&do ha concordancia em
numero e caracteristicas de deuses e em rituais que devem ser executados para a
gloria deles, sendo que o amalgamento destas comunidades diversas com teologias
controversas em grupos superiores a estrutura comunitaria aparenta ser uma
unificagdo posterior de narrativas endémicas a contextos locais e sociais isolados.
Nem por isso, a analise de praticas alimenticias destas comunidades — ao menos,
daquelas as quais Clemente teve acesso — perde seu valor. A conceituagao

etimologica de “mistério” anteriormente levantada é aplicada nesta analise.

ApOs esta conceituagao e aplicagdo, pdoe-se a mesa a interpretagao biblica,
mas nao a partir de exegese de préprio punho. Clemente se serve das pesquisas do
renomado Filon de Alexandria, lido ndo apenas em circulos cristdos, mas
principalmente pela comunidade religiosa do proprio Filon, os judeus. A autoridade de
uma exegese reconhecida fora dos muros da propria religido respalda ainda mais a

autoridade e a consequencialidade do trabalho de Clemente.

O livro Il prossegue com um agrupamento de todos os sistemas de religiao
alheios a cristandade em sete categorias, das quais cada uma é evidentemente
refutavel a luz das Escrituras Sagradas. Este agrupamento ndo se deriva sequer de
uma tradigdo endémica a escola alexandrina — a pena de Cicero, filosofo pagao e,
portanto, melhor qualificado que um pensador cristdo para pesquisas em paganismo,

desponta como fonte de quase todas as categorias.

Ainda de Cicero, e de obras de ministros de louvor de deuses pagaos como
Homero e Calimaco é extraida a origem histérica de varias divindades gregas. A
conclusao do livro |l se da com uma prolepse do assunto do terceiro livro, a afirmativa

de que este sistema religioso € demoniaco.

Em primeiro lugar, cristaliza-se neste livro um método elaborado de
aproximagao ao assunto. Se bem que alguns dos referenciais empregados séo
desconhecidos a atualidade e outros foram refutados por pesquisa posterior, a eficacia
do método em si supera as mudancas dos tempos. Nenhuma pesquisa teoldgico-
académica de renome na atualidade se furta de apresentacdo de mundo conceitual

bem fundamentado, de analise do objeto de pesquisa a partir de fontes historicas e



251

de documentos internos do contexto analisando, ou de uma analise biblica

fundamentada em exegese sodlida e reconhecida.

Este método alude ao primeiro livro da Série Protréptico. Como foi a praxe
naquele opusculo, Clemente inicia a explicacdo a partir do contexto da comunidade
leitora. A obra se dirige a pessoas praticantes de rituais pagaos. Manias, orgias e
mistérios fazem parte do cotidiano religioso destas pessoas. E necessario, para

Clemente, encontrar o membro da comunidade pagéa onde ele esta.

Porém, a abordagem nao remanesce uma critica moral ou dogmatica ao ritual
em si. Clemente quer levar a comunidade leitora aos fundamentos destes rituais,
baseado majoritariamente em obras conhecidas e reconhecidas pelo paganismo no
Império Romano. S6 depois que as pessoas leitoras se convenceram das origens das
celebragdes das quais participam, advém uma analise biblica. O oposto poderia ser
infrutifero para uma comunidade leitora ignorante dos escritos hagiograficos dos dois
testamentos. Assim que esta manifesta a incompatibilidade entre a adoragao do unico
Deus verdadeiro e de deuses falsamente assim denominados, Clemente explica como
a apostasia veio a ser em geral — um pandptico de sete descaminhos da fé que
engloba referéncias a outras culturas — e em particular no universo grego,

caracterizando as personagens histéricas que vieram a ser divinizadas.

Em segundo lugar, este método ponderado leva a ilagdes sobre conceitos
teoldgicos. E implicito que a liturgia testemunha da natureza da divindade que a
comunidade respectiva adora. E implicito, igualmente, que esta liturgia se deriva de
narrativas sagradas da divindade. Incongruéncia entre as narrativas sagradas e as
praticas liturgicas, ou inconclusividade sobre o conteudo da narrativa sagrada ou
sobre qual ritual ou rituais devem ser performados na liturgia geram testemunhos

incongruentes e inconclusivos sobre a natureza da religido.

Desta forma, Clemente se sente seguro em levantar afirmagdes sobre a
carreira profissional da Afrodite histérica, do homicidio cometido contra o Dionisio
histdrico, ou da injustica cometida contra a Deo Brimo historica a partir das liturgias
que chegaram até ele, seja por leitura de manuais liturgicos ou por testemunho de
conhecidos e conhecidas. Onde nao ha consisténcia na narrativa sagrada nem na
liturgia, nada disto pode ser afirmado com certeza, nem por Clemente, nem por
tedricos e tedricas da atualidade. A liturgia era e permanece elemento caracterizante

da religiao e mediatriz da relagao entre a narrativa sagrada e a sociedade, ainda que



252

aproximagodes nao ritualistas a narrativa sagrada, como a exegese académica, por
exemplo, existam e tenham renome dentro e fora da comunidade religiosa em

questao.

Isto vale inclusive para religibes monoteistas como o cristianismo. Se a
liturgia, os louvores, a exposi¢cao da Biblia, os sacramentos e demais rituais, enfim,
algum elemento celebrativo for alterado em prejuizo da representacéo da natureza de
Deus — por exemplo, apregoando-se um conceito de divindade baseado em fontes
nao reveladas nas Escrituras Sagradas — esta em cheque a percepgédo da comunidade

celebrante como herdeira legitima da tradigdo a qual alega pertencer!

Um terceiro ponto se destaca nesta abordagem. Se a liturgia € mediatriz entre
a narrativa sagrada e a sociedade, ela serve como veiculo para transmitir a sociedade
padrées morais e éticos. A liturgia das comunidades afroditicas conhecidas por
Clemente dificilmente contribuiu para uma propagacao de ideais de castidade e
virgindade, uma vez que representa a prostituicdo. Pelo contrario, ela € incompativel
com estes ideais e dificilmente piedosos desta religido comportariam um estilo de vida
semelhante sem entrar em conflito com a doutrina de sua fé. E muito dificil,
igualmente, a pregagdo de monogamia como exemplo moral para homens que tém a
vida de Zeus como modelo de piedade e santidade e celebram rituais para rememorar

as atividades deste assim chamado deus.

As doutrinas coribantica e tesmofdrica apresentadas no Protréptico
repreendem o consumo de determinados alimentos por razdes religiosas; a memoria
de eventos dentro da narrativa sagrada conleva a abstinéncia de determinadas
iguarias, que sao consideradas derivadas de atos nefandos. Assim, a comunidade se
destaca por uma pratica alimenticia — derivada de uma narrativa sagrada transmitida

em orgias e mistérios.

Da mesma forma, em religides monoteistas, a vivéncia na sociedade se deriva
de principios religiosos. No cristianismo, € proibido matar, roubar, cometer adultério,
levantar falso testemunho contra seu proximo, e diversas coisas mais por razoes
religiosas. Nesta religido, caridade é atitude puramente religiosa, e ndo motivada por
razoes circunstanciais, porque o Deus dela se apresenta como sobremaneira caridoso
e amante de toda a humanidade. Estes valores podem muito bem ser abstraidos por
uma exegese da Biblia aos moldes da academia, mas a maior parte da comunidade

cristd n&o os recebeu sendo no contexto liturgico, ouvindo louvores sobre a natureza



253

de Deus, mediante a exposicdo das Escrituras Sagradas na pregacdo e
experimentando a autodadiva de Deus na eucaristia. Assim como € necessario
compreender praticas do contexto de Clemente como derivados das religides pagés
de seu contexto, &€ necessario entender a vida cristd auténtica como resposta a acao

salvifica de Jesus Cristo.

Nem toda vivéncia de pessoas da igreja, todavia, é vivéncia da fé crista, e nem
toda vivéncia de pessoas fora da igreja € congruente com os moldes de Zeus, Afrodite,
e outras divindades da Grécia que as fontes acessadas aqui apresentaram. Ha
pessoas fora da igreja que se abstém das coisas que o cristianismo considera
abominavel, e € uma questéo de convicgao pessoal destas pessoas a adesao a igreja

ou a permanéncia fora dela. Estas podem ser tipificadas com a figura de Ismael.

Ha também pessoas que se consideram ou sao consideradas por alguns parte
da igreja, mas obreiam de forma cbnscia, impenitente e perseverante para destruir a
igreja ou para perder a sua propria salvacao. Estes sao figurados por Balado. Se todo
ser humano é pecador, e necessariamente também toda pessoa cristd permanece
pecadora apds a salvagdo, ha um nivel de pecaminosidade no qual ocorre algo
semelhante a uma automutilagdo da alma. O ser humano se faz incapaz de receber a
salvacao e persegue apenas interesses pertinentes ao aqui e agora. Se a exclusao
da comunidade cristd seria uma consequéncia logica para a pessoa que se torna
assim — do mesmo modo que a permanéncia nas comunidades pagas de nada
aproveita a quem nao cré nos seus deuses — nem sempre, a realidade dos fatos ocorre

de acordo com as convicgdes de cada pessoa.

Clemente busca a atengao dos “Ismaéis” e das “Ismaelas” — pessoas fora da
igreja, mas rejeitadoras do politeismo e de praticas contrarias a fé — e espera que o
Espirito Santo abra mentes e coragbes para uma conversdo genuina ao cristianismo.
Antes disso, ele precisa decompor as narrativas pagas até suas origens para retirar o
temor ndo baseado em convicgao de pessoas que estdo no paganismo.

Num mundo no qual as estruturas de poder promoviam estas religides, como
o riquissimo rei Ciniras promoveu a sua prostituta Afrodite ao status de deusa, ou o
tirano sepultado em Creta foi elevado a categoria de deus supremo do Olimpo, faz
sentido desconstruir as narrativas que déspotas constroem para perpetuar seu poder
e ritualizar os ciclos de violéncia que perfazem a sociedade oprimida. Nenhum falso

deus consegue se comparar com o Deus da Biblia, porque, por ser o maior e mais



254

poderoso de todos, o Cristo € Aquele que serve — uma atitude que nenhum deus da

Grécia ou de qualquer outra parte do mundo perfez como este Deus.

A ninguém pode ser fechada a porta para a salvagéo de Jesus, salvo se esta
pessoa estiver convicta de que o culto a Zeus, a Afrodite, a Demeter ou a qualquer
outra entidade seja o melhor caminho para ela, em detrimento da salvagao eterna.
Para isto, € necessaria a pesquisa teoldgica nas fontes internas das religides pagas
antes da apresentacgao clara da salvagao — que ja aconteceu veladamente no livro | e
ocorre explicitamente na Série “Pedagogo”, que ndo sera analisada aqui. Doravante,
no livro Ill, Clemente havera de apresentar a sua teoria de que todos os deuses gregos

sdo demonios.

4.3 PROTREPTICO - LIVRO lll - EVIDENCIAS DA NATUREZA DEMONIACA DOS
DEUSES GREGOS

O opusculo a ser analisado aqui inicia com um silabo de atitudes em relagéo
com a humanidade que Clemente considera demoniacas. Muito breve, pode ser
considerado um apéndice ao livro |, apenas para comprovar a afirmagao de que aquilo
que as comunidades pagas de fé gregas veneravam eram nada mais que demaonios.
O inicio do livro sera transcrito, para que depois seja conferida a autenticidade ou nao

das informagdes de Clemente, de acordo com referenciais histéricos.

Agora também queremos adicionar isto, como os vossos deuses s&o
demédnios desumanos e repletos de 6dio contra o ser humano, e como néo
apenas se alegram na cegueira dos seres humanos, mas também se
regozijam no homicidio: Ora constituem as lutas armadas nos estadios, ora
as inumeras lutas de homens repletos de desejo por gléria como fonte de seu
deleite, para que, [se possivel fosse], pudessem satisfazer além de toda
medida a sua alegria no homicidio de seres humanos; assim, eles exigiram
em cidades e paises, semelhante a pestes grassantes, sacrificios cruentos.
— Assim, o messénio Aristémenes sacrificou ao Zeus de itome trezentos
homens, na fé de que poderia obter sinais benevolentes com hecatombes
deste numero e sorte; entre eles estava o rei espartano Teopompo, uma
vitima de sacrificio de nobre estirpe. — O povo dos tauridas, que habita o
Quérsones da Taurida, sacrifica todos os estrangeiros naufragos que
conseguem obter em suas maos na sua costa, imediatamente & Artemis
Taurida. Euripides leva estes sacrificios ao palco em uma tragédia. —
Ademais, Mbnimo conta em sua coleg¢ao de histdrias milagrosas, que em Pela
da Tessalia um homem da Acaia foi sacrificado a Peleu e Quiron. — Também
Anticlides reporta nas Nostoi (retornos) que os lictios (eles sdo um povo em
Creta) sacrificam humanos a Zeus; e os lesbianos, como diz Ddsidas,
apresentam a Dionisio o mesmo sacrificio. — E os focenses — pois ndo quero
ignora-los — deles Pitocles conta no terceiro livro da obra “Sobre a Concordia”
que apresentaram a Artemis Taurépola um ser humano como sacrificio de
holocausto. — O ateniense Erecteu e o romano Mario sacrificaram suas



255

préprias filhas, a saber, um deles a Ferefata, como Demarato [relata?] no
primeiro livro dos “Assuntos tragicos”, o segundo, Mario, aos Apotropeus
(deuses que afastam o mal), como Doroteu conta no quarto livro de suas
“Histdrias Italicas”. — Verdadeiramente, com estes exemplos os deuses se
provam amigos dos humanos; e como nao seriam respectivamente santos os
veneradores dos deménios? Uns se deixam chamar com o lindo nome de
“salvadores”, os outros suplicam salvacdo daqueles, cujo anseio é sabotar a
salvacao; e na loucura de lhes oferecer sacrificios auspiciosos, ndo pensam
que estdo assassinando pessoas. — Pois jamais um homicidio se tornara um
sacrificio por ter ocorrido em um determinado lugar, também n&do quando
alguém sob a guisa de perfazer um santo sacrificio, em amor a Artemis ou a
Zeus, em um lugar supostamente santo, no altar ao invés de na rua,
assassina um ser humano, ao invés de em amor a ira ou ganancia (estes
também sao demodnios de estirpe semelhante); muito mais, um sacrificio
deste género é assassinato e homicidio.”!

A longa citacdo aqui empreendida manifesta a natureza misantrépica das
religides dos deuses da Grécia. E impossivel proceder de modo académico a analisar
a teologia de Clemente, se ndo forem primeiramente verificadas as afirmativas quanto
a sua substancialidade. Ha fontes independentes que confirmam os relatos de

Clemente, ou trata-se de uma campanha difamatéria contra o paganismo desprovida

741 CLEMENS, 1934, p. 113-115. (Tradugéo nossa). Original: Nun wollen wir auch dies noch hinzufiigen,
wie unmenschliche und mit Hal3 gegen die Menschen effiillte Ddmonen eure Gétter sind und wie sie
sich nicht nur an der Verblendung der Menschen freuen, sondern sich auch am Menschenmord
erg6tzen: Bald machen sie sich die Waffenkdmpfe in den Stadien, bald die unz&hligen Kédmpfe von
Ruhmbegierde erfiillter Ménner in den Kriegen zur Quelle ihres Vergniigens, damit sie wenn méglich
bis zum Ubermal3 ihre Freude am Hinmorden von Menschen séttigen kénnten; ferner forderten sie
auch in Stadten und Lé&ndern, &hnlich wie hereinbrechende Seuchen, grausame Opfer. — So
schlachtete der Messenier Aristomenes dem Zeus von Ithome dreihundert Médnner im Glauben, mit
Hekatomben von dieser Zahl und Art glinstige Opferzeichen zu gewinnen; unter ihnen war auch der
Spartanerkénig Theopompos, ein Schlachtopfer edler Art. — Das Volk der Taurer, das den
Taurischen Chersones bewohnt, opfert alle schiffbriichigen Fremden, die sie an ihrer Klste in ihre
Hand bekommen, sofort der Taurischen Artemis. Diese Opfer bringt Euripides in einer Tragddie auf
die Biihne. — Monimos ferner erzéhlt in seiner Sammlung wunderbarer Geschichten, dal3 im
thessalischen Pella ein achéischer Mann dem Peleus und Cheiron geopfert werde. — Auch
Antikleides berichtet in den Nostoi [Riickfahrten], dal3 die Lyktier [sie sind eine Viblkerschaft auf
Kreta] dem Zeus Menschen schlachten; und die Lesbier bringen, wie Dosidas sagt, dem Dionysos
das gleiche Opfer dar. Und die Phoké&er [denn auch sie will ich nicht (ibergehen] — von ihnen erzéahlt
Pythokles im dritten Buch des Werkes ,Uber die Eintracht, dal3 sie der Artemis Tauropolos einen
Menschen als Brandopfer darbringen. — Der Athener Erechtheus und der Rémer Marius opferten
ihre eigenen Téchter, und zwar der eine der Pherephatta, wie Demaratos im ersten Buch der
, Tragédienstoffe”, der andere, Marius, den Apotropaioi [Ubel abwehrenden Géttern], wie Dorotheos
im vierten Buch seiner ,ltalischen Geschichten” erzdhlt. — Als menschenfreundlich, wahrlich, werden
durch diese Beispiele die Gotter erwiesen; und wie sollten die Verehrer der Damonen nicht
dementsprechend heilig sein? Die einen lassen sich mit dem schénen Namen ,Retter” nennen, die
andern erflehen Rettung von denen, deren Streben es ist, Rettung zu vereiteln; und im Wahn, ihnen
gliickverheiBende Opfer darzubringen, denken sie nicht daran, dal8 sie Menschen hinmorden. —
Denn nimmermehr wird ein Mord zu einem Opfer dadurch, dal8 er an einem bestimmten Ort
geschieht, auch dann nicht, wenn einer unter dem Vorgeben, ein heiliges Opfer zu vollziehen, der
Artemis oder dem Zeus zu lieb, an angeblich heiliger Stétte, auf dem Altar statt auf der Stral3e, einen
Menschen tétet, statt dem Zorn und der Habgier [das sind auch Ddmonen &hnlicher Art] zu lieb;
vielmehr Mord und Totschlag ist ein derartiges Opfer.



256

de qualquer fundamento histérico? Cada uma das acusagdes precisara ser analisada

individualmente.

4.3.1 O sacrificio de Aristomenes de Messina a Zeus

Antes de partir para a verificagédo ou falsificagdo desta afirmativa, € necessario
analisar quem foi este Aristdbmenes e onde se encontram afirmagdes sobre ele. Ao ler
a Enciclopédia de Conversacado de Meyer, o periodo de atividade de Aristbmenes

enquanto guerreiro pode ser enquadrado. Segundo a obra de referéncia,

Aristbmenes, o heréi da Segunda Guerra Messénica (685-668 a.C.)
glorificado pela saga da dinastia real dos Epitidas, foi proclamado rei dos
messénios apods a batalha de Deres (684) por causa de sua bravura, mas se
contentou com a posicdo de um lider irredutivel e espalhou por uma
sequéncia das mais audaciosas agdes o temor e o terror entre os
lacedemonianos, de forma que o poeta Tirteu teve de reviver o &nimo dos
derrotados por suas musicas de guerra. Conseguinte a traigdo do rei arcadio
Aristécrates, Afristbmenes] se retirou com o resto de seus valentes para a
encosta de Eira. Apdés onze anos de defesa, os messénios restantes
emigraram (668) sob seu conselho para Zangle na Sicilia, onde
rejuvenesceram o nome de sua patria para Messana. Afristbmenes] se foi a
Rodes, onde morreu junto a seu genro Damageto, o senhor de laliso.742

Trata-se, portanto, de um homem que passou a maior parte de sua vida
politica gestando guerras; a ele se deve a colonizagdo de Messina — que a época se
chamava Messana — na Sicilia por gregos. Otto Stahlin cita o ja conhecido historiador
Pausanias, porém adverte que este se refere a um ritual chamado hecatonfonia.”*3 Ao
se deparar com o testemunho de Pauséanias, manifesta-se qual a abordagem de

Clemente sobre o assunto.

Pausanias relata a existéncia de 300 homens a servigco de Aristbmenes, e

menciona, como Stahlin afirma, uma hecatonfonia, mas nao foram estes trezentos

742 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 1, p. 763. (Tradugdo nossa). Original:
Aristomenes, der von der Sage verherrlichte Held des zweiten Messenischen Krieges (685-668 v.
Chr.), aus dem kéniglichen Geschlechte der Apytiden, ward nach der Schlacht von Deré (684) wegen
seiner Tapferkeit zum Koénig der Messenier ausgerufen, begniigte sich aber mit der Rolle eines
unumschrénkten Anfiihrers und verbreitete durch eine Reihe der verwegensten Taten Furcht und
Schrecken unter den Lakedédmoniern, so dass der Dichter Tyrtdos den Mut der Geschlagenen durch
seine Kriegsgesdnge wieder beleben musste. Infolge der Verréterei des arkadischen Kbénigs
Aristokrates zog Afristomenes] sich mit dem Rest seiner Tapfern in die Bergseite Eira zuriick. Nach
elfjdhriger Verteidigung wanderten auf seinen Rat (668) die Ubriggebliebenen Messenier nach
Zankle auf Sizilien aus, wo sie den Namen ihrer Heimat in Messana verjiingten. A[ristomenes] begab
sich nach Rhodos, wo er bei seinem Schwiegersohn Damagetos, dem Beherrscher von lalysos,
starb.

743 CLEMENS, 1934, p. 114.



257

homens a vitima desta hecatonfonia; nem sequer um destes soldados é registrado

como vitima de imolacao.

Os trezentos homens foram escolhidos por Aristbmenes para auxiliar em
saques e sequestros apds o entrincheiramento em Eira. Esta pratica de saques de
mantimentos como forma de garantir a alimentagdo — os saques se estendiam tanto
pela terra antes controlada pela Messénia quanto a outras partes da Lacedemoénia,
controladas ja antes da guerra pelos inimigos espartanos — levou o governo em
Esparta a proibir a agricultura nos entornos de Eira. Por sua vez, este decreto

aumentou a fome e a miséria no pais.”#*

Apos um saque sem sucesso, Aristbmenes e cinquenta de seus homens
foram capturados pelas autoridades espartanas e jogados para morrer pelos efeitos
da queda e de inanicdo na caverna de Céadas. Aristbmenes foi o Unico a sobreviver
porque conseguiu descobrir o caminho de saida seguindo uma raposa que havia
entrado na caverna por um pequeno tunel e se alimentava dos restos mortais dos

guerreiros.’>

Apos Aristbmenes ter retornado a Eira, o governo espartano descobriu as
fagcanhas de seu inimigo messénio e se aliou com a cidade de Corinto, que enviou
guerreiros para combater Eira. Os messénios venceram os guerreiros de Corinto e
por causa desta vitdria, foi permitido a Aristbmenes celebrar o ritual da hecatonfonia
em honra a Zeus de itome. Pausanias se cala sobre as pormenoridades liturgicas
deste ritual, apenas mencionando que se tratava de um antiquissimo ritual messénio
que s6 podia ser perfazido por guerreiros que houvessem matado mais de cem
inimigos. Pausanias ainda adiciona no mesmo paragrafo que esta fora a segunda de

trés vezes nas quais Aristdmenes glorificou a Zeus de itome deste modo.746

A datacgéao vetusta que a Enciclopédia de Conversagao de Meyer apresenta e
o destino que a civilizagdo messénia tomou levam a crer que manuais liturgicos para
a celebracao de hecatonfonias dificilmente surgirdo; se Pausanias ja ndo o descreve,
provavelmente a memoria desta liturgia se extinguira por completo a sua época; a

biblioteca de Alexandria talvez abarcasse fontes sobre o assunto que Pausanias nao

744 PAUSANIAS, v. 1, p. 263.
745 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 263-264.
746 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 264-265.



258

conhecia. E possivel que a liturgia envolvesse algum tipo de dedicacdo das pessoas
mortas a Zeus de itome, ou que liturgias mais recentes disponiveis a Clemente de
Alexandria em sua biblioteca contemplavam a dedicacdo dos falecidos ao deus a
quem se atribuia a vitoria. Isto explicaria por que Clemente acreditava que a
celebracéo de trés hecatonfonias — equivalentes a matanga de pelo menos trezentos

homens — é um sacrificio destes mesmos homens a Zeus de itome.

Outra explicacdo seria a dedicagdo dos trezentos homens a vida de
saqueadores compreendida como um sacrificio da vida deles — isto €, sua liberdade,
e no caso dos cinquenta homens capturados com ele em Céadas, literalmente da vida
como existéncia terrena — a causa da guerra. Entretanto, a soma das trés
hecatonfonias aparenta uma explicagdo mais fidedigna. Talvez a solugéo esteja na

biografia de Teopompo, que alegadamente foi sacrificado também ao Zeus de itome.

A pesquisa do nome de Teopompo no dicionario onomastico de Pape
apresenta 12 portadores diferentes do nome conhecidos a historiografia, entre eles
um rei espartano referido na “Descricdo da Grécia” de Pausénias. Entretanto, este
Teopompo n&o pode ter sido o rei em questao, porque o préprio Pape aloca a data de
seu reino por volta de 770 a. C — quase um século antes da Segunda Guerra
Messénica.”*” A referéncia que Pape faz a Pausanias concernindo este monarca
apresenta um envolvimento bélico com o0 povo messénio, mas nao com 0 mesmo
desfecho que aquele do século VIl a. C — a fundagao de uma nova cidade na ltalia —
e sim com uma paz instavel. Pausanias retrata a Primeira Guerra Messénica e néo
informa o fim de Teopompo.”#8 E evidente que as fontes disponiveis a Clemente no
Egito diferiam daquelas que Pausanias coletou para elaborar a sua Descrigdo € o
siléncio de Pausanias sobre o desfecho da vida daquele Teopompo pode ter sido

originado em uma controvérsia de tradicbes sobre o assunto.

Desta forma, a partir da evidéncia coletada, ao menos €& possivel afirmar que
houve a celebragao de trés rituais no contexto de matancgas de, respectivamente, ao
menos cem homens por ritual. Ainda pesquisando o termo no dicionario onomastico

de Wolfgang Pape, manifesta-se que hecatonfonias ndo eram tdo incomuns na

74T PAPE, 1875, v. 1, p. 494.
748 PAUSANIAS, 1886, v. 1, p. 172.



259

Grécia, e eram celebradas também a outros deuses em outras regides, como a Ares

em Lemno e em Creta.”#9
4.3.2 Os sacrificios dos tauridas a Artemis

Aqui, o proprio Clemente cita uma obra de Euripides — que muito
provavelmente, é a tragédia “Ifigénia em Taurida”. Pouco apds o inicio da obra, a
sacerdotisa Ifigénia se apresenta como participe de rituais de sacrificio de gregos
errantes a Artemis. Ela trabalhava consagrando os gregos a Artemis, enquanto outras
pessoas perfaziam a vitimagao.”® O classicista inglés Arthur Way explica que esta
Ifigénia havia sido, conforme a lenda, arrebatada pelo poder de Artemis da localidade
de Aulis, onde ela prépria haveria de ser sacrificada. O arrebatamento a levou ao pais
dos tauridas, aonde foi feita sacerdotisa de Artemis com fins de consagrar seres

humanos ao sacrificio.”?!

E evidente que Clemente conhecia, provavelmente também por tradic&o oral,
as lendas artemisias concernentes a Ifigénia. Afinal, estas tradigcbes percorriam o
mundo antigo; e certamente também havia lido ou assistido a tragédia de Euripides,
se nao ouviu o conteudo da mesma de pessoas conhecidas. Considerando o
argumento de autoridade que a tragédia de Euripides representava para as
comunidades pagas desprovidas de canone escrituristico e de doutrinas uniformes
sobre a natureza de seus deuses e deusas, no contexto de Clemente, ndo havia
possibilidade de questionar a afirmacdo de que Artemis se regozija em sacrificios
humanos. A pesquisa moderna se interessa, porém, pela realidade factual da

religiosidade taurida.

Antes de proceder ao inquérito sobre esta dimenséo, € necessario ainda
compreender quem foi Euripides. O filélogo classico aleméo Lutz Kappel atribui a ele
nada menos que 92 dramas, considerando-o um dos trés mais renomados poetas
gregos com Esquilo e Séfocles, e situa sua vida entre 485-84 e 407-06 a.C. Sua

primeira apresentagao como poeta foi por volta de 455 a. C. Acerca do posicionamento

749 PAPE, 1875, v. 1, p. 339.

750 EURIPIDES; WAY, Arthur S. Iphigeneia in Taurica. In: WAY, Arthur S. Euripides. London: William
Heinemann, 1929. v. 2, p. 287.

751 EURIPIDES/WAY, 1929, p. 279.



260

filosofico de Euripides, Kappel afirma que era critico de deuses e religides e descrente
na capacidade humana de gerar moral a partir da razdo, compreendendo o ser
humano como incapaz de se libertar de suas proprias paixdes.”®? Este posicionamento
radical sobre o género humano e as religides e seus deuses pode ter influenciado
seus escritos e talvez distorcido verdades histéricas em favor de narrativas

tendenciosas.

A pesquisa pelo termo “Peninsula Taurida” na Enciclopédia de Conversagao
de Meyer remete ao artigo referente a Crimeia.”>3 De acordo com este artigo, por sua
vez, consta que este termo € de origem tartara e apenas é registrado desde o século
XIll, sendo que antes os nomes Quersoneso e Taurida, ou Quersoneso Taurida eram
os denominadores da peninsula. O povo originario da Crimeia, até onde a
Enciclopédia de Meyer tem conhecimento, eram os tauridas, os quais provavelmente
emigraram em tempos antigos do Caucaso. Por volta de 600 a. C., a Crimeia passou
a ser colonizada por gregos; na época de Clemente, estava incorporada no Império

Romano.”®*

Se existe algum cerne historico na narrativa de Euripides, sacrificios humanos
em honra & divindade identificada por Artemis — que talvez era uma deusa do Caucaso
que foi identificada com Artemis por colonos gregos — devem ter acontecido mais
tardar por volta do inicio da colonizacao grega. Euripides se refere, provavelmente, a
um periodo anterior ou concorrente com o inicio da colonizagdo da Crimeia, talvez o
mesmo periodo no qual gregos da Messénia e de outras partes da Grécia celebravam

suas hecatonfonias, ou ainda anterior.

Apenas uma pesquisa arqueoldgica e/ou bibliografica da histéria da Crimeia
e de religides da Antiguidade no Caucaso, que excede as faculdades da redacgéo da
tese, pode confirmar ou invalidar a narrativa de Euripides. Fato € que Euripides foi
considerado fonte segura para a compreensdo da natureza de Artemis na época de
Clemente, uma vez que seus dramas eram publicamente executados em teatros

gregos.

752 KAPPEL, Lutz. Euripides. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen: Mohr-Siebeck,
1999. v. 2, p. 1661.

753 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.

Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 19, p. 355.

754 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11, p. 684.



261

4.3.3 O sacrificio em Pela da Tessalia a Peleu e Quiron

Aqui, assim como no exemplo anterior, ha uma referéncia bibliografica; as
“Historias Milagrosas” de Ménimo. Ndo ha nem remota possibilidade de acessar esta
obra, e nem sequer biografias confiaveis sobre o autor. Ménimo é um desconhecido
até mesmo da Suda, uma enciclopédia que refere a diversos autores desconhecidos

da atualidade; e enciclopédias modernas aqui citadas também o desconhecem.

A Unica referéncia a Ménimo conhecida pela redagdo da tese consta no
Dicionario Onomastico de Wolfgang Pape. Ele faz mengao a seis pessoas com este
nome, da qual uma é o Ménimo em questao; além de Clemente, Cirilo de Alexandria
alude a ele,”® o0 que leva a crer que as obras de Ménimo eram acessiveis na biblioteca

de Alexandria.

Além deste, ha mais um Mbnimo escritor citado por Pape, um discipulo de
Didgenes cujas obras ou eram desconhecidas por Wolfgang Pape ou se perderam
sem excecdo.”%® E impossivel verificar este Ménimo e aquele conhecido por Clemente
e Cirilo sdo ou ndo a mesma pessoa, considerando a escassez de referéncias ao

verbete “Ménimo” verificada na presente pesquisa.

A incursao em termos como Pela, Peleu e Quiron ndo auxilia na tarefa de
verificacao das informagdées de Ménimo. A Enciclopédia de Conversacao de Meyer
conhece duas cidades com este nome, a primeira delas a residéncia de Felipe |l e seu
notorio filho, Alexandre o Grande, e a segunda na Palestina.”>” Certamente ndo ¢ a
Pela palestinense que Clemente menciona; porém afirmar que a cidade macedénia
seja a mesma Pela de Ménimo é impossivel, salvo se Ménimo ou Clemente se

equivocaram; a Macedénia e a Tessalia sdo duas regides distintas da Grécia.

Sobre Peleu e Quiron, a Enciclopédia de Conversacdo de Meyer fornece
dados biograficos, mas silencia sobre rituais celebrados em honra a eles. Assim,

Quiron é um centauro conforme Homero, e Peleu é seu neto, o qual foi salvo por meio

785 PAPE, 1875, v. 2, p. 943.

756 PAPE, 1875, v. 2, p. 943.

57 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 15, p. 549.



262

de Quiron da m&o de demais centauros. Quiron é considerado professor de medicina

do deus da cura Asclépio e de citara do aventureiro Aquiles.”5®

Sobre Peleu, acredita-se na mitologia grega que foi exilado a Tessalia — o que
explicaria a conexdo com uma cidade naquela regido. A Enciclopédia de Conversagéo

de Meyer apresenta o seguinte relato:

Peleu, no mito grego filho de Eaco, rei de Egina e da Endeida, irmdo de
Télamon. Como este foi exilado por causa do homicidio de seu meio-irmao
Foco, Pleleu] foi a Ftia em Tessalia ao rei Euritidao, que o purifica da culpa de
sangue e lhe da sua filha Antigona e a terceira parte do pais como dote.
Participando com ele da Caca Calidénica, ele o mata sem querer e foge para
lolco a Acasto, que o reestabelece. Quando ele rejeita os pedidos de sua
esposa [a esposa de Euritido] Astidamia, ela o difama junto a sua esposa,
[dizendo] que ele quer casar com a filha dela [a filha de Astidamia e Euritiao],
Estérope, razdo pela qual Antigona se enforca, e junto a Acasto, [dizendo]
que ele a tivesse perseguido, razao pela qual este procura causar a sua morte
durante uma caga. Por vinganga, P[eleu] mata Acasto e sua mulher e se
apodera do governo em lolco. Ai ele ganha a nereida Tétis, a qual os deuses
Ihe determinaram por mulher (conforme a saga pré-homérica mais antiga ele
a ganha em um campeonato de boxe). Durante a festa de casamento
celebrada junto a seu avd materno Quiron os deuses estao presentes e o
presenteiam ricamente, enquanto Eris joga a macd dourada entre os
héspedes. De Tétis ele é o pai de Aquiles, a quem ele sobreviveu.7s

Estas informagbes, que reunem relatos homéricos e anteriores a Homero,
apenas podem auxiliar a tentar recriar a narrativa da religidao que sacrificara um
homem a Peleu e Quiron — se é que esta religidao jamais existiu. Trata-se de um
contexto marcado pelo homicidio; e os mitos de Peleu mostram diversas formas de
lidar com este tema. O pai de Peleu exila seu filho por um parricidio; Peleu emigra a
Tessalia e, por descuido, causa a morte de mais um homem, razdo pela qual ele

precisa ir a lolco; e em lolco, ele resolve seus problemas com o governo local matando

%8 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 3, p. 908.

79 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 15, p. 547. (Tradugdo nossa). Original:
Peleus, im griech. Mythus Sohn des Aakos, Kénig von Agina, und der Endei's, Bruder des Telamon.
Wie dieser vom Vater wegen der Ermordung des Halbbruders Phokos verbannt, ging P. nach Phthia
in Thessalien zum Kbénig Eurytion, der ihn von der Blutschuld reinigt und ihm seine Tochter Antigone
und den dritten Teil des Landes an Mitgift gibt. Mit diesem Teilnehmer an der Kalydonischen Jagd,
totet er ihn aus Versehen und floh nach Jolkos zu Akastos, der ihn entsiihnt. Als er die Antrdge von
dessen Gemahlin Astydameia zurlickweist, verleumdet sie ihn bei seiner Gattin, er wolle ihre Tochter
Sterope heiraten, worauf Antigone sich erhdngt, und bei Akastos, er habe ihr nachgestellt, worauf
dieser auf einer Jagd seinen Tod herbeizufiihren sucht. Aus Rache tétet P. Akastos und sein Weib
und bemdchtigt sich der Herrschaft in Jolkos. Dann gewinnt er die ihm von den Géttern zum Weibe
bestimmte Nereide Thetis (nach der &ltern vorhomerischen Sage gewinnt er sie im Ringkampf). An
der bei seinem mlitterlichen Grossvater Cheiron gefeierten Hochzeit nehmen die Gétter teil und
beschenken ihn reich, wdhrend Eris den goldenen Apfel unter die Géste schleudert. Von Thetis ist
er Vater des Achilleus, den er (iberlebte.



263

0 governante e se tornando rei. A medicina e a musica do centauro Quiron podem ter
se transmitido em louvores com determinado modo de execugao ou conteudo e
praticas de curandeirismo no contexto de Pela. Caso se verifique a realidade de
sacrificios humanos nas religides da antiga Tessalia, é possivel que um ou mais
destes exemplos de homicidio tenha sido a base doutrinaria para a pratica do

sacrificio.

A identificacdo de Pela com a Ftia do mito de Peleu, além de impossivel por
falta de fontes, ndo seria de ajuda por falta de certeza sobre a localizagao e sistema
religioso da cidade. Pape acredita que Pela na Tessalia, apenas mencionada no
Protréptico de Clemente de Alexandria, € um nome alternativo para uma cidade
tessalica conhecida também por Pelene.”®® Ao pesquisar por “Pelene na Tessalia”,
Pape omite a existéncia da cidade.”®’ O lexicografo conhece a cidade de Ftia,
explicando que se trata de uma cidade muito antiga junto ao rio Esperqueu, outrora
capital da regido da Ftiotida, parte da Tessalia;”®? mas nem Pela/Pelene nem Ftia sdo

conhecidas das enciclopédias as quais a redacao da tese teve acesso.

Trata-se, portanto, de uma tradigdo tessalica muito antiga, a qual algum
Ménimo — se era o filésofo discipulo de Diégenes ou outro, ndo é possivel verificar —
teve acesso, e foi citada talvez pela ultima vez por Clemente, para cair no

esquecimento. O material disponivel ndo permite verificar ou falsificar a narrativa.

4.3.4 Os sacrificios a Zeus em Creta e a Dionisio em Lesbo

Fazendo jus a fidedignidade que manteve até agora, Clemente apresenta
duas fontes para suas afirmacgdes sobre sacrificios a Zeus em Creta e a Dionisio em
Lesbo. Infelizmente, Stahlin denota a realidade de que obras dos dois historiadores

citados apenas subsistem em colegdes de fragmentos.’63

A pesquisa sobre Zeus de Creta n&o é tdo exigua quanto a antiguidade dos
eventos e fontes possa causar a impressao. O tumulo de Zeus daquela ilha ja fora
mencionado no contexto desta tese, e as teorias sobre o0 Zeus historico também. Nao

760 PAPE, 1875, v. 2, p. 1163.
781 PAPE, 1875, v. 2, p. 1164.
762 PAPE, 1875, v. 2, p. 1613.
763 CLEMENS, 1934, p. 114.



264

foi possivel localizar informagdes sobre os ritos religiosos dos lictios; nem por isto, a

historia pode ser considerada inveridica.

Teologos greco-ortodoxos contemporaneos como Alexandros Papaderos, o
fundador da Academia Ortodoxa de Creta, localizam este tumulo nas colinas de Giucta
ao sul da capital Heraclio.”®* Porém, se ha um timulo de Zeus, faz sentido que haja
uma cidade natal de Zeus. Ha fortes indicios que este lugar seja Licto, porque a
Teogonia de Hesiodo aponta Licto como o local de nascimento de Zeus. O contexto

do nascimento de Zeus é narrado da seguinte forma:

Réia submetida a Crono pariu brilhantes filhos:
Héstia, Deméter e Hera de aureas sandalias,

o forte Hades que sob o chao habita em um palacio
com impiedoso coragao, o troante Treme-terra

e 0 sabio Zeus, pai dos Deuses e dos homens,

sob cujo trovao até a ampla terra se abala.

E engolia-lhes o grande Crono tao logo cada um

do ventre sagrado da mée descia aos joelhos,
tramando-o para que outro dos magnificos Uranidas
ndo tivesse entre os imortais a honra de rei.

Pois soube da Terra e do Céu constelado

que lhe era destino por um filho ser submetido
apesar de poderoso, por designios do grande Zeus.
E ndo mantinha vigilancia de cego, mas a espreita
engolia os filhos. Réia agarrou-a longa aflicao.

Mas quando a Zeus pai dos Deuses e dos homens
ela devia parir, suplicou-lhe entdo aos pais queridos,
aos seus, a Terra e ao Céu constelado,

comporem um ardil para que oculta parisse

o filho, e fosse punido pelas Erinias do pai

e filhos engolidos o grande Crono de curvo pensar.
Eles escutaram e atenderam a filha querida

e indicaram quanto era destino ocorrer

ao rei Crono e ao filho de violento animo.
Enviaram-na a Licto, gorda regiao de Creta,
quando ela deveria parir o filho de étimas armas,

o grande Zeus, e recebeu na terra prodigiosa,

na vasta Creta para nutri-lo e cria-lo.

Ai levando-o através da veloz noite negra atingiu
primeiro Licto, e com ele nas m&os escondeu-o

em gruta ingreme sob o covil da terra divina

no monte das Cabras denso de arvores.

Encueirou grande pedra e entregou-a

ao soberano Uranida rei dos antigos Deuses.
Tomando-a nas maos meteu-a ventre abaixo

o coitado, nem pensou nas entranhas que deixava
em vez da pedra o seu filho invicto e seguro

764 PAPADEROS, Alexandros. Kreta, Kirche von. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Mohr-
Siebeck: TUbingen, 2001. v. 4, p. 1743.



265

ao porvir. Este com violéncia e maos dominando-o
logo o expulsaria da honra e reinaria entre imortais.”%5

A longa citagao da Teogonia na tradugao do classicista brasileiro José Antonio
Alves Torrano apresenta uma narrativa sobre o contexto no qual Zeus nasceu. Uma
leitura evemerista deste relato manifesta uma familia que sequer merece o nome pela
desestruturacdo completa que apresenta. O pai de Zeus é um pedocida, o oposto do
Pai a quem a cristandade eleva a oragdao do Pai-Nosso, e considera aceitavel a
antropofagia de seus préprios filhos como método de eliminacdo de possiveis
concorrentes ao poder. Sua mae precisa de artimanhas para manter o pequeno Zeus
vivo, porque o regaco de Crono n&o representa protegcédo, e sim uma ameaga maior
que permanecer em uma gruta no meio da floresta, com animais selvagens e outros
perigos para criangas. A vida de Zeus, assim como a de seus irmaos, nao tem valor
incondicional para o contexto da narrativa de Hesiodo — ela € necessaria para derrubar
o poder de Crono, interesse este perseguido pelos seus sogros Céu (Urano) e Terra
(Gaia), pais de Réia. Céu e Terra em nada se empenharam para salvar a vida de
outros netos seus. Um mito fundante deste tipo facilmente pode ter levado a pratica

de sacrificios humanos.

Sobre Licto e o povo lictio, a modernidade conhece apenas um minusculo
vilarejo nas montanhas cretenses sem significagdo comercial, administrativa ou
religiosa além do contexto imediato, no interior de Castelli. Historiadores cretenses
conhecem, porém, a importancia de Licto para Creta na antiguidade. Na antiga
acropole, hoje em dia inabitada, governava-se desde as épocas da guerra de Troia;
foi a capital da Creta Oriental até 343 a. C, e ruinas de uma agora e de uma grande
basilica cristd mostram a significancia que a cidade teve mesmo durante os primeiros
séculos da era cristd.”®® O fato de Clemente mencionar os lictios como um povo a
parte manifesta a importancia econdmica e religiosa da cidade. Talvez a arqueologia
venha a descobrir testemunhos sobre a religiosidade em Licto em tempos vetustos ou
bibliografias sobre cultos a Zeus naquela cidade que possam levar adiante a pesquisa

sobre esta referéncia ressurjam.

765 HESIODO, 1992, p. 132-133.
766 LYTTOS ancient town. Disponivel em: https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html. Acesso em
13 set. 2023.


https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html

266

Sobre o sacrificio a Dionisio na ilha de Lesbo, Clemente alega que era o
mesmo tipo de sacrificio, razdo pela qual nao foi tratado separadamente como os trés
anteriores. Assim como a de Anticlides, a obra de Ddsidas se perdeu por completo, e
assim é impossivel restituir a narrativa. Ha evidéncias, entretanto, que houve culto a
Dionisio nesta ilha; no contexto desta obra, foi analisado o testemunho do ministro de
louvor a deuses gregos Arion de Metimna — Metimna é uma cidade em Lesbo (Confira
o item 4.1). Arion ministrava louvor a Dionisio, além de outros deuses; caso ressurjam
alguns de seus louvores, pode ser que la também seja encontrada referéncia que

apoie a narrativa de Désidas citada por Clemente.

O proprio Désidas € uma figura envolta em mistério — conforme Pape, o nome
aparece exclusivamente neste lugar no Protréptico, o que leva Pape a crer que seja
um dos homens conhecidos por Dosiadas, ou um poeta da ilha de Rodos ou um

historiador.”®” Nada disso pode, entretanto, ser afirmado com certeza.

Considerando as dimensdes de Lesbo, suas colonizagdes edlica e jonica que
levaram a edificagdo de varios centros urbanos com caracteristicas diferentes, e a
prépria geografia tripartite da ilha,’®8 a referéncia a Lesbo como um todo também n&o
clarifica a situagcéo. Embora haja indicios de um culto a Dionisio na cidade de Metimna,

nada afirma que este foi o lugar cultico no qual Désidas situou o sacrificio humano.

Conclui-se que, embora seja dificil desacreditar Clemente, que a pesquisa
empenhada por ele ndo pode ser reproduzida nem pelas fontes alegadas — que estéo
perdidas — nem por outras fontes conhecidas pela redac¢ao da tese, que ndo chegam
a época em questdo. Os mitos fundantes das religides de Zeus e Dionisio ndo sao
prova da auséncia de sacrificios humanos porque nao afirmam a dignidade humana;
se as fontes de Clemente sdo veridicas ou ndo, ha de permanecer um mistério até o

surgimento de novas provas arqueoldgicas e/ou bibliograficas.
4.3.5 O sacrificio dos focenses a Artemis Taurépola

O mesmo problema com a bibliografia de Ménimo surge quando Pitocles é

mencionado. Nem a Suda possui um artigo sobre ele. Wolfgang Pape identifica este

767 PAPE, 1875, v. 2, p. 330.
68 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 12, p. 438.



267

Pitocles citado no terceiro livro do Protréptico com um escritor de Samos, que é citado
também nas “Paralelas Menores”, que Pape atribui a Plutarco e na obra “Stromata”
de Clemente.”®® No item seguinte (4.3.6.), sera apresentado por que a opinido de Pape

sobre a obra é controversa.

O préprio Plutarco, conforme a pesquisa do filésofo e historiador alemao
Karlheinz Hdlser, viveu por volta de 45 a 125 da era crista.”’”® Considerando a
proximidade com a época de vida de Clemente de Alexandria, sua obra certamente

foi conhecida na biblioteca de Alexandria.

Duas das trés referéncias apresentadas por Pape afirmam que este Pitocles
€ habitante da llha de Samos: “Stromata”,””! por Clemente de Alexandria, e as
Paralelas Menores.””? Considerando que o préprio Pape conhece mais de uma duzia
de Pitocles diferentes,’”3 o quadro referencial apresentado é suficiente para deliberar
sobre eventuais razbes que levaram Pape a considerar estes trés Pitocles uma e a
mesma pessoa, mas nao para pontuar a época da redacédo da fonte que Clemente
cita no Protréptico ou sua confiabilidade enquanto retrato da realidade religiosa na

Focida antiga.

Pitocles de Samos é apresentado como escritor das Histérias Italicas em
Stromata e na primeira citacdo das duas presentes nas Paralelas Menores. Stromata
se refere ao quarto e as Paralelas Menores ao terceiro livro da série. Na segunda
citagdo da obra, é citado o terceiro livro da série “Sobre a Agricultura”, que também

nao consta até onde se sabe.

Resta averiguar, portanto, o que se pode descobrir sobre Artemis Taurépola.
Euripides relata em sua tragédia sobre o culto de Artemis no que hoje se chama

Crimeia (confira o item 4.3.2); a Fécida, entretanto, fica em outra parte da Europa, na

769 PAPE, 1875, v. 2, p. 1282.

770 HULSER, Karlheinz. Plutarch: Philosophie. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen:
Mohr-Siebeck, 2003. v. 6, p. 1409.

" CLEMENS von Alexandreia. Teppiche wisserschaftlicher Darlegungen entsprechend der wahren
Philosophie (Stromateis) Buch I-1ll. In: BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der
Kirchenviter: Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung. Miinchen: Kdsel &
Pustet, 1936. seq. 2, v. 17, p. 115.

772 PLUTARCH (?). Parallela minora 14. Disponivel em:
https://lwww.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D14. Acesso em 26 set 2023; PLUTARCH (?). Parallela minora 41. Disponivel em:
https://lwww.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D41. Acesso em 26 set 2023.

73 PAPE, 1875, v. 2, p. 1282-1283.



268

Grécia. E possivel, porém, a partir do dicionario onomastico de Pape, inferir que se
trata da mesma deusa. Citando diversas fontes gregas, ele denota que o nome
significava “aquela que habita com os tauridas”.”’# Possivelmente o culto dessa deusa
veio se alastrando na Grécia continental conforme colonos gregos vinham a Crimeia

e o transito de barcos gregos permitia o intercambio de mitos.

Isto situa o periodo no qual o sacrificio mencionado em “Sobre a Concoérdia”
e citado por Clemente como apds o inicio da colonizagé&o grega da Crimeia, ou seja,
apds 600 a. C. Um periodo distante o suficiente para que eventos marcantes para
cidades da época se apaguem por completo na histéria moderna, mas proximo o
suficiente de Clemente para que tenha tido acesso a fontes fidedignas sobre o0 assunto

— que nao sobreviveram o fim da biblioteca de Alexandria.
4.3.6 Os sacrificios de Erecteu de Atenas e de Mario de Roma

A informagao sobre estes dois sacrificios €, como em todos os outros
exemplos, fundamentada em documentos. O alexandrino novamente apresenta as
suas fontes — um certo Demarato, que redigiu uma obra intitulada “Assuntos Tragicos”,

e um historiador de nome Doroteu, que redigiu as “Histérias Italicas”.

Stahlin informa que estas obras apenas aparecem em colegcbes de
fragmentos, mas ha outra fonte que retrata o mesmo assunto — as “Paralelas
Menores”, que Stahlin acredita terem surgido da pena de Plutarco.””> Considerando a
acessibilidade desta obra e que a inacessibilidade de informacédo importante sobre
demais autores citados por Clemente cujas obras se perderam, ndo faz sentido para
0 objetivo da tese buscar informacdes biograficas sobre os autores mencionados, nem
€ salutar pesquisar a vida de Erecteu e Mario, desconsiderando antes as “Paralelas

Menores”.

O fildlogo classico estadunidense Frank Cole Babbitt adverte que a
autenticidade da fonte, tanto em questao de autoria quanto em questao de veracidade
do conteudo, é severamente debatida. Se bem que alguns pesquisadores como o

compilador de fragmentos de historiadores gregos Mdller e o investigador da obra

774 PAPE, 1875, v. 2, p. 1497.
775 CLEMENS, 1934, p. 114-115.



269

Joseph Schlereth — o qual é citado por Stahlin como fonte onde encontrou a referéncia
a Erecteu e Mario — tedricos da alcada de Hercher e Luria consideram o livro uma
parddia, sendo que Hercher, contrariado por Schlereth, entende que grande parte dos

eventos e lugares mencionados jamais existiram.””®

E implausivel que um tedrico tdo familiarizado com a antiguidade
grecorromana como Otto Stahlin, a cuja pesquisa a redacdo desta tese deve o
conhecimento sobre diversas referéncias parafraseadas, mas nao citadas
explicitamente por Clemente, tenha adotado a opinido de Schlereth — e citado
Schlereth como fonte — por ignorancia das demais opinides acerca do livro. Stahlin
deve ter sido convencido pelas argumentacdes de Schlereth. Nem por isto, é possivel
considerar uma unica fonte cuja autenticidade ainda é contestada governar a
compreensao sobre o assunto. A tradugédo de Babbitt da se¢do em questéo, cujo
original se encontra em grego, pode ser transmitida em portugués da seguinte

maneira:

Quando Erecteu estava em guerra contra Eumolpo, ele soube que venceria
caso ele sacrificasse sua filha antes da batalha, e, anunciando isto a sua
mulher Praxitea, ele sacrificou sua filha. Euripides recorda isto no “Erecteu”.
Quando Mario estava lutando contra os cimbros e perdendo, ele viu em um
sonho que venceria caso sacrificasse sua prépria filha antes da batalha; pois
ele tinha uma filha Calpurnia. Uma vez que ele preferiu seus concidadaos
ante as forcas da natureza, ele perfez o ato e ganhou a vitéria. E até o
presente dia ha dois altares na Alemanha que emanam som de trombetas
nesta época do ano. Assim Doroteu escreve no quarto livro das Historias
Italicas.”””

Seja notado que a linguagem simples tenta retratar o original, usando as

mesmas palavras repetidamente e com frases pouco conexas. Além disso, a

776 BABBITT, Frank Cole. Introduction. /n: PLUTARCH (?). Greek and Roman Parallel Stories
(Parallela Graeca et Romana). Disponivel em:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
Dintro. Acesso em 25 set 2023.

777 PLUTARCH (?). Parallela minora 20. Disponivel em:

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
D20. Acesso em 25 set 2023. (Tradugdo nossa). Original: When Erechtheus was at war with
Eumolpus, he learned that he would conquer if he sacrificed his daughter before the battle, and,
communicating this to his wife Praxithea, he sacrificed his daughter. Euripides records this in the
Erechtheus.
When Marius was fighting the Cimbri and was being worsted, he saw in a dream that he would
conquer if he sacrificed his daughter before the battle; for he had a daughter Calpurnia. Since he
placed his fellow-citizens before the ties of nature, he did the deed and won the victory. And even to
this day there are two altars in Germany which at that time of year send forth the sound of trumpets.
So Dorothedis in the fourth book of his Italian History.



270

reprodugdo da mesma sequéncia de personagens que aparece no Protréptico pode
significar uma dependéncia do presente texto para com o texto de Clemente, assim
como Julio Firmico Materno se valeu de outras partes da série Protréptico para

fundamentar suas ideias. (confira 4.2.2 e 4.2.3).

O contrario — que Clemente tenha se servido deste autor — é altamente
improvavel; Clemente se vale de uma fonte diferente para acessar a Erecteu,
enquanto este autor cita o “Erecteu” (uma suposta tragédia) de Euripides e 0 mesmo
Doroteu de Clemente. A confirmagdo da hipétese de que o autor das Paralelas
Menores redigiu partes de seu livro em dependéncia literaria do tedlogo alexandrino
excluiria a possibilidade da autoria de Plutarco, que é anterior a Clemente. Nao é
provavel que tenha sido Plutarco o autor, também, porque o livro ndo se apresenta
como escrito por Plutarco e porque ja ha uma biografia extensa de Mario — 0 mesmo
Mario que guerreou contra os cimbros’’® — nas Vidas Paralelas, uma obra cuja autoria
plutarquica esta fora de questéo e 1a, ele ndo é comparado com Erecteu, e sim com
Pirro.””® Nas Vidas Paralelas, as informacdes sobre Calpurnia mencionadas pelo autor

das Paralelas Menores ndo constam no contexto da batalha contra os cimbros.”80

A obra das Paralelas Menores se apresenta com o interesse de comparar
eventos do passado distante do autor, por vezes considerados miticos, com eventos
mais recentes, defendendo que a mitologia tem veracidade na sua narrativa.’®
Enquanto Clemente cita Erecteu e Mario numa sequéncia de narrativas sobre
sacrificios humanos, o par aparece la isolado e fora de uma linha de raciocinio. Nao
se apresenta, também, uma comparacgao entre os dois, como € o costume de Plutarco

nas Vidas Paralelas; se é que existiu, foi perdida.

Deve-se tratar de um autor pagdo — confira a narrativa sobre altares
emanando sons na Alemanha em memoria a um sacrificio pagédo — desejando
discorrer sobre assuntos relevantes a sua mitologia, porém desinteressado em retratar

qual a origem real de suas fontes, remetendo a outras que nao sao de origem crista.

778 PLUTARCH. The lives of the noble Grecians and Romans. New York: The Modern Library, 19[--
]. p. 508-509.

779 PLUTARCH, 19[--], p. vi.

780 PLUTARCH, 19[--], p. 508-509.

781 PLUTARCH (?). Parallela minora 0. Disponivel em:
https://lwww.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%3Asection%3
DO. Acesso em 25 set 2023.



271

Caso ele citasse Demarato e Doroteu na mesma ordem, possivelmente seria

descoberto que ele depende de Clemente.

N&o é possivel descobrir se Euripides escreveu alguma pega com o nome
“Erecteu”. Lutz Kappel desconhece edigbes deste livro, ndo o mencionando no seu
artigo sobre o autor;’® a Enciclopédia de Conversagiao de Meyer também silencia
sobre esta obra;"®3 por fim, Wolfgang Pape conhece apenas esta mengao ao Erecteu
de Euripides.”* Considerando a hipotese de que o escritor das Paralelas Menores era
pagao, a mengao a uma obra de um poeta reconhecido no paganismo como Euripides
significa um argumento de autoridade, muito maior que a referéncia a um tedlogo de

outra religiao.

Se a citagao foi feita de forma fidedigna, ndo se pode concluir. Certo € que
dos autores citados por Clemente que foram analisados nos subitens 4.3.3 em diante,
praticamente tudo se perdeu o que nao foi aproveitado por tedlogos alexandrinos;
enquanto de Euripides ainda no presente dia constam obras suficientes para coleg¢des
de varios tomos e apenas o autor das Paralelas Menores aparenta ter se valido desta
suposta tragédia Erecteu. Isto reforga a hipotese de que se trata de uma ficgdo do
autor das Paralelas Menores ou, no minimo, de um escrito pseudoepigrafo de

circulagao muito limitada.

Quem é o Demarato a quem Clemente se refere? Pape menciona cinco
categorias de portadores do nome Demarato; um é filho do rei Ariston de Esparta; a
segunda categoria sdo Demaratos atenienses e ligados a Atenas, dos quais ha pelo
menos cinco; a terceira sao dois Demaratos ligados a Corinto; a quarta, um Demarato
da llha de Rodes; a quinta, Demaratos conhecidos por sua atividade escrevente, entre
eles o Demarato citado no Protréptico. Pape conhece uma citacdo de Demarato em
outro lugar nas Paralelas Menores — e acredita serem o Demarato la citado e o de

Clemente a mesma pessoa.’8®

Pape nao aufere quaisquer informacodes biograficas a esse Demarato; resta

pesquisar por Doroteu. Foi possivel encontrar apenas em Pape referéncias a este

782 KAPPEL, 1999, p. 1661.

78 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 6, p. 170-171.

78 PAPE, 1875, v. 1, p. 377.

78 PAPE, 1875, v. 1, p. 287.



272

nome. Ha grande quantidade de Doroteus na Antiguidade Classica, e Pape os
classifica em dezesseis categorias diferentes. Na multiddo de Doroteus, ndo consta a

citagéo do Protréptico, apenas aquelas das Paralelas Menores.”86

A redacao desta tese desconhece referéncias sobre Demarato e Doroteu além
do Dicionario Onomastico de Pape, e Pape nao oferece informagdes biograficas sobre
nenhum deles. Considerando este estado de coisas, faz-se necessario pesquisar
sobre Erecteu e Mario em enciclopédias modernas para poder determinar o contexto
histérico no qual podem ter ocorrido os sacrificios humanos mencionados no

Protréptico.

A Enciclopédia de Conversagao de Meyer possui um artigo sobre Erecteu.
Este Erecteu foi rei de Atenas e sacerdote de Atena, e a época de seu reino é anterior
a Homero, afinal, ele é citado em suas obras. A obra de Meyer apresenta uma visdo
mais depreciativa ainda da religiosidade de Erecteu que o Protréptico, porque aqui
consta que nao so6 a filha mais jovem dele foi sacrificada, como também todas as
outras suas filhas se sacrificaram voluntariamente a deusa Atena — n&o Ferefata! — no
contexto da batalha contra Eumolpo.”®” As fontes de Clemente acusam que o sacrificio
tenha sido feito em suplica a Ferefata; mas a distdncia crénica do evento pode ter

gerado variedade de fontes.

Erecteu trabalhava como sacerdote num templo construido sob sua ordem, o
Erecteion. La havia espacos culticos para a adoragao de Atena, Poseidon, e do proprio
Erecteu. Este templo se situava na acropole de Atenas; fora destruido por volta de
480 a. C. na guerra contra os persas e reconstruido oitenta anos depois. 78 Nao é
possivel descobrir a partir das fontes encontradas se o culto a Erecteu foi instituido
por ele préprio ou por sucessores — mas a constante de divinizar seres humanos no
contexto helénico é denotada de uma ou de outra forma. A redacgdo da Enciclopédia
de Conversacao de Meyer acredita que Erecteu e Erictdbnio sdo a mesma pessoa —
pois ha narrativas muito semelhantes sobre os dois. Uma delas, constante no trecho

sobre Erictdnio, é a lenda de que este — e em outras fontes, Erecteu — tenha inventado

78 PAPE, 1875, p. 329.
787 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 30.
788 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 30.



273

a carroga de quatro rodas e apds sua morte, tenha sido elevado por Zeus a trabalhar

como cocheiro celestial, e que é visivel nos céus na constelagdo Auriga.’®

Estas informacdes retratam que o periodo da vida de Erecteu/Erictdénio ainda
€ bastante anterior a difusdo do pensamento racional que o advento da filosofia trouxe
a Atenas. Trata-se de um rei-sacerdote, muito semelhante a Ciniras de Pafo, que
controla a vida civil, militar e religiosa da Atenas de seu tempo — e foi considerado
divino. Uma possivel pista para o periodo da vida de Erecteu € a vida de Homero, cujo
periodo & extremamente debatido. A alema Brigitte Mannsperger, filologa e
pesquisadora de Homero, situa sua vida na segunda metade do século VIIl a. C.7®
Isto mostra a distancia da qual Clemente observa a histéria de Erecteu, certamente
por volta de um milénio ou mais. A perda das referéncias de Demarato e de outros
autores em Alexandria impossibilita a reconstrucdo da vida deste rei-sacerdote e

somente mitos como a histéria da carroga celestial sobrevivem.

Muito mais acessivel € a pesquisa sobre a vida de Mario. A Enciclopédia de
Conversacao de Meyer silencia sobre sacrificios humanos perpetrados por Mario, mas
ao menos, oferece datas de nascimento e morte — conforme a referéncia, ele nasceu
em 156 a. C e faleceu no ano 86 a. C.”®" Provavelmente, a informagéo sobre o
sacrificio humano da filha de Mario constava exclusivamente na obra de Doroteu, que
possivelmente atuou em um espaco crénico mais proximo a Mario que Plutarco,

talvez, poucas décadas antes do nascimento de Cristo.

Desta forma, embora a informacéo sobre o sacrificio de Erecteu, apesar de
anterior aquela sobre Mario, sobreviveu a ponto de ser citada em enciclopédias
modernas, nao é possivel reconstruir os eventos do sacrificio feito por Mario. Isto
levanta questionamentos sobre os motivos de Doroteu de ter adicionado esta histéria
as suas historiografias — questionamentos que sé poderdo ser resolvidos a contento

se as obras deste historiador forem reencontradas.

78 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon, 1907-1912, v. 6, p. 42.

7% MANNSPERGER, Brigitte. Homer. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tiibingen: Mohr-
Siebeck, 2000. v. 3, p. 1873.

791 MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens.
Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 13, p. 315-316.



274

4.3.7 Exortagoes finais de Clemente de Alexandria

O livro Il conclui com exortacbes sobre a forma como se deve lidar com o
politeismo. Se é evidente que, apds tantas criticas fundamentadas tdo amplamente,
Clemente desabonara o politeismo e recomendara o abandono deste caminho,
importa entender os principios que Clemente aduz ao fazé-lo. Inicia-se com o fim do

discurso citado em 4.3:

Pois jamais um homicidio se tornara um sacrificio por ter ocorrido em um
determinado lugar, também n&o quando alguém sob a guisa de perfazer um
santo sacrificio, em amor a Artemis ou a Zeus, em um lugar supostamente
santo, no altar ao invés de na rua, assassina um ser humano, ao invés de em
amor a ira ou ganancia (estes também sao demonios de estirpe semelhante);
muito mais, um sacrificio deste género é assassinato e homicidio.”®?

Nao existe espacgo para discussdo em Clemente de Alexandria sobre o lugar
e a importancia da vida humana. Para Clemente, toda vida humana é sagrada, e
nenhuma religiao tem o direito de exigir a vida de um ser humano como sacrificio para
qualquer deus. A equiparagdo deste tipo de pratica com atos iracundos ou
gananciosos que levam a morte de outras pessoas como servigo a demonios ilegitima
e invalida estas atitudes como passiveis de aprovag¢ao ou até mesmo de tolerancia na

cristandade.

Em seguida, Clemente manifesta sua indignacdo contra pessoas que
sabiamente se esquivam de perigos da natureza como cobras e demais animais
peconhentos e de rapina, mas ndo s6 nao evitam, como confiam nas entidades
veneradas no politeismo grego.”®® O terceiro livro desfecha com um elenco de timulos
de deuses e sacerdotes de deuses adorados pelos gregos, alguns deles ja
mencionados nos Ultimos livros, como os reis Ericténio e Ciniras,”®* culminando na
seguinte exclamagéo:

Mas ja basta! Pois, se eu quisesse visitar todos os tumulos venerados por

vos, entdo todo o tempo ndao me seria suficiente. E se ndo vos ataca a
vergonha pelo que vés ndo vos acanhais de fazer, entdo perambulais

792 CLEMENS, 1934, p. 115. (Tradugdo nossa). Original: Denn nimmermehr wird ein Mord zu einem
Opfer dadurch, dal3 er an einem bestimmten Ort geschieht, auch dann nicht, wenn einer unter dem
Vorgeben, ein heiliges Opfer zu vollziehen, der Artemis oder dem Zeus zu lieb, an angeblich heiliger
Stétte, auf dem Altar statt auf der StralRe, einen Menschen tétet, statt dem Zorn und der Habgier
[das sind auch Ddmonen dhnlicher Art] zu lieb; vielmehr Mord und Totschlag ist ein derartiges Opfer.

793 CLEMENS, 1934, p. 115-116.

794 CLEMENS, 1934, p. 117-118.



275

realmente como completamente mortos e lancastes vossa confianga em
mortos. Ai, que sofrimento vos acomete, 6 infelizes? Vossas cabegas estao
envoltas escuramente na noite.”%

Clemente apresenta o politeismo grego como uma religido de morte,
incompativel com o seguimento ao Deus da vida. O objeto de veneragao desta religiao
sao pessoas mortas; uma das formas de veneracdo é o sacrificio humano; e esta

religido ndo proporciona a vida eterna.

O livro lll conclui com estas palavras, ensejando, em primeira instancia,
comprovar aos interlocutores que a religido deles € completamente infrutifera. Mas
qual o lugar da morte no politeismo grego, comparado com a religido crista? As criticas
de Clemente estdo fundamentadas a ponto de ressoarem em pesquisas que nao

contemplem suas obras?

E a esta conclusdo que se chega quando as pesquisas do filélogo e historiador
alemao Hubert Cancik sobre o assunto sao analisadas. Originalmente, no mundo
grecorromano, ndo se entendia morte a partir de juizos de valor; tratava-se de uma
parte inerente da vida sem carater redentor ou punitivo. Mais tarde, a partir do século
IV a. C., a morte passa a ser mais e mais compreendida como algo bom em si — e um
dos principais promotores desta visdo foi o fildsofo Cicero, que cunhou a ideia da

morte como libertagédo das amarras da corporeidade.”%

Aqui é necessario discernir o emprego de Cicero da anuéncia as ideias de
Cicero. Clemente considerou Cicero uma fonte de informacdes uteis sobre assuntos
de teologia paga (confira 4.2.5.). Entretanto, Clemente discorda de Cicero
veementemente — ainda que aqui o nome de Cicero ndo apareca — em se falando de
tanatologia. Este conceito apofaticamente negativo da morte ndo € originario do

paganismo grecorromano, € sim do Novo Testamento.

Martinus Christianus de Boer, um tedlogo holandés, apresenta a posi¢ao

neotestamentaria acerca da morte, concedendo assim um olhar para o mundo

795 CLEMENS, 1934, p. 118. (Tradugao nossa). Original: Doch genug! Denn wenn ich alle von euch
verehrten Gréber aufsuchen wollte, Dann reichte nicht einmal die ganze Zeit mir aus. Und wenn
euch nicht Scham erfal3t (iber das, was zu tun ihr euch nicht scheut, so wandelt ihr wirklich als
vollkommen Tote umher und habt euer Vertrauen auf Tote gesetzt. Ach, was trifft euch fiir Leid,
Unselige? Dunkel in Nacht ja sind eure Haupter gehlillt.

7% CANCIK, Hubert. Tod I: Religionswissenschaftlich und religionsgeschichtlich — Griechische und
rémische Antike. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8,
p. 428-429.



276

conceitual que esteve disponivel a Clemente para criar sua visdo negativa deste

evento e estado. Citando de Boer,

A morte, seja do tipo fisico, moral ou eterno, € um castigo divino para
transgressdes (Mc 7,10; Rm 1,32; Ap 2,23) ou o resultado inevitavel do
pecado (Rm 5,12-21; 6,16.21.23; 7,5.10.13; 1Co 15,21-22; Tg 1,15). — Nem
sempre pode ser decidido qual significado da morte é intencionado no
respectivo caso; as vezes, todos os trés significados estdo envolvidos. Assim,
por exemplo, na afirmagéo de Paulo de que “a morte veio por um homem” e
de que “todos morrem em Adao” (1Co 15,21-22) nao apenas é mencionada
a morte fisica, mas a morte moral e eterna. Ademais, a morte (6davartog) pode
ser personificada como uma poténcia inimiga e malévola, que tortura os seres
humanos (cf. Ap 2,24; Rm 5,12-21; 1Co 15,26; He 2,14; Ap 21,4). A morte
personificada pode englobar todos os trés significados, como em 1Co 15,26:
“O ultimo inimigo que ha de ser aniquilado” (e isto através de Jesus) “é a
morte.”. A “ressurreicdo dos mortos”, que é tematizada em 1Co 15, nao é&,
portanto, apenas a revivéncia dos corpos, mas também a vitéria sobre a
morte (1Co 15,54-55), nominalmente, sobre a poténcia que (se Cristo ndo
intervier mediando) separa os seres humanos moralmente, eternamente e
também fisicamente de Deus.”®”

Para fins de clarificagcdo, importa adicionar que o conceito que de Boer tem de
“morte moral” é a separacgao de Deus causada por comportamento pecaminoso.”®® Os
trés conceitos de morte sdo tematizados na série Protréptico, e percebidos como uma

unidade manifesta na idolatria.

Na obra anterior, constatou-se que Atanasio de Alexandria entendeu a
corrupgao — isto €, o passar do ser ao nao-ser — como o afastamento de Deus, o qual
€ simultaneamente suprema esséncia e suprema bondade. Atanasio manifestou nos
seus escritos a Macario a compreensdao de que este afastamento de Deus ou

Corrupgao se propagou mais e mais com o tempo por causa de doutrinas do diabo, as

797 DE BOER, Martinus C. Tod IV: Neues Testament. /n: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tabingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 434. (Tradugéo nossa). Original: Der T. gleich ob physischer,
moralischer oder ewiger Art, ist eine géttliche Strafe fiir Missetaten (Mk 7,10 par.; R6m 1,32; Apk
2,23) oder das unvermeidliche Ergebnis von Sinde (Rém 5,12-21; 6,16.21.23; 7,5.10.13. 1Kor
15,21f.; Jak 1,15). Nicht immer kann entschieden werden, welche Bedeutung von T. im jeweiligen
Fall intendiert ist; manchmal sind alle drei Bedeutungen beteiligt. So ist z. B. in Paulus’ Behauptung,
dass “durch einen Menschen der T. gekommen ist” und dass “sie in Adam alle sterben” (1Kor 15,21f.)
nicht nur der physische, sondern auch der moralische und der ewige Tod gemeint. Ferner kann der
T. (6avarog) als eine feindliche, béswillige Macht personifiziert werden, die die Menschen quélt (vgl.
Apg 2,24; Rém 5,12-21; 1Kor 15,26, Hebr 2,14; Apk 21,4). Der personifizierte T. kann ebenfalls alle
drei Bedeutungen umfassen, wie in 1Kor 15,26; “Der letzte Feind, der vernichtet wird” (und zwar
durch Christus), “ist der T.”. Die “Auferstehung der Toten”, die in 1Kor 15 thematisiert wird, ist damit
nicht einfach die Neubelebung der Leichen, sondern auch der Sieg lber den T. (1Kor 15,54f.),
nédmlich (ber die Macht, die (wenn Christus nicht vermitteind eingreift) die Menschen von Gott
moralisch, ewig und auch physisch trennt.

798 DE BOER, 2005, p. 434.



277

quais a humanidade dava ouvidos.”®® Percebe-se que a historia de recepgio dos
escritos neotestamentarios na escola de Alexandria em questdes tanatologicas se
manteve durante os primeiros séculos bastante proxima aos compéndios manifestos

no artigo de Boer.

Conclui-se com a clarificagdo de que o diabo e seus suditos, os demoénios,
desejam matar o ser humano convencendo-o com doutrinas malévolas e refutaveis a
partir da palavra de Deus de que a morte e o homicidio sdo o melhor caminho — ao
menos, assim s&o descritos os inimigos de Deus na escola de Alexandria. Esta morte
consiste na separacao eterna de Deus. Clemente comprova com diversos exemplos
de que as doutrinas as quais seus interlocutores aderiam eram doutrinas de deménios,
e exorta ao abandono destes caminhos de morte. As concepgdes que Clemente
apresenta em seus escritos perseveraram ainda apds o concilio de Niceia na escola
alexandrina. Adiante, na conclusdo geral ao livro lll, se pormenorizara quais
consequéncias estas concepgdes diabololégicas manifestam para a apologética da

compreensao de Deus.
4.3.8 Conclusao sobre o livro lll

Esta conclusdo deve, antes de qualquer coisa, responder a questao sobre a
autenticidade da afirmativa de Clemente sobre o paganismo grego — de que se trata
de religido de demédnios, visto que pratica sacrificio humano. Ao menos no caso de
Aristdbmenes de Messina, ha evidéncias histéricas que apresentam sua pratica de
hecatonfonias a Zeus, e em se falando de Ericténio ou Erecteu, como se prefira
chama-lo, obras modernas ainda manifestam adesao a narrativa de sacrificio humano

praticado no contexto de seu sacerdadcio.

Uma tragédia de um notério autor pagédo — Euripides — narra sacrificios
humanos praticados no culto de Artemis Taurépola, e caso for provado que se trata
de verdade histérica, também as informagdes de Pitocles sobre sacrificios humanos

prestados a ela na Fécida encontrariam confirmacgao.

Sobre o sacrificio de Mario aos Apotropeus, apenas uma fonte perdida, citada

por Clemente e uma obra provavelmente pseudoepigrafa e pouco confiavel em geral,

799 STRELOW, 2020, p. 65.



278

transmite informacgdes. Nao foi possivel encontrar citagdes que confirmassem as
informacdes sobre os sacrificios a Dionisio em Lesbo e a Peleu em Pela, comecgando
pela impossibilidade de localizar a cena do alegado evento. Conseguiu-se juntar
evidéncias sobre as correlagdes da figura de Zeus com a cidade de Licto, mas faltam
as obras de Anticlides, das quais Clemente extraiu a informacgao citada, e nao foi

possivel encontrar outras obras histéricas sobre a liturgia deste lugar sagrado.

Resumindo, ao menos dois eventos de sacrificio humano sdo confirmados
independentemente. N&o € possivel, portanto, afirmar que jamais ocorreram
sacrificios humanos nas religides gregas do contexto de Clemente. Outro detalhe que
chama atengcdo e aumenta a plausibilidade € que ha paralelas entre os relatos que
Pausénias faz sobre Aristbmenes e os sacrificios que Euripides registra em “Ifigénia

na Taurida”.

No caso de Aristdbmenes, o sacrificio e a dedicagao aparentam ter ocorrido em
dois momentos diferentes — a matanga de cem inimigos € convalidada na religiao
messénica como uma hecatonfonia a Zeus; aparenta que a dedicagao é posterior,
portanto, ao sacrificio, que € o proprio momento de batalha. Quanto a religido de
Artemis, a sacerdotisa Ifigénia apenas dedicava os imolandos a deusa, e outras
pessoas perfazem a execucgao ritual. Isto leva a crer que a pratica corrente no
politeismo helénico do século VII a. C. ndo considerava necessaria a imediatez de

dedicagao e imolagao, nem tinha regras universais sobre sequéncia das duas.

A conclusdo de Clemente sobre o assunto — de que estas evidéncias sao
suficientes para mostrar a natureza demoniaca da religiao grega — conduz a
depreender sua diabolologia. O diabo e seus conservos querem separar o ser humano
de Deus; estas religides ndo apenas o fazem ao ndo glorificar o Deus da Biblia, mas
também ao praticar e incentivar a separacao entre a criacdo e Deus, a saber, a morte.
A pratica da guerra, portanto, como nas religiosidades de Aristdmenes, Erecteu e
Mario, € uma atividade intimamente relacionada com a separacao de Deus — se Cristo
€ o Principe da Paz, ndo é licito iniciar uma guerra, e as religides e rituais que se
beneficiam com a guerra ou existem para fomenta-la ndo tém lugar numa

espiritualidade sadia.

Até este momento da leitura, quem lia o Protréptico e n&o era parte da igreja
provavelmente ndo tinha um conceito tdo negativo da morte quanto a cristandade o

tem. Clemente apela ao instinto de sobrevivéncia das pessoas, que deparadas com



279

animal peconhento, fogem de sua presenca para evitar a morte. O Principe da Paz e
sua salvagao contrastam com este cenario desolador e ofereceriam um desfecho mais
agradavel que a lamentagao concludente do livro Ill, mas Clemente se cala sobre ele,

reservando comentarios sobre Jesus Cristo para a Série “Pedagogo”.

Ainda vale a pena enumerar as caracteristicas de religides consideradas
demoniacas por Clemente e comparar com a compreensao diabololégica depreendida
na obra “Contra as Heresias II” de Ireneu de Lido. (confira 3.1.2.4.) Ireneu analisou o
sistema de crengas das escolas gnésticas de pensamento, e dentre todas as doutrinas
que considera heréticas e insuficientes para a salvagao, apenas as seitas de Marciao
e de Marcos recebem titulos deste tipo. Clemente considera todo o sistema religioso

grego, sem excegao, obra do diabo.

A comparagao das liturgias pagés conhecidas a Clemente com as praticas
liturgicas consideradas demoniacas por Ireneu denota muitas semelhangas. A liturgia
da comunidade gnéstica do mago Marcos, reprovada por Ireneu, comportava profecia
por inspiragao de deménio, confirmagao de doutrinas reprovadas pela igreja mediante
sinais e além disso, intercurso sexual entre o oficiante e fiéis da comunidade de acordo
com as fontes da série “Contra as Heresias”. Perceba-se que no livro Il, Clemente
principia o discurso pela etimologia de termos culticos pagaos — “mantica”, a profecia
sob inspiragao de divindades pagas, e “orgia”, rituais para o culto a divindades pagas
que podem envolver intercurso sexual (confira o item 4.2.1.). Os critérios das

diabolologias esmirniota e alexandrina devem ter sido semelhantes.

Quanto a doutrina, Ireneu reprova em Marcido a alteragdo de escritura
sagrada crista e a pregacao de um deus superior ao da igreja, sendo que os que hao
veneram o presumido superior estdo excluidos da salvacdo. Além disso, ha em
Marcos o mesmo tipo de anuncio de um deus superior ao Deus da igreja, e Marcos

reduz a verdade a um conceito temporal e compreensivel.

O paganismo grego conhecido por Clemente é desconhecedor do Deus da
Biblia e divinizou outras estruturas ndo consideradas deidades no cristianismo, como
a criagcao de Deus, atos de Deus ou auténticos ou presumidos, e experiéncias e
emocgdes de seres humanos. Além disso, tradigdes, escritas ou orais, ndo reveladas
pelo Deus da Biblia sdo aceitas como regra de fé nestas religides. Como foi analisado
contrastando as exortagdes finais de Clemente (confira 4.3.7.) com os escritos a

Macario redigidos por Atanasio de Alexandria, a obra do diabo enquanto mestre



280

doutrinario tem como objetivo afastar a humanidade de Deus. Entdo, para uma
doutrina possa vir a ser considerada diabdlica conforme a escola alexandrina, é
necessario que ela afaste o ser humano de Deus. A divinizagao de diversas entidades
e o0 reconhecimento de tradicbes pagds como regra de fé, se ndo a causa, €&

consequéncia do afastamento de Deus.

Ha indicios para afirmar que na escola esmirniota, o afastamento de Deus
também pode ter sido considerado algo demoniaco; afinal, as praticas de redatar as
escrituras sagradas do cristianismo com fins de apregoar um novo deus, e afirmar a
exclusividade soteriolégica da nova doutrina do novo deus — como o fez Marcidao —
afasta a comunidade marcidénica do Deus da Biblia. Assim, um conceito reduzido e
nao suficientemente fundamentado da verdade, como Marcos o ensinava — uma
mulher nua constituida de pares de letras gregas — pode afastar a comunidade
gnostica liderada por ele do Deus das Escrituras Sagradas, se é que isto ja néo

acontecera por completo quando ele apregoou um novo deus.

Ireneu combateu esta compreensao absolutista do alfabeto grego manifesta
no pensamento teoldgico do mago Marcos ao introduzir informacgdes histéricas sobre
a génese deste alfabeto. Clemente combateu a compreensédo de divindade de
diversas entidades do pantedo grego ao apresentar relatos sobre a vida e morte dos

seres humanos que vieram a ser adorados sob 0 nome destas entidades.

Manifestou-se nos compéndios analisados que, em termos da escola
alexandrina, o afastamento de Deus é sinbnimo de corrup¢ao, e que esta corrupcao
leva a morte. O sacrificio de um ser humano como pratica liturgica nao parece muito
implausivel numa religido classificada como ensinadora de caminhos de morte. Nao
ha equivalente aos sacrificios humanos do terceiro livro do Protréptico nas escolas
gnosticas conhecidas por Ireneu; mas Ireneu rejeita as doutrinas de todas estas
escolas porque as considera insuficientes para a salvagao, e, portanto, condutoras a
morte eterna. O ser humano pode, pela perseveranca no erro, resistir a salvacao e se
opor ao projeto de Deus de salvar toda a humanidade, cooperando assim com o diabo

mesmo ndo sendo considerado um discipulo dele nem pela igreja, nem por si proprio.

Ireneu acredita que todos estes grupos que rejeitaram a salvagcao serao
recapitulados no fim dos tempos em uma ecumene do Anticristo. De certa forma, o
que Clemente vivenciou no seu contexto em Alexandria era uma pequena ecumene

do Anticristo, porque grupos com doutrinas e praticas diversas, controversas de



281

religiao para religiao e dentro da propria religidao, estavam sendo considerados como
uma unica grandeza, a partir de narrativas totalizadoras como aquelas consultadas

por Cicero na redacao de “Sobre a Natureza dos deuses” (confira o item 4.2.5.)

Desta forma, a comparacao entre os escritos de Ireneu e Clemente manifesta
diversas semelhangas enquanto o assunto & diabolologia, se bem que o estado de
coisas no contexto de Ireneu nédo estava tao distante da palavra de Deus quanto
aquele retratado no Protréptico. Permanece a paralela que ambos os sistemas, o
gnostico e o pagao, sao insuficientes para a salvagcéo de acordo com as analises dos
tedricos contemplados na tese. Sobre as consequéncias das constatagdes de
Clemente acerca do paganismo grego para a religiao crista, sera discorrido na

conclusao geral deste capitulo.

4.4 CONCLUSAO SOBRE A APOLOGETICA DA COMPREENSAO DE DEUS
CONFORME A ESCOLA ALEXANDRINA DO PERIODO PRE-NICENO

Neste capitulo, estudaram-se os trés primeiros livros da série Protréptico. No
primeiro livro, analisou-se a forma como Clemente de Alexandria se serve do contexto
cultural e vivencial para apresentar a Cristo, mas o faz sem conduzir ainda a uma
vivéncia plena de fé na comunidade — naquele momento, surge a hipotese que ele
protela este tipo de manual a um momento no qual a comunidade interlocutora esteja
disposta a receber a fé por ter considerado a religiao de seu contexto insuficiente para

a salvacgéao.

No segundo livro, Clemente empreende um estudo detalhado da religiosidade
paga, iniciando com a etimologia de termos culticos e continuando com a analise de
determinadas religibes embasada em referenciais historicos. A diversidade na pratica
liturgica e profisséo de fé em algumas comunidades religiosas pagas impossibilita uma
imagem completa delas a partir dos escritos de Clemente e de tedricos influenciados
por ele, se bem que possibilita uma aproximacéo nao apenas ao contexto vivencial de
Clemente, mas ao modo como ele e predecessores compreenderam a funcdo da
liturgia na religido. A apresentagéo destas religides e cosmovisdes como prefiguradas
na lei de Moisés a partir dos compéndios de Filon aufere autoridade a Biblia como
livro de referéncia também sobre estes assuntos, enquanto reforga a impossibilidade
de intercambio entre a tradi¢do judaico-cristd e os cultos pagios. A recorréncia a



282

manuais teoldgicos redigidos fora desta tradigdo — a saber, pelo teélogo pagao Cicero
— para categorizar estes movimentos religiosos a partir de suas origens, reforca a
autoridade da categorizagdo, ndo como uma imposigdo de narrativa por parte de

cristdos ou judeus, mas sim como uma autocompreensao de pagaos.

No terceiro livro, Clemente apresenta evidéncias da tese com a qual conclui o
segundo — a ideia de que estas religides pagas sao demoniacas. A inacessibilidade
de grande parte da bibliografia apresentada por Clemente dificulta a pesquisa, mas
nao oculta o fato de que os sacrificios humanos foram realidade histérica na Grécia
antiga. Da compreensdo de Clemente sobre o lugar vivencial do diabo nestas
religides, aliada com escritos de tedlogos influenciados por ele, pode-se depreender
o conceito de diabo como separador — aquele que separa o ser humano da comunhao

com Deus.

A anadlise deste compéndio de Clemente leva a questionamentos quanto a
metodologia e a ilagdes sobre as consequéncias para a atualidade. E licito protelar a
apresentacao dos sacramentos como meio de salvagao até a decisao por Cristo? Nao
deveria o pregador da verdade crista revelar toda a verdade ao interlocutor que deseja

catequizar?

A resposta se da a partir da razao existencial do Protréptico. O livro ndo enseja
aprofundar o conhecimento acerca da doutrina cristd, mas apresentar o erro da
apostasia de Deus a partir de diversos exemplos de comportamentos e doutrinas
errbneas. O mesmo autor escreveu outra série, “Pedagogo”, na qual estes assuntos
sdo estudados mais a fundo. Se o interesse de Clemente esta, ultimamente, na
integracdo da comunidade interlocutora a igreja, o Protréptico apenas prepara o
caminho para o ensinamento de Jesus, apds o qual a pessoa leitora podera tomar sua

decisao.

Outra pergunta pode urgir de pessoas que, por compreender o0 mundo inteiro
como digno de condenacgao e em perspectiva de seguir o Anticristo em dire¢gao a morte
eterna, suponham a aduc¢ao de fontes provenientes de redacdes descomprometidas
com ou opostas a igreja como improprias para uma obra teolégica passivel de
tolerancia em meio cristdo. Assim, a reprodugdo de liturgias e compreensdes
teoldgicas consideradas nao pela comunidade interlocutora, mas pelo préprio redator
do livro como demoniacas, bem como fontes histéricas que retratam a apostasia e

nefandas consequéncias para a vida social, pode ser alvo de criticas de pessoas que



283

veem a pregacao de Cristo como o unico a ser feito em relagdo aos povos e individuos
nao convertidos a Cristo e condenam tudo o que estes povos ou individuos fizeram

antes de sua conversao como indigno sequer de registro.

Este livro n&o foi redigido para pessoas convertidas, e sim para a conversao
de pessoas. Nao € por amor aos deménios que Clemente retratou todas estas coisas,
€ sim por amor ao povo grego, a quem deseja que seja libertado de amarras espirituais
e que sua sociedade seja melhorada a partir do Verbo de Deus. A pesquisa de fontes
vetustissimas de historia grega, hoje em dia majoritariamente perdidas, mostra um
interesse neste povo que so6 pdde ser saciado com leitura e analises dignas do mundo

intelectual da época.

Clemente n&o espera que os gregos abandonem sua cultura como algo
desprezivel e inferior, mas que sejam convencidos de que estdo rumando com passos
largos para a morte terrena e eterna, e que abandonem estes caminhos em favor da
vida. A filosofia e a historiografia gregas — e romanas, no caso de Cicero — ndo sao

rejeitadas, mas empregadas para obter este resultado.

Uma tentativa de estabelecer missées com foco em um grupo de pessoas
especifico desinteressada na cultura e historia deste povo pode veicular presungao
de superioridade ao invés de amor e salvacao. A eclesiologia de Clemente deixa claro
que nao se quer desbotar ou apagar a identidade etnocultural dos povos a serem
evangelizados, mas integra-los na igreja, como povoados de uma gigante Cidade de

Deus, que vivera para sempre do amor de Jesus Cristo.

Para isto acontecer, € necessario abandonar praticas que separam a
humanidade deste amor, e rejeitar doutrinas que conduzem para longe dele. A
destruicado de fontes que retratam o desenvolvimento histérico destas apostasias
praticas e doutrinais em nada auxilia a missdo da igreja para com 0s grupos e

individuos a serem aceitos em seu meio.

Desta forma, os responsaveis pela destruicdo da Biblioteca de Alexandria, na
qual constavam as obras histéricas que Clemente empregou em sua pesquisa
etnografica, ainda que sem estas intengbées, ndo combateram o erro das religides
consideradas falsas pela cristandade, e sim prejudicaram os apologetas que se
serviram de obras historicas de autores pagaos para fundamentar seus trabalhos, ao

obscurantar estas fontes e causar dulvidas, deste modo, sobre a autenticidade do



284

trabalho de apologetas. Os livros historicos do Antigo Testamento ndo se calam sobre
os sacrificios humanos feitos por hebreus apdstatas e pagaos a Moloque, e em nada
isto prejudica o posicionamento da incompatibilidade do culto a Moloque com o culto

ao Deus de Israel manifesto em todos os livros que abordam este assunto.

O trabalho da igreja ndo pode se valer de métodos como este, se quiser ser
eficaz. E necessario guardar a memaria dos povos e individuos a serem catequizados
sem fazer desta memaoria um empecilho ou dbice para a integragao total no Corpo de

Cristo.

Ao resgatar a histéria de povos gregos e analisar as suas religides, o livro nao
perde a significancia para as pessoas cristas da atualidade, ainda que nunca tenham
participado de cultos pagéos, aceito a Teogonia ou as obras de Homero como
revelacao fundante de sua vivéncia de fé, ou consentido com as praticas condenadas
no Protréptico. Caracteristicas de uma espiritualidade insalubre sdo descritas, e evitar
praticas descritas ou implicadas como parte dela podem melhorar a vivéncia de fé de

pessoas e comunidades cristas.

As teorias de Evémero sobre a origem humana de deuses gregos, opinido
aceita por outros pesquisadores anteriores, contemporaneos e posteriores a
Clemente, demonstram uma férmula de fracasso para comunidades de fé
monoteistas. O desconhecimento de referéncias exteriores e superiores a figuras da
histéria da Grécia causou a apoteose destas figuras na mitologia local. Nao houve
escrutinio das atitudes de varias figuras como Zeus, os Titds, Hades, Demeter, e
outras mais, a partir de uma referéncia moral apoditica na mitologia grega; muito
antes, corria-se o perigo de considerar estas figuras histéricas como uma referéncia
moral, uma vez que, seja por esquecimento ou ignorancia das circunstancias do obito
da personagem, seja por deliberada invencionice de poetas e mitografos, a respectiva
figura fora elevada ao topo do Olimpo séculos antes que filésofos e tedlogos

propriamente ditos surgissem na Grécia.

Se um padrdo de acdo analogo ocorre em uma comunidade crista, as
consequéncias podem ser catastréficas. Uma pessoa fundadora ou importante no
contexto da respectiva comunidade, se em vida contribuira muito para a sua
manutencgao e crescimento, pode se tornar o oposto apds seu falecimento caso sua

memoria ndo for analisada criticamente a partir das Escrituras Sagradas e tomada



285

como padrdo moral sem questionamento do contexto social de suas agbes e

desconsiderando a dimensao do pecado em sua vida.

Eventos positivos ou negativos de sua vida, como, por exemplo, um subito
enriquecimento ou empobrecimento, podem vir a serem interpretados como um
padrao da interacdo de Deus com a humanidade e criar compreensdes de Deus
incongruentes com a Escritura Sagrada. Rituais praticados ou instituidos por esta
pessoa, por vezes sem qualquer conotagao religiosa ou em resposta a um problema
originario de uma conjetura n&o reproduzivel na atualidade, poderdo ser elevados a
estandartes de piedade — uma piedade ndo fundamentada nas Escrituras. Quando
esta pessoa perseverou em atitudes de rebeldia contra a Palavra de Deus em sua
vida e estas atitudes sio elevadas a um padrao de santidade, a separacao de toda a
comunidade da presenca de Deus pode ser a consequéncia, porque os meios de

graca podem ter sido rejeitados ou inutilizados por meio da falta de fé.

A limitagdo da compreensao de Deus a atos divinos ou considerados divinos,
Ou a sua criacao, tera consequéncias piores. Citando Cicero, Clemente apresenta
esses caminhos como fontes de erro. Compreensdes de Deus originarias da
experiéncia individual ou coletiva podem obscurantar dimensdes da economia divina.
A compreensdo de uma catastrofe ou violéncia como ato de Deus pode ocultar a
dimensao da misericérdia divina e pode inibir a reflexdo sobre possiveis causas nao-
metafisicas da catastrofe e como esta podera ser avertida no futuro. A reducéao
categdrica do éxito de uma pessoa ou grupo de pessoas em algum ambito da vida a
ideia de que Deus assim o tenha estabelecido pode obscurantar eventuais origens
consideradas imorais a luz das Sagradas Escrituras deste éxito, ou pior, atribuir a
Deus cumplicidade com o pecado humano. Qual sera o padrao de acdo de uma
comunidade que considera Deus o autor do sofrimento humano e/ou conivente com
esquemas de ganhos ilicitos? Sera impossivel reconciliar esta pratica com a
autodadiva do Cristo crucificado em favor da humanidade pecadora.

Mais pernicioso ainda € divinizar o que a Biblia chama de criagao de Deus, ou
atribuir outras origens a ela que o préprio Deus. Se a eri¢do de outra divindade que
nao o Deus da Biblia numa congregacado abroga automaticamente dela o status de
crista, a atribuicdo de outras origens a criacdo de Deus abroga de Deus autoridade

sobre estas coisas, negando assim a sua onipoténcia.



286

Quando tradi¢gdes que nasceram fora do seio da igreja ou que ndo se originam
na Biblia ttm voz e vez na doutrina e na pratica de uma comunidade crista, qualquer
resultado pode ocorrer, menos o seguimento intrépido do evangelho. Tradigbes
politeistas contrariam a unidade de Deus; e tradi¢cdes filoséficas como, por exemplo,
a Politica de Aristoteles podem portar em si conceitos que minam o seguimento da

Palavra de Deus ao divergir de conceitos biblicos de determinadas grandezas.

Seja mencionada a justificativa que Aristoteles oferece para a escravidado — a
ideia de que € benfazejo ao senhor de escravos ser senhor pela suposta superioridade
de sua alma e ao escravo permanecer reduzido a escravatura, por sua suposta
inferioridade. Estes conceitos de humanidades diferem do conceito biblico de
humanidade — um unico grupo de seres viventes criado a imagem e semelhanga de
Deus e totalmente decaido no pecado, com excecdo de Jesus Cristo. Varias
ideologias e escolas de pensamento modernas resistem a ideia de um unico conceito
de humanidade, e a inoculacédo deste tipo de pensamento na igreja pode refrear ou
restringir a sua capacidade de acolher o0 maior numero de pessoas possivel, levando

grupos de pessoas a permanéncia na condenagao eterna.

Pelo contrario; “ninguém pode pdr outro fundamento além do que ja esta
posto, o qual é Jesus Cristo” (1 Co 3,11). E é a partir deste fundamento — a revelagao
de Deus em Seu Filho e sua morte e ressurreicdo — que a igreja deve operar. Isto
precisa se refletir na doutrina e na vivéncia de fé. O sacramento da eucaristia precisa
ser explicado a partir desta autodadiva de Jesus, e é ela que deve fundamentar toda
a pratica de uma comunidade crista. A separagao deste fundamento é servigo do diabo
ou ao diabo e conduz a morte; enquanto a proclamacado deste fundamento em

palavras e agdes é servico de Deus e a Deus, e levara a humanidade a vida eterna.

Considerando este fundamento, importa que o edificio seja construido
aproveitando ao maximo as condigdes que ele oferece. A doutrina precisa apontar
para a revelagao de Cristo nas Escrituras e se derivar de Seus mandamentos; e a
liturgia, se quiser obter eficacia, precisa representar este amor e misericordia de Cristo
da melhor forma possivel. Hinos, litanias, movimentos, a disposicdo do espaco fisico,
simbolos — tudo deve apontar a Deus e a sua revelacdo. O oposto é incongruéncia,
como uma casa com paredes obliquas, que se estendem para além do fundamento e

nao oferecem segurangca nem estabilidade. A percep¢cdo da comunidade como



287

herdeira da tradi¢ao cristd depende da execug¢ao de uma liturgia condizente com ela

e livre de influéncias ou origens que néo sao Cristo e ndao tém parte com ele.

A vivéncia pratica da fé para além do espago liturgico ndo pode ser senao
resposta aos mandamentos de Cristo e retransmissao do amor depositado por Ele na
igreja e vivenciado na liturgia. Praticas espirituais que nao tém a ver com Cristo e ndo
manifestam a Sua obra e ensinamento sdo estranhas ao fundamento e ndo poderao
auxiliar na obra confiada a igreja, nem fomentar a santidade do membro dela que as
pratica. S&o como vigas do telhado que ndo estao firmes sobre as paredes carregando
as telhas, mas sim penduradas para fora da estrutura do telhado. Nao o sustentam e
ainda podem desequilibra-lo, e ferir algum transeunte que observa a casa ao cairem

do alto do teto.

A apologética da compreensao de Deus na obra de Clemente de Alexandria,
portanto, denuncia fundamentos podres, paredes obliquas e obtusas e telhados
desabando — a religido criada pelo ser humano contra ou sem a Palavra de Deus. E
um caminho de morte espiritual. Clemente quer tirar o povo grego e os demais povos
que vivem em Alexandria destas casas mal-construidas e condenadas, para que nao
morram nelas, mas venham posteriormente a viver no edificio da igreja, ndo apenas
uma casa ou um bairro, mas a Cidade de Deus, constituida de povoados de todas as
nagdes, e projetada para proporcionar vida verdadeiramente boa para todos os seus

e suas incolas por toda a eternidade.



288

5 CONCLUSAO

A pesquisa desta tese chega a sua conclusdo e a tese proposta na introdugao
se manifesta suficientemente fundamentada nas referéncias. Mostrou-se que nas
escolas de pensamento esmirniota e alexandrina do periodo pré-niceno, a apologética
da compreensao de Deus se dava a partir da analise critica de todas as tradigdes
sagradas envolvidas, sejam escrituras ou transmitidas de outro modo, dentro das suas
préprias tradicbes de interpretagcéo, seja exegese, seja outra interpretagdo qualquer,
e considerando todas as liturgias envolvidas como veiculos de apresentagdo e/ou
representacdo da compreensao de Deus e mediatrizes das divindades referidas para

com a humanidade.

Que se pode concluir além disto deste apanhado de teologia crista pré-nicena,
focado na apologética da compreensao de Deus? A profundidade teoldégica de cada
uma das dez obras analisadas nos capitulos permitiria uma amplitude de conclusdes.
Esta vastidao necessitara ser balizada a partir dos aproveitamentos de métodos das
obras analisadas no capitulo que buscou definir a apologética pelos representantes
das escolas esmirniota e alexandrina cujas obras foram abordadas no compéndio
deste certame. Isto quer dizer que o uso ou a prescindéncia de etnografia, dialogo,
antropologia ou historiografia nas seis obras consultadas nos capitulos seguintes ao
inicial precisara ser apurado antes que se possa chegar a qualquer conclusdo em

relagao a totalidade do escopo da pesquisa.

A pergunta pelo aproveitamento da etnografia nas obras de Ireneu comeca a
ser respondida com a citagdo do credo lionense no subitem 3.1.2.2. Aristides
considera o cristianismo como uma nagao ou género de nagdes diverso de todos os
outros. Ireneu tem uma perspectiva mais congruente com a atualidade. A doutrina
religiosa ndo é prescrita pela pertenga étnica, e sim pela confissdo de fé. Além de
fronteiras culturais e até mesmo diferengas na estrutura liturgica do culto cristao, a fé

em Deus de acordo com os ditames da igreja une a cristandade no mundo inteiro.

E importante compreender que assim como o cristianismo, as escolas
gndsticas nao tinham a etnia como circunscrigao de seu publico-alvo, e neste sentido,
a etnografia pouco tem a contribuir na apologia da compreenséo de Deus contra uma
tal religido. Quando se quer, todavia, introduzir a etnografia de Aristides no contexto

irenaico, e classificar as religides la presentes como nacionalidades — algo que Ireneu



289

nao faz, mas seria natural para aquele tempo — chega-se a um quadro de quatro etnias
concorrendo pelo mesmo espaco fisico. Os celtas nativos do que hoje em dia € o sul
da Franga, com arquétipos de divindade fixos, sem, porém, coesado em se falando de
nomenclatura; os romanos, com uma Vvariante da nacionalidade grega, que
colonizaram a regiao; e dois grupos étnicos novos, um com uma identidade flutuante
e diversa até a controvérsia e a aleatoriedade, e outro com uma identidade imutavel e
definida. A identidade firmemente fundamentada em revelagao permitiu a este novo
povo englobar membros de todas as outras trés congregagdes etnorreligiosas tanto la

como em outras partes do mundo conhecido.

Esta pergunta cuja resposta inicia na analise da série Contra as Heresias,
tange também o texto da Demonstragédo da Pregacéo Apostolica. Uma origem biblica
da divisdo em etnias, e da divisdo das etnias em diversas familias e géneros
linguisticos, € proposta no subitem 3.2.1.1. A incongruéncia dos argumentos la
dispostos com o restante da obra e do pensamento de Ireneu pode ser um indicio de
redacado corretiva posterior do trecho. Nem por isso, deixa de despontar o0 mesmo
conceito étnico independente de religido que Contra as Heresias oferece. Em Ireneu,
etnia é, fundamentalmente, descendéncia, assim como no livro do Génesis. Triunfa
também na Demonstragao a opinidao de que a diversidade linguistica € obra de Deus,
em contrario a narrativas anistéricas como a concepgao do mago Marcos de que

alfabetos, e portanto, idiomas, sdo sagrados em si, fora do conteudo transmitido.

O fato do conceito de etnia ndo ser de importancia impreterivel nem para a
sua comunidade de fé, tampouco para seus principais adversarios, faz o0 modelo
biblico de Génesis 10 ser suficiente para sua compreensao etnografica que apenas
redunda, até onde suas obras sobreviveram, numa evidéncia da unidade e autoridade
de Deus como criador manifesta na unidade doutrindria da igreja em meio a

diversidade cultural.

Pergunta-se como Clemente refletiu a etnografia no trecho do Protréptico que
serviu para a fundamentacéo da presente tese. O tedlogo ndo apresenta o conceito
de etnia como uma grandeza a parte da religido, e indissoluvelmente ata a vivéncia
cultica do paganismo a pergunta pela historia dos cultos analisados. Interessa mais,
portanto, o contraste do testemunho de Clemente com o livro de Hegésipo que com o
de Aristides. Nem por isso, o exercicio de contraste da obra de Aristides com a de

Clemente sera preterido.



290

Enquanto Aristides muito brevemente pincela cinco grupos de nagdes —
caldeus, gregos, egipcios, judeus e cristdos, o gigantismo e a profundidade
detalhistica do Protréptico ndo permitem sequer representar todas as criticas que
Clemente perfaz apenas a religiosidade grega neste compéndio. Das doze subsegdes
desta obra, apenas trés puderam ser verificadas e ainda foram omitidas muitas
informagdes em favor da concisdo da anadlise. A opinido aristidica de que a religiao
grega é fruto da malicia ndo é refutavel pelos excertos da obra de Clemente; pelo

contrario, os testemunhos do Protréptico podem corroborar esta hipotese.

Pode-se dizer que Ireneu etnografa a partir da revelacdo — Génesis 10 —, e
Clemente a partir da observacao e da historiografia, o que o aproxima de Aristides.
Ambas as possibilidades — etnia como descendéncia e etnia como set de valores, sdo
possiveis na igreja e ndo perturbam o trabalho de apologética da compreensao de
Deus, pois o mesmo Deus que criou toda a humanidade quer que toda a humanidade
viva abundantemente e compartilhe a eternidade com Ele. Qualquer que seja o
modelo etnografico para analisar um ser humano, e ainda se o ser humano n&o couber
em um deles, a ponto de estar solitario num mundo de diferentes, a limitagdo do
modelo n&do implica em limitagbes na compreensdao de Deus e nao pode gerar
exclusao do corpo de Cristo. Pelo contrario, a universalidade da vocagcao para a
salvagao permite que uma pessoa destituida e rechagada por todos os grupos étnicos
e todas as categorias de estilo de vida ainda possa chamar a igreja de sua nagao, se

tiver fé em Jesus.

Como se relacionam os livros de Ireneu e Clemente com o dialogo com Trifao?
Em primeira instancia, de forma alguma, porque nenhuma das seis obras esmirniotas
e alexandrinas sdo registros de um dialogo entre um apologeta cristdo e um
interlocutor ndo-cristdo. Contra as Heresias € uma série destinada ao publico geral; a
Demonstragao da Pregacdo Apostdlica € redigida a um cristdo; e os trés livros do
Protréptico, embora direcionadas a nao-cristdos, nao registram um dialogo.

Todavia, uma analise mais detalhista pode encontrar semelhangas. A
Demonstragdo da Pregacdo Apostdlica provavelmente foi parte de uma
correspondéncia maior, um tipo de dialogo por escrito. O método sistematico de Ireneu
de retratar a Trindade difere do método meandroso — ou da quase auséncia de método
— no Dialogo com Trifao. A natureza da correspondéncia escrita, que nao permite

interrupcdes, e o fato de que ndo era necessario convencer a Marciano do conteudo



291

da carta, porque ja era cristdo, permitiu a Ireneu um sistematismo que era impossivel

ao lugar vivencial do Dialogo com Trifao.

Uma semelhanga metodologica aparece na comparagdao com Clemente.
Assim como o dialogo com Triféo inicia em um assunto de interesse do interlocutor —
Trifao é rabino e ndo menos fildsofo, e aparentemente sdo também filésofos os seus
colegas de viagem — e o0 small-talk que abre a roda de conversa trata de filosofia grega.
Em Alexandria, Clemente também inicia o seu Protréptico com assuntos corriqueiros
da sua atualidade; uma parte significativa da populagdo frequentava exibi¢cdes de
musica paga, praticava diversos tipos de orgias e rituais misteriosos e ouvia discursos
de pessoas possessas por espiritos considerados imundos na tradi¢gao cristda em seus
espacos culticos; entretanto, na falta de qualquer base comum, como entre judeus e
cristdos é o Antigo Testamento, ele permanece neste assunto, retirando a sua
comunidade leitora do mundo sensivel da ritualidade paga para a historiografia e
filosofia da religidao pagas como intento de refutar as compreensdes de divindade

manifestas em todas as trés grandezas.

Desta forma, s6 se pode especular sobre os dialogos que Ireneu manteve com
gnosticos e Clemente com pagaos, até que novas evidéncias surjam. lreneu
considerava alguns dos tedlogos gndsticos como possessos pelo deménio de forma
irremediavel e desrecomendava qualquer tipo de interacdo com estas pessoas.
Clemente considera toda a religido grega obra do diabo, e nem por isto desponta na
parte analisada do Protréptico um imperativo de ndo-interagdo com pessoas pagas.

Porque a diferenga de aproximacgao?

A participacdo da gnose de acordo com os referenciais apresentados por
Ireneu é voluntaria e envolve sempre algum tipo de estudo doutrinario. No caso dos
dois gndsticos sem redengéo na compreenséo irenaica, 0 mago Marcos e o heresiarca
Marciao, de um ponto de vista intra muros da igreja, quem fechou as portas ao dialogo
nao é necessariamente Ireneu, mas eles mesmos. O ritual eucaristico da gnose de
Marcos aparenta, aos olhos da pessoa de fé, como uma perversao do rito eucaristico
instituido por Jesus Cristo. Em nenhum lugar do Novo Testamento se encontram
exortagdes a pratica de violéncia sexual ou incitagdes a possessao demoniaca, muito
menos nos textos que fundamentam o rito eucaristico cristio. Um homem
autoproclamado enviado de uma divindade superior ao Deus de Ireneu, liturgista — ou

talvez melhor, orgiofante — de uma celebragdo em nome de divindades supostamente



292

superiores ao Deus de Ireneu, ndo mostra nenhum sinal de interesse na sua propria

salvagao pelo Deus a quem o bispo de Lido serve nos altares.

O que dizer de um homem que se permite corrigir e censurar testemunhos da
revelacao deste Deus, para que assim estes manifestem a doutrina que ele proprio
prega? E Marcido que apostata do evangelho, ndo sobrando nada de utilidade para
ele na igreja, e ensina a apostatar da salvagao do Deus da igreja em favor de sua
recém-criada doutrina. Nao parece plausivel que haja alguma possibilidade de
dialogo, pois diferente de Marcido, que alterou a doutrina de seu professor Cerdéo,
Ireneu nao atribui a si préprio a autoridade de negociar a tradicdo que recebeu de

seus mestres, e exatamente isto € necessario para participar da gnose marcionica.

Clemente, por sua vez, nao lida com conscios, impenitentes e perseverantes
apostatas ou inimigos da religido crista. A tradicdo pagé helénica praticada no Egito
data de séculos antes do advento de Cristo e as pessoas que dela tém parte o fazem
majoritariamente por desconhecimento do Deus da Biblia, ndo por rejeicdo dele.
Clemente ndo ignora nem oculta os séculos de tradigdo paga que precedem o estado
de coisas quando sua pregacao e ensino sao ouvidas em Alexandria. Se uma pessoa
€ ignorante da mensagem da salvagao, ainda ha muita esperancga, enquanto ela viver,
que venha a ser salva; uma rejeicdo cOnscia e impenitente que manifeste
perseverancga ao nivel alcangado por Marciao e Marcos nao da a Ireneu a liberdade

que Clemente percebe com seus pagaos greco-egipcios.

Para concluir o assunto sobre o dialogo, Justino também faz precondig¢des a
continuagao da conversa. Assim, nao tolera que seja zombada a sua religido; o oposto
implicaria em sua retirada do local. Como tanto os fildsofos judeus quanto Justino
apresentam decoro e conhecimento de texto-base para a conversacido, o evento

decorre proveitoso para ambas as partes.

Nao € possivel partir do ingénuo pressuposto de que o respeito mutuo seja
uma pré-condicdo imposta a todo e qualquer ambiente de dialogo. Ambientes de
didlogo que nao prescrevem ou nado impdem decoro a todas as pessoas envolvidas
e/ou pessoas com interesse de tresler as manifestagdes de liderancas comunitarias
ou fiéis cristdos para interesses diversos daqueles que regeram as manifestagdes das
pessoas cristds podem constituir-se como ingredientes de uma receita de fracasso
para a apologética da compreensado de Deus ou qualquer outro objetivo que estas

liderangas ou fiéis tenham buscado. A avidez de “vencer” um debate apresentando



293

uma doutrina superior a dos outros, assim como nao trouxe unidade a gnose, podera
desservir ao interesse da pessoa crista envolvida tanto se ela usar de metodologias
afins quanto se ela for vitima de uma postura semelhante. Deus n&o precisa de defesa
de seres humanos, € Ele quem defende a humanidade. O ser humano pode, ao
maximo, defender a sua prépria compreensao do Deus supremo, em relagao a outras
compreensdes de Deus ou de divindade. O método escrito pode eliminar
consequéncias desagradaveis de um dialogo malconduzido, e permitira a pessoa
escritora a corre¢ao de seu trabalho antes do envio. Caso o dialogo face-a-face acerca
da compreensdo de Deus for empreendido, a auséncia de respeito mutuo e a
incapacidade ou inibicdo de acesso as fontes da revelagdo cristd sdo fracasso
programado, e mesmo um filésofo da algada de Justino de Roma ndo conseguiu
conversdes instantdneas com este método garantidas ambas as premissas, razdo
pela qual um resultado semelhante na atualidade ndo deve causar uma surpresa

negativa mesmo com intelectuais de aporte semelhante.

Ainda importa o emprego da antropologia nas obras das escolas esmirniota e
alexandrina que aqui foram contempladas e como se relacionam com “Sobre a
Ressurreicdo” de Atenagoras de Atenas. Comum as obras de Atenagoras, Ireneu e
Clemente é que ndo sdo tratados de antropologia extensos e ensimesmados. E
verdade que Atenagoras de Atenas €, até onde a pesquisa chega, o primeiro
apologeta cristdo a empregar antropologia em sua obra, mas n&o ha uma antropologia
ensimesmada em “Sobre a Ressurreicao”. Ela depende de Deus e é baseada no
designio de Deus — para Atenagoras, a ressurreicado em corpo e alma é necessaria
porque Deus pode e quer garantir que assim o seja e porque a constituicao do ser
humano n&o permite outro desfecho para sua histéria, ndo ensimesmando assim o

conceito de humanidade.

Ireneu apresenta dois tipos de antropologias em suas obras. Um dos tipos sédo
as antropologias do “Sistema fundamental gndstico”; o outro desponta na
Demonstragédo da Pregacao Apostdlica. Diferente do cristianismo, aquele sistema do
qual Ireneu acreditava ser o fundamental da gnose apresenta trés géneros de

humanidade.

Uma ¢ hilica, e ndo tem esperanca de salvagao, sendo que sera consumida
no fim dos tempos — trata-se do corpo fisico do ser humano. Algumas das escolas

gnosticas que Ireneu analisou acreditavam em seres humanos sem alma e espirito,



294

que, portanto, ndo importa o que fizessem neste mundo, s6 poderiam esperar a

extingao.

A outra antropologia é a “psiquica”. Sem confusdo com conceitos modernos
de psicologia, trata-se de um ser humano dotado de alma, e sua alma — nao seu corpo,
que sofre o mesmo fim que o homem hilico — sera salva ou condenada de acordo com

boas ou mas obras. De acordo com a gnose, esta € a sina do povo cristao.

A antropologia que a escola gnostica analisada em Contra as Heresias | aplica
para seus membros € a pneumatica, isto €, um ser humano dotado de espirito. Este
ser humano é “incondenavel”, e por natureza da geragao superior de seu espirito, esta
predestinado a viver no Pleroma para sempre apos a consumacao do século. O corpo

do gnéstico sofre 0 mesmo fim que o homem hilico.

Ireneu ndo combateu esta antropologia com antropologia, mas com teologia.
Deus é o criador de toda a humanidade, e o Unico criador que ha. Desta forma, a ideia
de trés géneros de humanidades criados por trés divindades diferentes é

completamente estranha a cristandade.

Antropologia irenaica, igual a Atenagoras na divisdo entre corpo e alma, se
encontra no inicio da Demonstracédo da Pregacao Apostdlica. Atenagoras enfatiza, no
fim da sua apologia, que o ser humano foi criado para viver eternamente na felicidade
com Deus; Ireneu enfatiza a santificagdo desta humanidade. Para a alma, a fé
ortodoxa significa santificagdo, e para o corpo, a vida de fé que inicia com o batismo.
Longe de dicotbmica, esta compreensao complementar de corpo e alma mostra a
alma como destinataria da salvagado e o corpo como aquele pela qual ela se torna
eficaz na caridade. De certa forma, a antropologia irenaica é tao teoldgica como a de

Atenagoras.

Clemente ndo apresenta propriamente uma antropologia da escola
alexandrina na parte do Protréptico analisada nesta tese. A obra, contudo, ressoa as
antropologias insuficientes que povoavam o mundo antigo nos séculos antes e depois
do advento de Cristo. Stahlin identificou paralelas com a obra “Politica”, de Aristételes,
o qual, diferente da tradi¢céo judaico-crista, cré em almas superiores e inferiores e que
esta desigualdade espiritual deve redundar em desigualdade social — ndo menos
grave que a escravidao vitalicia e hereditaria. As consequéncias destas antropologias

nao encontram congruéncia na teologia da escola alexandrina.



295

O horror da auséncia de um conceito universal e teolégico de humanidade
que Atenagoras ja desponta em sua apologia “Sobre a Ressurrei¢ao”, enquanto insta
seus interlocutores a abandonar a antropofagia, rebumba no vazio moral da histéria
da religido grega denunciado por Clemente: o ser humano sacrificando outros seres
humanos, pensando assim cultivar uma religido agradavel a algum deus. Na escola

alexandrina, isto € o selo e a marca de uma religiao do diabo.

Pouco adianta langar criticas contra gnosticos e pagéos, se a modernidade
prescinde de vestimentas culticas para expor a luz do dia os frutos de suas barbaras
mitologias do diabo, ideologias que permitem ou ordenam o homicidio ou até o
genocidio de nacgdes inteiras em nome de um objetivo fantasioso e inalcangavel
qualquer. Justino Martir apresenta a Trifao o novo povo de Deus, a igreja, mostrando
a transformacao da relacao de belicosidade entre membros de nagdes diferentes que
adoram o mesmo Deus a uma convivéncia de paz e fraternidade, por causa da nova
religiao; a realidade politica internacional da atualidade leva a crer que a cristandade
nao tem nenhuma ou pouquissima influéncia politica na atualidade, se é possivel crer

nas notae ecclesiae do filésofo de Flavia Neapolis.

Neste contexto, a santificagcdo do corpo, que Ireneu chama de eficacia da
santificagdo da alma pela fé, é de importancia para diferenciar a pessoa crista da
pessoa separada da comunhdo com Deus, e precisa ser apregoada e vivida pelas
pessoas da igreja. A contribuicdo com projetos analogos as hecatonfonias relatadas
por Clemente e Pausanias certamente € um contratestemunho a confissédo oral de fé
suficiente para anular a eficacia dela ao menos para a conversao de outras pessoas.
Apologética da compreensado de Deus redunda em apologética da compreensao da
humanidade como insubstituivelmente valiosa aos olhos de seu criador e redentor,
desde o individuo passando por agrupamentos maiores e menores e chegando no
coletivo da populagéo total do mundo. Sincretismos da religido cristd com doutrinas
incapazes de retratar a humanidade a partir de sua origem divina e ineptas para
conduzir a eterna felicidade trardo problemas para a vida de fé em todos os aspectos

possiveis.

Neste aspecto doutrinario, uma observacdo da realidade sem aparato
histérico pode levar a crer que, por exemplo, tais sincretismos entre fé confessada e
apostasia vivida sdo a esséncia de um movimento — como se 0s abusos relatados

pela historiografia e pela midia da atualidade ocorridos em nagbées de maioria crista



296

ou pior, em nome de Deus, fossem a natureza da cristandade e ndo houvesse outro
desfecho para uma nacgao cristd sendo a promogao de genocidios e iniquidade de
toda sorte. Nao € a essa conclusdo que chega uma analise historiografica a moda de
Hegésipo. Considere-se a comunidade de Jerusalém de seu tempo; por razdes de
politica eclesial, um aspirante a bispo fracassado ata liga¢des particulares com seitas
gnésticas e outras, que orquestram o assassinato de um bispo ortodoxo. E uma razéo
historica, ndo doutrinaria, que permitiu a entrada de novas doutrinas nao apostolicas
na primeira comunidade crista a existir. O pouco que restou da obra historiografica de
Hegésipo da testemunho biografico de liderangas da comunidade de Jerusalém e de
outras nao conhecidas por nome, todos ligados por lago sanguineo a Jesus Cristo, e

de como a comunidade hierosolimita perdeu a sua pureza doutrinal.

O menosprezo da historia desarma o individuo de tragar incongruéncias
internas ou externas a sua comunidade religiosa as suas origens. Semelhante a
Hegésipo, que elaborou uma lista de sucessao de bispos romanos, Ireneu também se
ocupou com a historia da igreja, mas ndo no escopo aqui analisado. O que interessou
no compéndio desta tese em se falando da apologia contra as heresias apresentada
pelo esmirniota foi a pesquisa histérica que ele fez de movimentos gndsticos.
Dependéncias doutrinarias foram estabelecidas, apresentando a origem de boa parte
das escolas de pensamento gndsticas conhecidas por Ireneu na obra de Simao, o
Mago. Variagdes inconciliaveis que uma analise anistorica jamais poderia retragar sdo

apresentadas a partir de seu assim conhecido iniciador.

A narrativa de que Simao, o Mago, fosse inventor da gnose ¢é insustentavel a
partir da arqueologia moderna, que presume um inicio anterior e uma variedade maior
de doutrinas que aquelas que chegaram até Ireneu. Contudo, as citagdes de Ireneu
de textos sagrados desta matriz religiosa permanecem Uuteis para a pesquisa, bem
como suas mengdes de grupos gnosticos auxiliam a historiografia da atualidade a
compreender diferencas entre gnoses.

E na rejeicdo a historia deste mundo que transpira a diferenca teoldgica entre
gnose e cristandade. O Deus da cristandade criou o mundo e interfere na historia
deste mundo de acordo com Seus designios, as diversas divindades da gnose, por
sua vez, nao sao criadoras nem redentoras de toda a humanidade. O exegeta
gnostico, por vezes, se serve da mesma escritura sagrada que o cristdo; porém pouco

mais que a radical diferenca com a exegese cristd pode ser identificado como



297

caracteristica da exegese gnostica em geral. Descartando o0 monoteismo, reduzindo
nomes de Deus a arcontes e outros nomes de seres extradimensionais inferiores as
divindades supremas, e desvirtuando a missédo de Jesus do envio do Pai revelado no
Antigo Testamento — a histéria do povo hebreu — chega-se a diversas compreensodes
de natureza do Pai de Jesus, diversas compreensdes acerca do Deus do Antigo
Testamento, diversas e controversas compreensdes sobre Cristo, e estas se
multiplicam exponencialmente quando o exegeta abandona o seu papel e se torna um
revisor da Escritura, redatando e censurando o texto quando ele préprio cré que o
original ndo coaduna com a sua teologia e esta deve reger o testemunho escrituristico

€ nao o contrario.

Contra todas estas variagdes que desconsideram as tradicdes interpretativas
que fizeram e marcaram histéria na leitura de textos hagiograficos, o cristianismo
oferece a simplicidade da salvagao pela autodadiva de Deus, que ndo minimiza a
complexidade da exegese nem desautoriza o texto original. O que se desautoriza é a
leitura descontextualizada destes textos, tentando encontrar deuses que n&o se
revelaram aos hagiografos da cristandade e importando conceitos estranhos a

tradicdo dos dois testamentos a verbetes da Escritura.

Na gnose, tudo sao leituras, exegese, doutrinas, textos sagrados, escola,
ensino. O paganismo em Alexandria tinha controvérsias semelhantes a gnose, mas a
pesquisa empreendida ndo manifesta o lugar vivencial destas controvérsias em
debates teoldgicos, e sim em variedade de tradi¢gées. N&o o cristdo Clemente ou outra
fonte monoteista, mas pagaos citados por ele retratam origens diversas e mistas a

personagens adorados como divindade no pantedo grego.

A génese deste pantedo grego, ndo derivada de uma cartilha dogmatica ou
de uma tradigdo sagrada exclusivista, desponta nos livros do Protréptico. Narrativas
individuais, desprovidas de aparato moral, foram reproduzidas e reinterpretadas
mediante a historiografia de um povo iletrado — o ritual. Rituais e narrativas diversas e
controversas vieram a ser amalgamadas ao longo dos séculos para criar uma
narrativa nacional para o povo grego. A partir de pesquisadores anteriores a
Clemente, a origem de boa parte destas narrativas esta na vida e obra de liderancas
politico-religiosas de tempos vetustos da iletracdo dos gregos, que ndo s&o mais, ou

nunca foram, acessiveis por fontes escritas.



298

A reducao destes personagens mitologicos a suas possiveis origens historicas
— seres humanos dotados de influéncia que nem sempre a usaram com probidade —
desencanta a sobrenaturalidade pressuposta nessas religides e desnuda problemas
como a desestruturacao familiar e o abuso de autoridade atras das cortinas de séculos
de ritualidade vivida e reinterpretada. Nas sec¢bes do Protréptico que foi possivel
analisar nesta tese, ndo se apresenta novo Deus para subsituir os deuses
desmitologizados; ao menos se implica a validade impreterivel e inabdicavel da vida
humana, afirmando que qualquer “deus” que ordene o sacrificio de uma vida humana
€ um demonio e precisa ser evitado pela alma assim como o corpo evita um animal
perigoso. Assim como um homicidio ndo deixa de sé-lo se feito em nome da ganancia,
que é idolatria, assim nada diminui a gravidade de um homicidio sob o manto de

religiosidade néo ligada a avareza.

Uma afirmativa, porém — que a religido sacrificante de seres humanos é
demoniaca — complementa a outra — que os seres adorados pelos gregos da época
de Clemente n&o sao deuses. Apenas a historiografia, baseada em fontes relevantes
ao paganismo, permite a Clemente afirmar a primeira assertiva a partir da segunda. A
catastrofe da destrui¢cdo da biblioteca de Alexandria dificulta grandemente o trabalho
em antiguidades helénicas, mas ainda ndo consegue eliminar o conhecimento da triste
realidade do sacrificio humano nas religides que Clemente combatia. O trabalho de
Clemente precisa ser norte e oriente para a pesquisa teolégica moderna que deseja
dialogar com tradi¢des contrarias ao cristianismo; apagar a histéria da tradigéo é téo
criminoso quanto desmentir, com qualquer intengao que seja, atrocidades cometidas

naquele contexto.

E uma pratica semelhante com documentos da esfera cristd tera
consequéncias iguais, ou quase certamente piores, para a comunidade crista vitima
de apoteose de membros dela ou estranhos a ela e de descuido ou omissao arbitraria
de detalhes de sua histéria e da historia de seu contexto. Hegésipo ndo esconde as
controvérsias internas que levaram a situacéo sincrética no pulpito da comunidade
cristd de Jerusalém de seu tempo; Clemente quer expulsar toda e qualquer fé em
outro principio antes de comecar a doutrinar o pagado sobre Cristo, lancando
prolepticamente apenas poucos assuntos essenciais como a dignidade da vida

humana e tragando uma silhueta da vida de fé crista no primeiro livro do Protréptico.



299

Uma comunidade cristd que biografa individuos ou reconta eventos sem
submeté-los a moral cristd pode se direcionar a desvios de espiritualidade, ou até
mesmo, de teologia, para além de sua compreensdo de Deus. Quando liderangas
politicas — como no paganismo grego, ou intelectuais — como na gnose, tém acesso
ao pulpito para pregar estilos de vida fora do evangelho, ou ao altar, para inventar
sacramentos sem fundamento na revelagdo, ndo ha receita de sucesso fora da

reversao deste estado de coisas.

A percepcao da necessidade de concordancia em doutrina, sacramentos e
vida de fé se cristaliza principalmente quando se analisa as obras das escolas
esmirniota e alexandrina naquilo que excede as quatro obras-referéncia do capitulo
inicial. E vero que Justino Martir repetidas vezes convida seus parceiros de dialogo
filosofico a serem batizados e receberem a eucaristia, e que o faz com fundamento na
tradicdo comum do Antigo Testamento. E possivel dizer, porém, que a teologia
sacramental de Ireneu e Clemente excede em muito esta caracteristica do dialogo de

Justino Martir com o judeu Triféo.

Ao realizar os preparativos para a redacado desta tese, delimitando os
compéndios e auscultando fontes auxiliares que viriam a servir de material, parecia
natural que a apologética da compreensdo de Deus de pensadores cujas escolas
tiveram atuacao no final do século Il apresentasse semelhangcas com apologias que
sao consideradas pioneiras em determinados aspectos — respectivamente a
etnografia, o dialogo, a antropologia e a historiografia. A presente conclusao detectou

estas semelhancgas e algumas diferengas pouco significativas nestes ambitos.

O elemento que se mostrou novo € a concepgao da liturgia como
apresentadora da natureza de Deus. Ireneu mostra o rito batismal como consequéncia
da natureza de Deus. N&do apenas uma reproducao teatral, os rituais da igreja crista
compartilham o proprio Deus com a humanidade, infundindo o Espirito Santo, vero
Deus, no ser humano batizando, e alimentando a pessoa fiel com o Corpo e o Sangue

de Cristo na eucaristia.

A validade deste preceito se confirma quando um pensador de uma escola de
cujo contexto Ireneu pouco sabia — sua ignorancia do estado da arte da gnose no
Egito desponta nas suas analises — transmite uma compreensao idéntica acerca do
lugar vivencial da liturgia, e esta compreenséo sequer se baseia em fontes cristas ou

de outra vertente monoteista.



300

Séculos antes da existéncia da religido crista, um filésofo pagao cujas obras
Clemente conhecia amplamente — Evémero — ja se valia da analise de liturgias para
abstrair a compreensdo de Deus. Assim como uma catequese pré-batismal pode
auxiliar a comunidade, especialmente pais e padrinhos da crianga, a se deparar com
0 mistério que se realiza aos olhos deles com a infusdo do Espirito Santo na criangca
batizanda, assim os simbolos religiosos da comunidade afroditica representam a vida
de profissional do sexo da “deusa” que era adorada naquela congregacgédo. Duas
compreensdes de divindades fundamentalmente diferentes, e outras mais, podem ser
analisadas com o recurso a liturgia. Por conseguinte, naturezas de divindades cujas
liturgias eram desconhecidas ou obscuras a Clemente e a arqueologia, ou aquelas
nas quais Clemente n&o apresenta a unica versao arqueologicamente fundamentada
da execucgao de suas liturgias, permanecem impossiveis de delinear para a pesquisa
da atualidade. E ¢é de liturgias homicidas que Clemente deriva o fato de que deuses

adorados com estas liturgias ndo passam de demonios.

A universalidade dos critérios das escolas esmirniota e alexandrina nao
permite as comunidades cristas fugirem do escrutinio de observadores em se falando
de ortodoxia na transmissdo da compreensao de Deus. Reza, sermao, sacramento,
oficio, louvor, béngao, e qualquer outro evento liturgico sem fundamento na revelagao
cristd, muito embora realizados em espaco dedicado ao culto a Deus, podem ser tao
mortiferos que colocam Aristbmenes de Messina e Erictonio de Atenas em um
patamar de santidade inalcancgavel pelos oficiantes destes rituais. Por vezes demais,
a igreja cristd se permitiu e ainda se permite sincretismos com doutrinas de atores
externos a ela e/ou indiferentes a sua razao existencial. Os seguidores da doutrina de
Balado ainda sao realidade visivel no seio da comunidade crista, e rebelido contra o

plano salvifico de Deus, como nos tempos de Abrado e Moisés, ndo se rarefaz.

E dificil tarefa o resgate destas pessoas que, muito embora ndo se
compreendam servos do diabo, ndo tém a eficacia da salvagao da alma em si, a saber,
a vivéncia do batismo, e acabam por colaborar com ele com um testemunho de vida
incongruente com as Escrituras, ou pior, abandonando a salvagéo da alma por uma

doutrina incapaz de salvar e focada em materialismo.

Por vezes, ha um empedernimento farabnico no coragao destes seguidores
de falsas doutrinas ou de estilos de vida incompativeis com o evangelho, € o0 unico

remédio que resta é a intercessao por estas pessoas, como Abrado o fez por Sodoma



301

e Moisés por Israel apéstata, porque toda forma de comunicagédo proficua para a
salvagao é impossibilitada. Liturgias cheias de maldi¢ao e infrutiferas na comunicagao
da natureza de Deus s&o a consequéncia logica quando as pessoas empedernidas
presidem celebragdes de comunidades e ndo fazem uso do evangelho, mas de suas
doutrinas particulares para conduzi-las, ou ainda fazem do sermdo um lugar da
apologia ndo da compreensao de Deus da cristandade, mas de seus proprios atos
nefandos ou de outras ideias, palavras, acbes e omissdes consequentes da

separacgao da humanidade de Deus pelo pecado original.

A igreja nao subsiste fora de seu fundamento — o préprio Jesus Cristo. A
revelacdo de Deus testemunhada nos evangelhos candnicos, com interpretacéo
auxiliada e balizada pelos outros corpos que fazem parte do canone da Biblia, pelos
credos ecuménicos, por toda a tradigdo da igreja — estas sdo as vigas a segurarem as
muralhas de uma congregagdo de modo que nao penda para fora do fundamento.
Uma liturgia assim balizada, com o sermao cristocéntrico e o Cristo de Corpo e
Sangue presentes na eucaristia, € mais apologética da compreensdo de Deus e
catequética da compreensao de Deus que muitos manuais teologicos. Tudo precisa
apontar a salvacdo da humanidade e convidar a participagcdo na vida eterna, e
detalhes aparentemente pequenos para quem desconhece a vida da igreja, como um
louvor com reta doutrina ou uma traducéao biblica zelosa pela fidedignidade com os
originais, séo parte da conducado de pecadores e pecadoras a salvagao e este zelo

nao deve ser preterido.

O sermao que apresenta a natureza de Deus de acordo com a revelagao
convida a comunidade congregada a imitar a Deus, usando de caridade, alegria, paz,
paciéncia, amabilidade, bondade, mansiddao e dominio préprio (Gl 5,16); estes frutos
do Espirito sé sédo possiveis por causa da presenca do Espirito Santo, e devem
iluminar e melhorar a vida das pessoas que ainda ndo creem e o convivio das que
creem. Assim a congregacao tem um teto que a protege das intempéries do mundo e

acolhe a quem esta em necessidade.

E muito importante lembrar que esta obra ndo é humana. Cristo avisou a Sua
igreja que somente os que estao ligados com Ele darao frutos, e que sem Ele nada se
pode fazer (Jo 15,5). Isto também significa que a separagao de Deus causada pelo
pecado original impede pessoas cristas de fazer o que € agradavel a Deus, e que boas

obras s6 podem partir da fé, que é graca de Deus.



302

Babel quer chegar aos céus com a sua torre apesar de estar imundamente
imersa no pecado original sem sacramentos nem evangelho, e a misericérdia de Deus
permitiu a dissolugéo proviséria do projeto que comprometeu toda a humanidade sem
derramamento de sangue. No fim dos tempos, o Anticristo ha de recapitular a Babel,
e fracassar em sua tentativa de rebelar contra Deus, e todos os que estiverem com

ele irdo para o inferno.

As dinamicas babildnicas de inicial dispersdo e prometida recapitulacéo se
espelham nas compreensdes que as escolas esmirniota e alexandrina tinham de
movimentos contra os quais defendiam a sua compreensao de Deus. A gnose como
apresentada por Ireneu parece uma figura excelente da Babel do Génesis, com uma
diversidade sem unidade e controvérsias beirando a aleatoriedade. E como se cada
doutrinador gnéstico conhecido por Ireneu falasse um idioma diferente de todos os
outros, que apenas pudesse ser plenamente entendido pelos seus discipulos, com
algumas semelhancas com outros idiomas de mesmo género e familia, mas nunca

concorde em todos os pontos com o mais proximo semelhante.

Ja o paganismo em Alexandria como descrito por Clemente aparenta um
antegosto da Babel futura do Anticristo. Uma ecumene inter-religiosa e de doutrinas
diversas e controversas, desta vez sem a mé&o providente de Deus dispersando-a,
mas aglutinada em uma narrativa imperial sem Deus Pai, sem o Filho e sem o Espirito
Santo e sim apenas a partir de processos e personagens histéricos apoteotizados e

desprovidos de caridade e moralidade.

A Cidade de Deus nao tenta subir aos céus como Babel, ela é totalmente
diferente; no Apocalipse se |1é que Joao viu “a santa cidade, a nova Jerusalém, que de
Deus descia do céu, aderegada como uma esposa ataviada para seu marido” (Ap
21,2). Uma cidade gigantesca, com lugar para toda a humanidade, onde n&o podera
entrar nada de impuro - por isto a presenga do Espirito Santo € necessaria para a
permanéncia na igreja. Permanecendo sobre o fundamento, ela é indivisivel, apesar
de diversa em nacgdes e culturas; em seu fundamento ha espago para dialogo frutifero
com toda a humanidade; em seu fundamento esta alicergada a filantropia, a caridade,
e toda doutrina util ao melhoramento da vida humana; quando estdo sobre este
fundamento, que desceu do céu, os seus cidadaos e cidadas podem ajudar a

reescrever a histoéria da humanidade, ndo apagando as memoarias ancestrais de outros



303

povos, mas sobrevivendo e fazendo sobreviver as iniquidades as quais estes povos

estao sujeitos.

E muito importante, contudo, que se construa sobre o fundamento, ndo para
além, mas para cima, porque senao a eficacia desta salvagao gratuita que desce do
céu se perde facilmente e se pode cair e fazer cair para a morte eterna ao invés de
viver e vivificar. Sobre este fundamento que desce do céu e se manifesta em todo o
lugar da face da terra onde se apregoa o evangelho e se celebra a eucaristia, e como
ele foi defendido pelos pensadores esmirniotas e alexandrinos, esta obra buscou

discorrer.

Conclui-se com o voto de que a pesquisa das quatro obras pioneiras do
capitulo inicial, e das obras das escolas esmirniota e alexandrina dos capitulos
seguintes possam ter servido ao estudo da apologética da compreensao de Deus, e
limitadamente da propria compreensédo de Deus que tinham os tedlogos cujas obras
esta tese abordou. Que Deus é unico — n&o ha outro como ele; que ele é o criador de
céus e terra e de tudo o que neles ha, ndo fruto da degradagéo, nem sujeito a outro;
Que ele € Pai, Filho e Espirito Santo, e que a Santissima Trindade interage com a
humanidade para a salvacao desta; de Sua justi¢a, pela qual o Filho teve de morrer
na cruz pelos pecados de toda a humanidade; de Sua misericordia, que ndo conhece
limites e que se estende tanto aos que O amam quanto aos que O desconhecem ou
odeiam; de Sua santidade, que separa dEle toda impureza e impiedade; e que Ele é
a vida e o autor da vida, e que a separacao dEle é morte; e de Sua longanimidade,
que Ele estende aos que O odeiam, O perseguem, e que perseveram na impiedade,
enquanto viverem, por causa de Seu santo nome. Com estes filésofos, historiadores
e pensadores do século I, e inuUmeras mais testemunhas desde os apostolos até a
atualidade e o fim dos tempos, a igreja de todos os tempos e lugares rende gléria a

este Deus, pelos séculos dos séculos.



304

REFERENCIAS

1. Referéncias Primarias

ARISTIDES de Atenas. Apologia. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M.
(Orgs.). Padres Apologistas. Sao Paulo: Paulus, 2020. p. 34-53.

ARNOBIUS. Seven books of Arnobius against the Heathen. /n: ROBERTS,
Alexander; DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-Nicene
Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody: Hendrickson
Publishers, 1994. v. 6, p. 413-562.

ATENAGORAS de Atenas. Sobre a Ressurrei¢do. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN,
Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas. Sao Paulo: Paulus, 2020. p. 167-202.

CARTA a Diogneto. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres
Apologistas. Sao Paulo: Paulus, 1995. p. 11-30.

CLEMENS von Alexandreia. Mahnrede an die Heiden. In: BARDENHEWER O.,
ZELLINGER, J. et aI_.l Bibliothek der Kirchenvater: Eine Auswahl patristischer
Werke in deutscher Ubersetzung. Munchen: Kosel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 68-
199.

CLEMENS von Alexandreia. Teppiche wisserschaftlicher Darlegungen entsprechend
der wahren Philosophie (Stromateis) Buch I-lll. In. BARDENHEWER O.,
ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der Kirchenvater: Eine Auswahl patristischer
Werke in deutscher Ubersetzung. Miinchen: Késel & Pustet, 1936. seq. 2, v. 17, p.
11-324.

DIDAQUE. In: Padres Apostoélicos. Sao Paulo: Paulus, 2020. p. 332-360.
EUSEBIO DE CESAREIA: Histéria Eclesiastica. Sdo Paulo: Fonte editorial, 2019.

HEGESIPPUS. Fragments from his five books of commentaries on the Acts of the
church. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down
to A.D. 325 Peabody: Hendrickson, 1994. v. 8, p. 762-765.

HIERONYMUS, Eusebius Sophronius. Liber Hebraicarum quaestionum in Genesin.
In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum,
doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum,
qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series prima. Parisiis: Vrayet,
1845. v. 23, p. 935-1009.

IRENAUS. Des heiligen Irendus’ Schrift zum Erweis der apostolischen Verkiindigung.
In: BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenvater: Eine
Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung Miinchen: Kdsel, 1912. v. 3,
p. 583-649.



305

IRENEU de Lido. Contra as heresias: Denuncia e refutagao da falsa gnose. 2. ed.
S&o Paulo, SP: Paulus, 1995.

IRINEU de Lyon: Demonstragao da pregagao apostoélica. Sao Paulo: Paulinas,
2014.

JUSTINO de Roma. Dialogo de Justino, Filésofo e Martir, com o judeu Trifao. In:
STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de Roma: | e Il Apologias e
Dialogo com Trifao. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 109-324.

JUSTINO de Roma. | Apologia. In: STORNIOLO, Ivo. BALANCIN, Euclides: Justino
de Roma: | e Il Apologias e Dialogo com Trifao. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 19-85.

SEVERIANUS, Gabalorum Episcopus. De mundi creatione Oratio V. In: MIGNE,
Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis,
integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo
apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini
(Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum
[Paris]: J-P. Migne, 1862. v. 56, p. 471-484.

THEODORETUS, Cyrensis Episcopus. Quaestiones in Deuteronomium. /n: MIGNE,
Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca Universalis,
integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum
scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo
apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini
(Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum
[Paris]: J-P. Migne, 1860. v. 80, p. 401-456.

2. Referéncias Secundarias

ABERBACH, Moses; GROSSFELD, Bernard (editores). Targum Onkelos to
Genesis: a critical analysis together with an English translation of the text: based in
A. Sperber's Edition. New York, 1982.

AHN, Gregor. Israel und Persien. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 3, p. 309-311.

ARAI, Sasagu. Zum “Simonianischen” in AuthLog und Bronté. In: KRAUSE, Martin
(Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference
on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 3-15.

ARISTOTELES: Politica. Sdo Paulo: Martin Claret, 2001.
ASHLEY, Timothy. The book of Numbers. Grand Rapids: Eerdmans, 1993.

AUFFARTH, Christoph. Aphrodite. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen, 1998: Mohr-Siebeck, v. 1, p. 584-585.



306

BABBITT, Frank Cole. Introduction. /n: PLUTARCH (?). Greek and Roman Parallel
Stories (Parallela Graeca et Romana):. Disponivel em:
https://lwww.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3Dintro. Acesso em 25 set 2023.

BALDERMANN, Ingo. Der Himmel ist offen: Jesus aus Nazareth, eine Hoffnung flr
heute. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1991.

BARDTKE, Hans. Salbung. /n: Evangelisches Kirchenlexikon:
Kirchlichtheologisches Worterbuch. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 3,
p. 777.

BARNARD, Leslie William. Apologetik I. In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin:
De Gruyter, 1978. p. 371-411.

BARTH, Markus. Ephesians: 1-3. Garden City: Doubleday & Co., 1974.
BAUER, Walter. Worterbuch zum Neuen Testament. Berlin: De Gruyter, 1971.

BAYER, Oswald. A teologia de Martim Lutero: uma atualizagdo. Sdo Leopoldo:
Sinodal, 2007.

BENDLIN, Andreas. Cicero, Marcus Tullius. /n: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 378-379.

BENSELER, Gustav Eduard. Benselers Griechisch-Deutsches Schulworterbuch.
13. ed. Leipzig: B. G. Teubner, 1911.

BETHGE, Hans-Gebhard. Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in
der Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang. Altes Testament — Friihjudentum —
Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980.
p. 89-110.

BLENKINSOPP, Joseph. El libro de Isaias. Salamanca: Sigueme, 2015. v. 2.

BONNET, Corinne. Sabazios. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 2007. v. 7, p. 711-712.

BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Christian dogmatics. Philadelphia:
Fortress, 1984. v. 1.

BRANDT, Hermann. O Espirito Santo. Sinodal: Sdo Leopoldo, 1977.

BRYCE, Hamilton; CAMPBELL, Hugh; Introductory Notice to Arnobius. /n:
ROBERTS, Alexander; DONALDSON, James; CLEVELAND COXE, Arthur. Ante-
Nicene Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325. Peabody:
Hendrickson Publishers, 1994. v. 6, p. 405-411.

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da Mitologia (A idade da Fabula): Histéria
de deuses e herdis. Ediouro: Rio de Janeiro, 2003.



307

BUSCHMANN, Gerd. Martyrium des Polykarp: Ubersetzt und erklart. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1998.

CALVIN, John. Commentary on the book of the Prophet Isaiah. Grand Rapids:
Baker Book House, 1993. v. 1.

CALVIN, John. Commentaries on the book of the Prophet Jeremiah and the
Lamentations. Grand Rapids: Baker Book House, 1993.

CALVIN, John. Commentaries on the first book of Moses called Genesis. Grand
Rapids: Baker Book House, 1993.

CALVIN, John. Commentaries on the four last books of Moses arranged in the
form of a Harmony. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. v. 1.

CALVIN, John. Commentary upon the Acts of the Apostles. Grand Rapids: Baker
Book House, 1993. v. 1.

CANCIK, Hubert. Tod I: Religionswissenschaftlich und religionsgeschichtlich —
Griechische und romische Antike. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tudbingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 428-429.

CHAMPLIN, Russell Norman. O Antigo Testamento interpretado: versiculo por
versiculo. Sao Paulo, SP: Candeia, 2000. v. 2.

CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri lll. Cambridge: Cambrige
University Press, 1883. v. 2.

CICERO, Marcus Tullius. De natura deorum libri lll. Cambridge: Cambrige
University Press, 1885. v. 3.

CICERO, Marcus Tullius. De legibus libri. Berolinum: Franciscus Vahlenus, 1871.

CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS. Um s6 batismo, uma so eucaristia e um so6
ministério mutuamente reconhecido: trés declaragdes reveladoras de um acordo:
documento da comissao de Fé e Ordem n. 73 do Conselho Mundial de Igrejas.
Genebra: CMI, 1978.

CROWE, Brandon. Oh, sweet Exchange! The soteriological significance of the
Incarnation in the Epistle to Diognetus. In: WOLTER, Michael. Zeitschrift fur die
neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der alteren Kirche. Bonn: De
Gruyter, 2011. p. 96-110.

DALBON, Claudio. Babel e Abrado: dois projetos antagonicos. Génesis 11,1-9 e
12,1-9. In: Estudos Biblicos. Petropolis: Vozes, 2000. n. 68, p. 42-53.

DAVID, Philipe Kling. Morreu Kim Peek. Disponivel em:
https://www.mundogump.com.br/morreu-kim-peek/. Acesso em 10 jul. 2024.

DE BOER, Martinus C. Tod IV: Neues Testament. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 433-434.



308

DUQUOC, Christian. Cristologia: ensaio dogmatico. Sdo Paulo: Loyola, 1977. v. 1.

ECHTERNACH, Helmut. Unter der Himmelsleiter: Predigten. Erlangen: Martin-
Luther-Verlag, 1996.

ELTESTER, Walther. Christentum und Gnosis. Berlin: Topelmann, 1969.

EURIPIDES; WAY, Arthur S. Iphigeneia in Taurica. In: WAY, Arthur S. Euripides.
London: William Heinemann, 1929. v. 2, p. 279-410.

FABRICIUS; HARLES, Gottlieb Christophorus. Notitia Historico-Litteraria in
Clementem Alexandrinum. In: MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus
completus, seu Bibliotheca Universalis, integra, uniformis, commoda,
oeconomica, omnium ss. Patrum, doctorum scriptorumque ecclesiasticorum,
sive Latinorum, sive Graecorum, qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii
Tridentini (Anno 1515) et Concilii Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt:
[...] Series Graeca prior. Lutetia Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, p. 9-26.

FILON DE ALEJANDRIA. Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los
motivos de los cambios. In: Obras completas de Filon de Alejandria. Buenos
Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 3, p. 169-226.

FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la confusién de las lenguas. In: Obras completas
de Filon de Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 267-314.

FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la migracién de Abraham. In: Obras completas de
Filon de Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 2, p. 315-372.

FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la vida contemplativa. /n: Obras completas de
Filon de Alejandria. Buenos Aires: Acervo cultural, 1976. v. 5, p. 153-176.

FILON DE ALEJANDRIA. Sobre la vida de Moisés |. In: Obras completas de Filon
de Alejandria. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1976. v. 4, p. 7-80.

FIORE, Joachim von. Das Reich des Heiligen Geistes. Minchen: Otto Wilhelm
Barth-Verlag, 1955.

FISCHER, Karl-Martin. Adam und Christus. /n: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.).
Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel.
Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 283-298.

FRANGIOTTI, Roque. Atenagoras de Atenas: Introdugéao. /In: STORNIOLO, Ivo;
BALANCIN, Euclides M. (Orgs.). Padres Apologistas. Sao Paulo: Paulus, 2020. p.
113-117.

FRANGIOTTI, Roque. Didlogo de Justino, Filésofo e Martir, com o judeu Trifao:
Introdugédo ao dialogo. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides. Justino de
Roma: | e Il Apologias e Dialogo com Trifdo. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 107-108.

FRANGIOTTI, Roque. Justino de Roma: Introdugéo. /In: STORNIOLO, lvo;
BALANCIN, Euclides M. (Orgs.) Justino de Roma: | e Il Apologias e Didlogo com
Trifao. Sdo Paulo: Paulus, 2021. p. 9-12.



309

FRICKEL, Josef. Naassener oder Valentinianer? In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic
Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 95-119.

GAHBAUER, Ferdinand Reinhard. Mensch V: Alte Kirche. In: Theologische
Realenzyklopadie. Berlin: de Gruyter, 1992. v. 22, p. 493-501.

GUINOT, Jean-Noél. Theodoret von Kyrrhos. In: Theologische Realenzyklopadie.
Berlin: de Gruyter, 2002. v. 33, p. 250-254.

HAARDT, Robert. Schopfer und Schopfung in der Gnosis. In: TROGER, Karl-
Wolfgang (Org.). Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu
Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 37-48.

HAEUSER, Philipp. Des Heiligen Philosophen und Martyers Justinus Dialog mit dem
Juden Tryphon: Einleitung. In: BARDENHEWER. WEYMAN et al. Bibliothek der
Kirchenvater. Minchen: Késel und Pustet, 1917. v. 33, p. I-XXIV.

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben |V:
Dogmengeschichtlich. In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin: de Gruyter,
1984.v. 12, p. 196-217.

HERMANN, A.; HERTER, Hans. Dirne. In: Reallexikon fiir Antike und
Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 1957. v. 3, p. 1150-1213.

HERMS, Eilert: Apologetik: Fundamentaltheologisch. /n: Religion in Geschichte
und Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 623-626.

HERODOTO. Historia. 2. ed. Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1988.

HERON, Alasdair I. C. Filioque. In: The encyclopedia of Christianity. Grand
Rapids: Eerdmans, 2001. v. 2, p. 313-314.

HESIODO. Teogonia: a origem dos deuses. 2. ed. S&o Paulo: lluminuras, 1992.

HOHEISEL, Karl. Firmicus Maternus. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 3, p. 143.

HOMER. Homers Werke in zwei Banden. Leipzig: Max Hesses Verlag, 19[--].

HOMERUS. Homeri Odyssea: Editio quinta correctior quam curavit C. Hentze.
Lipsiae: B. G. Teubner, 1902.

HOMERO. lliada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2005.

HULSER, Karlheinz. Plutarch: Philosophie. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2003. v. 6, p. 1409-1410.

HUSS, Werner; KOCH, Guntram. Kathago, Stadt und Staat Ill: Geschichte und
Gesellschaft. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck,
2001. v. 4, p. 882-884.



310

JANSMA, Taeke. Investigations into the early Syrian Fathers on Genesis: An
approach to the exegesis of the Nestorian Church and to the comparison of
Nestorian and Jewish Exegesis. In: BOER, Pieter Arie Hendrik (Org.).
Oudtestamentische Studién. Leiden: E. J. Brill, 1958. v. 12, p. 69-182.

JEDIN, Hubert Concilios ecuménicos: Histéria e doutrina. Sdo Paulo: Herder,
1961.

KAPPEL, Lutz. Euripides. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Tibingen:
Mohr-Siebeck, 1999. v. 2, p. 1661.

KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. The Pentateuch. Grand Rapids:
Eerdmans, 1951. v. 1.

KEIL, Carl Friedrich; DELITZSCH, Franz. Biblical commentary on the Prophecies
of Isaiah. Grand Rapids: Eerdmans, 1954. v. 2.

KITTEL, Rudolf. Die Psalmen. Leipzig: H. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1914.

KLEBBA, Ernst. Des Heiligen Irendus funf Bucher gegen die Haresien. In:
BARDENHEWER, WEYMAN et al. (Orgs.) Bibliothek der Kirchenvater: Eine
Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung Munchen: Kosel, 1912. v. 3,
p. I-X.

KOCH, Hugo. Virgo Eva - Virgo Maria: Neue Untersuchungen uber die Lehre von
der Jungfrauschaft und der Ehe Mariens in der alteren Kirche. Berlin: de Gruyter,
1937.

KOSCHORKE, Klaus. Zur Spatgeschichte der valentinianischen Gnosis. In:
KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth
International Conference on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 120-139.

KRAUSE, Martin. Christlich-gnostische Texte. In: KRAUSE, Martin (Org.): Gnosis
and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on Patristic
Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 47-65.

LA BROSSE, Olivier de; ROUILLARD, Philippe; HENRY, Antonin-Marie. Dicionario
de termos da fé. Aparecida: Santuario, 19[--].

LANGE, Dirk G. Lutero e o sacramento da santa comunh&o: uma comunhao real.
Tear Online: liturgia em revista, Sao Leopoldo, v. 1, n. 2, p. 92-100, 2012.
Disponivel em: http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463.
Acesso em 10/05/2023.

LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnésticas. S&o Paulo: Loyola, 2002.

LESSING, Erich; WESTERMANN, Claus. Gott sprach zu Abraham: die Geschichte
des biblischen Volkes und seines Glaubens. Freiburg: Herder, 1976.

LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert. An Intermediate Greek-English
Lexicon: founded upon the seventh edition of Liddell and Scott's Greek-English
lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1964.


http://periodicos.est.edu.br/index.php/tear/article/view/462/463

311

LIGHTFOOQOT, John. A commentary on the New Testament from the Talmud and
Hebraica: Matthew-1 Corinthians. Peabody: Hendrickson Publishers, 1995.

LUDEMANN, Gerd. Apologetik Ill: Neues Testament. In: Religion in Geschichte
und Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 614-616.

LUTERO, Martinho. Anotacgdes de Lutero sobre a Epistola de Tito. /In: Obras
Selecionadas. Sdo Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 559-644.

LUTERO, Martinho. Comentario a Epistola aos Galatas. /n: Obras Selecionadas.
S&o Leopoldo: Sinodal, 2008. v. 10, p. 15-558.

LUTERO, Martinho. Das boas obras. In: Obras Selecionadas. Sao Leopoldo:
Sinodal, 1989. v. 2, p. 97-170.

LUTERO, Martinho. Instrucdo sobre como os Cristdos devem lidar com Moisés. In:
Obras Selecionadas. Sdo Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 177-195.

LUTERO, Martinho. Prefacio as Epistolas de Sao Tiago e Judas. In: Obras
Selecionadas. Sdo Leopoldo: Sinodal, 2003. v. 8, p. 153-155.

LUTERO, Martinho. Prefacio ao profeta Daniel. /n: Obras Selecionadas. Sao
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 61-98.

LUTERO, Martinho. Prefacio ao Profeta Jeremias. In: Obras Selecionadas. Sao
Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 8, p. 50-52.

LUTERO, Martinho. Prefacio aos Profetas. /n: Obras Selecionadas. Sao Leopoldo:
Sinodal, 2014. v. 8, p. 39-46.

LUTERO, Martinho. Textos selecionados da prelegao sobre Génesis. In: Obras
Selecionadas. Sao Leopoldo: Sinodal, 2014. v. 12, p. 53-530.

LUTERO, Martinho. Um serméo sobre o Venerabilissimo Sacramento do Santo e
Verdadeiro Corpo de Cristo e sobre as Irmandades. /n: Obras Selecionadas. Sao
Leopoldo: Sinodal, 1987. p. 425-444.

LUTERO, Martim. Como reconhecer a Igreja. Sado Leopoldo: Sinodal, 2001.

LUTHER, Martin. Dictata super Psalterium. /n: D. Martin Luthers Werke: Kritische
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Boéhlau, 1885. v. 3, p. 1-652.

LUTHER, Martin. Text der Genesisvorlesung. In: D. Martin Luthers Werke: kritische
Gesammtausgabe. Weimar: Hermann Béhlaus Nachfolger, 1911. v. 43, p. 1-674.

LYTTOS ancient town. Disponivel em:
https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html. Acesso em 13 set. 2023.

MACDERMOT, Violet. The concept of Pleroma in Gnosticism. /n: KRAUSE, Martin
(Org.): Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference
on Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 76-81.


https://www.interkriti.org/crete/iraklion/lyttos.html

312

MACH, Michael. Philo von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin:
De Gruyter, 1996, v. 26, p. 523-531.

MACKINTOSH, Charles Henry. O livro de Numeros. Lisboa: Editorial Minerva, 19[--
]. p. 309.

MANNSPERGER, Brigitte. Homer. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 3, p. 1873.

MASTED, L. C. The Victorious Christ in the Old Testament Tabernacle: a series
of Bible Conference Messages. Minneapolis: Lutheran Colportage Sevice Inc., 1943.

MATERNUS, lulius Firmicus. De Errore Profanarum Religionum: Lipsiae: Teubner,
1907.

MATQOS, Alderi Souza de. A divina triade: Irineu de Lido e a doutrina de Deus.
Fides Reformata, v./n. 2/1, p. 137-150, 1997.

MCCANN, David. Julius Firmicus Maternus: Profile of a Roman Astrologer.
Disponivel em: http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html. Acesso em 06 jun. 2023.

MCGEE, J. Vernon. Thru the Bible with Dr. J. Vernon McGee Exodus 25:23—
26:14. Podcast, Disponivel em: https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-
with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-
playing. Acesso em 21 set. 2022.

MEADOR, Brett. Through the Bible (Exodus 26). Athey Creek, 3 de dezembro de
2014. Disponivel em: https://atheycreek.com/teachings/m2-051. Acesso em 21 set.
2022.

MEHAT, André. Clemens von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopidie.
Berlin: De Gruyter, 1981. v. 8, p. 101-113.

MELEZE-MODRZEJEWSKI, Joseph. Alexandrien Il: Judentum. In: Religion in
Geschichte und Gegenwart. Tibingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 289-290.

MESTERS, Carlos. Abrado e Sara. 3. ed. Petropolis, RJ: Vozes, 1980.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 1.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 3.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 6.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 11.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 12.


http://www.skyscript.co.uk/firmicus.html
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://www.oneplace.com/ministries/thru-the-bible-with-j-vernon-mcgee/player/exodus-25232614-913130.html?type=branded#now-playing
https://atheycreek.com/teachings/m2-051

313

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 15.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 16.

MEYERS Grosses Konversations-Lexikon: ein Nachschlagwerk des allgemeinen
Wissens. Leipzig: Bibliographisches Institut, 1907-1912. v. 19.

MIGNE, Jacques-Paul. Patrologiae Cursus completus, seu Bibliotheca
Universalis, integra, uniformis, commoda, oeconomica, omnium ss. Patrum,
doctorum scriptorumque ecclesiasticorum, sive Latinorum, sive Graecorum,
qui ab aevo apostolico ad tempora Concilii Tridentini (Anno 1515) et Concilii
Florentini (Anno 1439) pro Graecis floruerunt: [...] Series Graeca prior. Lutetia
Parisiorum [Paris]: J-P. Migne, 1857. v. 8, ELENCHUS.

MULLER, Caspar Detlef Gustav. Alexandrien |: Historisch. /n: Theologische
Realenzyklopadie. Berlin: de Gruyter, 1978. v. 2, p. 248-261.

MULLER, Ulrich. A encarnagéo do filho de Deus: Concepgdes da encarnagdo no
cristianismo incipiente e os primérdios do docetismo. Sdo Paulo: Loyola, 2004.

NAGEL, Peter. Die Auslegung der Paradieserzahlung in der Gnosis. In: TROGER,
Karl-Wolfgang. Altes Testament — Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu
Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 49-70.

NAUTIN, Pierre. Hieronymus. In: Theologische Realenzyklopadie. Berlin: De
Gruyter, 1986. v. 15, p. 304-315.

NEMETHY, Geyza (Org.). Euhemeri Reliquiae. Budapest: Magyar Tudoméanyos
Akadémia [Academia Hungara de Ciéncias], 1889.

OBERDORFER, Bernd. Filioque I. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Tubingen: Mohr-Siebeck, v. 4, p. 119-120.

OPELT, llona. Demeter. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Stuttgart:
Hiersemann, 1957. v. 5, p. 682-694.

ORBE, Antonio. Parabolas evangélicas en San Ireneo. Madrid: Catdlica, 1972. v.
1.

OSWALD, Wolfgang. Auszug aus der Vasallitat: Die Exoduserzahlung (Ex 1-14) und
das antike Volkerrecht. In: Theologische Zeitschrift. Basel, v. 67, n. 3, p. 263-288,
2011.

OVIDIO: As metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983.

PAPADEROS, Alexandros. Kreta, Kirche von. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Mohr-Siebeck: Tubingen, 2001. v. 4, p. 1743.

PAPE, Wolfgang. Woérterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed.
Braunschweig: Friedrich Bieweg und Sohn, 1875. v. 1.



314

PAPE, Wolfgang. Worterbuch der griechischen Eigennamen. 3. ed.
Braunschweig: Friedrich Bieweg und Sohn, 1875. v. 2.

PAUSANIAS. Pausanias’ Description of Greece: translated into English with notes
and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1.

PERVO, Richard I. Acts: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2009.

PETERSON, Erik. Frihkirche, Judentum und Gnosis: Studien und
Untersuchungen. Wien: Herder, 1959.

PLUTARCH. The lives of the noble Grecians and Romans. New York: The
Modern Library, 19[--].

PLUTARCH (?). Parallela minora 0. Disponivel em:
https://lwww.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D0. Acesso em 25 set 2023.

PLUTARCH (?). Parallela minora 14. Disponivel em:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D14. Acesso em 26 set 2023.

PLUTARCH (?). Parallela minora 20. Disponivel em:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D20. Acesso em 25 set 2023.

PLUTARCH (?). Parallela minora 41. Disponivel em:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0219%
3Asection%3D41. Acesso em 26 set 2023.

POWELL, T. G. E. Os Celtas. Gris: Lisboa, 1965.

PRATTEN, Benjamin Plummer. Hegesippus. In: SCHAFF, Philipp. Ante-Nicene
Fathers: the writings of the Fathers Down to A.D. 325 Peabody: Hendrickson, 1994.
v. 8, p. 762.

REINKE, André Daniel. Os outros da Biblia: Historia, fé e cultura dos povos antigos
e sua atuacgao no plano divino. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2019.

RIEGER, Reinhold. Mensch VI: Kirchengeschichtlich. /n: Religion in Geschichte
und Gegenwart: Handwdrterbuch fur Theologie und Religionswissenschaft.
Tubingen: Mohr-Siebeck, 2002. v. 4, p. 1061-1066.

RITTER, Adolf Martin. Alexandrien lll: Alte Kirche. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 290-292.

RITTER, Adolf Martin. Geist/Heiliger Geist: Kirchengeschichtlich. In: Religion in
Geschichte und Gegenwart. Tibingen: Mohr-Siebeck, 2000. v. 4, p. 567-568.

ROLLER, Lynn E. Em busca da deusa-mae: O culto anatoliano de Cibele. Lisboa:
Instituto Piaget, 1999.



315

ROUBEKAS, Nickolas P. Post Mortem Makes a Difference: On a Redescription of
Euhemerism and Its Place in the Study of Graeco-Roman Divine Kingship. In:
Religion & Theology = Religie et Teologie, Pretoria: Brill, 2012. v. 19, n. 3/4, p.
319-339.

RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. San Francisco:
Harper & Row, 1977.

RUDOLPH, Kurt. Sophia und Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes
Testament — Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin:
Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 221-238.

RUEGGER, Hans-Ulrich. HAMMIG, Annelies. Mein gott: varzuo hastu mich gelassen?
Philologische Annaherung an eine theologische Frage. In: WOLTER, Michael.
Zeitschrift fur die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der alteren
Kirche. Bonn: De Gruyter, 2011. p. 40-58.

SCHLATTER, Adolf. Die Briefe an die Thessalonicher, Philipper, Timotheus und
Titus: Ausgelegt fur Bibelleser. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1953.

SCHMIDT, Werner H. Introdugao ao Antigo Testamento. 5. ed. Sdo Leopoldo:
Sinodal, Faculdades EST, 2013.

SEPPELT, Franz Xaver. Geschichte der Papste: von den Anfangen bis zur Mitte
des 20. Jahrhunderts. Munchen: Kosel, 1954.

SHILLETO, Arthur Richard. Preface. In: Pausanias’ Description of Greece:
translated into English with notes and index. London: George Bell & Sons, 1886. v. 1,
p. V-VI.

SPEYER, Wolfgang. Kabiren. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum.
Stuttgart: Hiersemann, 2001. v. 19, p. 909-913.

SPURGEON, C. H. The Treasury of David: containing an original exposition of the
Book of Psalms, a collection of illustrative extracts from the whole range of literature.
v. 1. New York: Funk & Wagnalls Company, 18[--].

STAHLIN, Otto. Einleitung zu der Ubersetzung der Werke des Clemens von
Alexandreia. In. BARDENHEWER O., ZELLINGER, J. et al. Bibliothek der
Kirchenviter: Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung.
Mianchen: Kosel & Pustet, 1934. seq. 2, v. 7, p. 9-67.

STRECKER, Georg. Judenchristentum und Gnosis. /n: TROGER, Karl-Wolfgang
(Org.). Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und
Bibel. Berlin: Gitersloher Verlagshaus, 1980. p. 261-272.

STRELOW, Wagner Fernando Kind. Catequese e leitura biblica no contexto da
Patristica. Sao Leopoldo, RS, 2020. 164 p. Dissertagao (Mestrado) - Faculdades
EST, Programa de Pés-Graduagao, Sdo Leopoldo, 2020.

STOLZ, Fritz. Kanaan. In: Theologische Realenzyklopéadie. Berlin: De Gruyter,
1988. v. 17, p. 539-556.



316

STUEWER, Aline Danielle; STROHER, Marga Janete. Exegese de Mateus 15.21-
28. EST: Sao Leopoldo, 2005.

SZABO, Andor. Die Engelvorstellungen vom AT bis zur Gnosis. In: TROGER, Karl-
Wolfgang (Org.). Altes Testament — Frithjudentum — Gnosis: Neue Studien zu
Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 143-152.

THRAEDE, Klaus. Euhemerismus. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum.
Stuttgart: Hiersemann, 1966. p. 877-890.

TROGER, Karl-Wolfgang. Einflhrung: Zum gegenwartigen Stand der Gnosis- und
Nag-Hammadi-Forschung. In: TROGER, Karl-Wolfgang. (Org.). Altes Testament —
Fruhjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher
Verlagshaus, 1980. p. 11-33.

TROGER, Karl-Wolfgang. Gnosis und Judentum. /n: TROGER, Karl-Wolfgang. Altes
Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin:
Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 155-168.

ULLMANN, Wolfgang. Apokalyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: TROGER,
Karl-Wolfgang (Org.). TROGER, Karl-Wolfgang (Org.). Altes Testament —
Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und Bibel. Berlin: Gutersloher
Verlagshaus, 1980. p. 169-194.

USARSKI, Frank. Apologetik: zum Begriff. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 1998. v. 1, p. 611.

UTHEMANN, Karl-Heinz. Severian von Gabala. /n: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2001. v. 7, p. 1239.

VAN DEN BROEK, Roelof. Autogenes and Adamas. In: KRAUSE, Martin (Org.):
Gnosis and Gnosticism: Papers read at the Eighth International Conference on
Patristic Studies. Leiden: Brill, 1981. p. 16-26.

VAN DEN HOEK, Annewies. Clemens von Alexandrien. In: Religion in Geschichte
und Gegenwart. Tubingen: Mohr-Slebeck, 1999. v. 2, p. 395-396.

VERCILLO, Kathryn. Eidetic Memory: Is it real? Disponivel em:
https://discover.hubpages.com/health/Eidetic-Memory-Is-It-Real. Acesso em 10 jul.
2024.

VIRGILIO. Geérgicas: Eneida. Rio de Janeiro, RJ: W. M. Jackson, 1964,

VOGEL, Heinrich. Menschwerdung Gottes. /In: Evangelisches Kirchenlexikon:
Kirchlichtheologisches Worterbuch. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. v. 2,
p. 1301-1303.

VOM BROCKE, Christoph. Thessalonich. In: Religion in Geschichte und
Gegenwart. Tubingen: Mohr-Siebeck, 2005. v. 8, p. 358-359.

WACHHOLZ, Wilhelm; PRECIADO, Liria Andrea Suarez. El desarrollo de la
pneumatologia en la Edad Media: el Espiritu Santo en el cristianismo de



317

occidente. In: Protestantismo em Revista, Sdo Leopoldo, v. 46, n. 2, p. 211-221,
2020.

WACHT, Manfred; RICKERT, Franz. Liber (Dionysos). /n: Reallexikon fur Antike
und Christentum. Stuttgart: Hiersemann, 2010. v. 23, p. 67-99.

WEISER, Artur. Die Psalmen. Goettingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966.

WEISS, Hans-Friedrich. Das Gesetz in der Gnosis. In: TROGER, Karl-Wolfgang
(Org.). Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis: Neue Studien zu Gnosis und
Bibel. Berlin: Gutersloher Verlagshaus, 1980. p. 71-88.

WESTERMANN, Claus. Genesis 12-36. Neukirchen-VIuyn: Neukirchener Verlag,
1981.

WILSON, Robert McLachlan. Gnosis and the New Testament. Oxford: Basil
Blackwell, 1968.

Apiwv. Suda On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/alpha/3886. Acesso em 30 nov. 2022.

Kivipag. Suda On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/kappa/1651. Acesso em 25 maio 2023.

ZevowV. Suda On-Line. Disponivel em: https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-
entries/xi/51. Acesso em 25 maio 2023.


https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886
https://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-entries/alpha/3886

