
1 

 

 

 

FACULDADES EST 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM TEOLOGIA 

KATIUSCIA OLIVEIRA TEIXEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Leopoldo 

2025

CULTURA DE PAZ E EDUCAÇÃO: UMA ABORDAGEM PRÁTICA PARA A 

TRANSFORMAÇÃO SOCIAL 





3 

 

KATIUSCIA OLIVEIRA TEIXEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado  
Para a obtenção do grau de  
Mestre em Teologia 
Faculdades EST. Programa De Pós-
Graduação em Teologia  
Área de Concentração: Religião, 
Teologia e Sociedade. 
Linha de Pesquisa: Fenômeno 
Religioso e Práxis Educativa na 
América Latina 

 

 

 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Laude Erandi Brandenburg 

 

São Leopoldo 

2025

CULTURA DE PAZ E EDUCAÇÃO: UMA ABORDAGEM PRÁTICA PARA A 

TRANSFORMAÇÃO SOCIAL 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



5 

 

 





7 

 

Dedico este trabalho a todos aqueles e 

todas aquelas que acreditam no poder 

transformador do conhecimento e na força da 

educação como instrumento de mudança 

social. 

Aos que lutam incansavelmente por 

ideais nobres, construindo pontes onde outros 

veem abismos e plantando sementes de 

esperança, onde outros enxergam apenas 

terreno árido. 

Àqueles e aquelas que compreendem 

que o verdadeiro aprendizado transcende as 

páginas dos livros e se materializa no 

compromisso com o bem comum, na dedicação 

ao próximo e na busca constante por um 

mundo mais justo e fraterno. 

A todas e todos os educadores, 

pesquisadores, educadoras, pesquisadoras 

estudantes, que fazem da ciência uma missão 

de vida, transformando teoria em prática e 

conhecimento em ação. 

E especialmente àqueles e aquelas que, 

como eu, acreditam que cada conquista 

acadêmica deve ser compartilhada, 

multiplicada e colocada a serviço da 

humanidade, pois o saber que não se 

transforma em benefício coletivo, permanece 

incompleto. 

Que este trabalho seja uma pequena e 

simples contribuição para o grande mosaico do 

conhecimento humano, e que possa inspirar 

outros e outras a seguirem na jornada infinita 

do aprender e do servir. 



8 

 

“O conhecimento só se completa quando 

se transforma em sabedoria e serviço de 

amor”. 



9 

 

AGRADECIMENTOS 

Primordialmente, minha gratidão se dirige a Deus, fonte das leis universais que se 

consubstanciam na lei do amor, pela força nos momentos de fraqueza e pela luz nos 

tempos de escuridão.  

Agradeço também às minhas raízes, a José Pedro e Antonieta, que me concederam 

a vida e incentivaram meus primeiros passos, plantando valores e oferecendo amor 

incondicional.  

Meu reconhecimento se estende aos grandes incentivos que recebi ao longo desta 

jornada: ao meu irmão, Dr. Kildare Oliveira Teixeira, meu maior incentivador em 

todos os tempos, exemplo de perseverança e parceria; a Luiz Carlos, pela presença 

essencial e pelo companheirismo verdadeiro; e à CAPES, por seu fomento 

indispensável, sem o qual este sonho jamais teria sido conquistado.  

Essa dedicação só foi possível pelo apoio da minha amada família: a Larissa e Levi, 

meus pequenos tesouros, que souberam compreender as ausências com 

maturidade admirável; um agradecimento especial a Luiz Filho e Vitória, anjos que 

assumiram o cuidado com dedicação soberana; e à Francisca, parceira fundamental 

no zelo pelo lar e por minha família, com imenso amor.  

No campo acadêmico, sou grata ao corpo docente, que com carinho e paciência 

acolheu meu retorno aos estudos, e à minha orientadora, de imensa sabedoria, que 

soube incentivar, motivar e corrigir, fazendo o aprendizado florescer. Igualmente, 

agradeço às parcerias de jornada: ao coletivo de colegas de curso, que me 

ofereceram auxílio com espírito de solidariedade, assim como Prof. Dr. Rowayne 

Soares; à Casa das Irmãs Diaconisas, local de acolhimento e paz; e à minha querida 

amiga Zilde, por ser um porto seguro.  

A cada pessoa aqui mencionada, expresso minha eterna gratidão e o compromisso 

para uma caminhada conjunta. Que nossas conquistas sejam o início de novas 

realizações, em união por propósitos nobres. Que a força que nos guia nos abençoe 

e nos mantenha em coletividade pela  luta por nossos ideais, pois a união nos 

fortalece na conquista da paz.  

Gratidão!





11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
As pessoas educam para a competição e 
esse é o princípio de qualquer guerra. 
Quando educarmos para cooperarmos e 
sermos solidários uns com os outros, 
nesse dia, estaremos a educar para a 
Paz.  

 

Maria Montessori -1870-1952. 



12 

 

RESUMO 

A presente dissertação de mestrado, intitulada “Educação para a Cultura de Paz: 
uma Abordagem Prática para Transformação Social”, analisa questões urgentes do 
cenário educacional brasileiro, marcado por elevados índices de violência escolar, 
desigualdades sociais e múltiplas formas de intolerância. Em um contexto em que a 
construção da paz se torna essencial  para a transformação educacional e social, o 
contexto educativo enfrenta desafios como exclusão, preconceito e dificuldades na 
promoção de uma convivência pacífica e inclusiva. Dados do Ministério dos Direitos 
Humanos apontam um aumento de 254% nos casos de violência escolar entre 2013 
e 2023, passando de 3,7 mil para 13,1 mil ocorrências, incluindo 2,2 mil casos de 
violências autoprovocadas, o que evidencia a gravidade e a complexidade dos 
problemas vivenciados pela comunidade escolar no Brasil. O estudo tem por objetivo 
investigar estratégias que integrem práticas pedagógicas e princípios teológicos para 
fortalecer a cultura da não-violência no meio educacional, promovendo a inclusão, 
respeito à diversidade e o compromisso com a justiça social.  
Trata-se de pesquisa qualitativa de caráter bibliográfico e estudo de caso, realizada 
através de publicações e registros existentes em sites, blogs, utilizando análise 
documental acadêmica e diálogo com docentes/gestores de práticas de formação 
pacificadoras, coletando dados existentes, aplicados em projetos como Coletivo 
Fora da Caixa e registrados, utilizando técnicas de análise do conteúdo para 
tratamento das informações. Adota uma perspectiva interdisciplinar que articula 
educação, teologia e estudos para a paz, examinando como valores como 
compaixão, justiça e reconciliação podem ser incorporados em práticas pedagógicas 
que respeitem a diversidade religiosa e a laicidade do Estado. Fundamenta-se nas 
contribuições de Johan Galtung, Paulo Freire, Edgar Morin, Maria Montessori, 
Leonardo Boff e Nei Alberto Salles Filho, cujas abordagens dialogam para propor 
soluções inovadoras à violência escolar. A pesquisa justifica-se pela necessidade 
urgente de desenvolver alternativas concretas para a promoção de ambientes 
escolares mais inclusivos e transformadores. Os resultados oferecem subsídios 
teóricos e práticos para fortalecer a formação docente, orientar políticas 
educacionais eficazes e consolidar práticas pedagógicas que promovam valores 
éticos universais, reafirmando a relevância da educação para a paz no contexto 
brasileiro contemporâneo. 

Palavras-chave: Cultura de Paz, Educação para a Paz, Teologia da Libertação, 
Transformação Social, Inclusão Educacional. 



13 

 

 

ABSTRACT 

This master's thesis, entitled "Education for a Culture of Peace: A Practical 

Approach to Social Transformation," analyzes urgent issues in the Brazilian 

educational landscape, marked by high rates of school violence, social inequalities, 

and multiple forms of intolerance. In a context where peace building becomes 

essential for educational and social transformation, the educational context faces 

challenges such as exclusion, prejudice, and difficulties in promoting peaceful and 

inclusive coexistence. Data from the Ministry of Human Rights indicate a 254% 

increase in cases of school violence between 2013 and 2023, rising from 3,700 to 

13,100 occurrences, including 2,200 cases of self-inflicted violence, which highlights 

the seriousness and complexity of the problems experienced by the school 

community in Brazil. The study aims to investigate strategies that integrate 

pedagogical practices and theological principles to strengthen the culture of non-

violence in the educational environment, promoting inclusion, respect for diversity, 

and commitment to social justice. This is a qualitative research study of a 

bibliographical nature and case study, conducted through publications and records 

existing on websites and blogs, using academic document analysis and dialogue with 

teachers/managers of peacemaking training practices. It collected existing data 

applied in projects such as the "Out of the Box Collective" and recorded data, using 

content analysis techniques to process the information. It adopts an interdisciplinary 

perspective that articulates education, theology, and peace studies, examining how 

values such as compassion, justice, and reconciliation can be incorporated into 

pedagogical practices that respect religious diversity and the secular nature of the 

State. It is based on the contributions of Johan Galtung, Paulo Freire, Edgar Morin, 

Maria Montessori, Leonardo Boff, and Nei Alberto Salles Filho, whose approaches 

dialogue to propose innovative solutions to school violence. The research is justified 

by the urgent need to develop concrete alternatives for promoting more inclusive and 

transformative school environments. The results offer theoretical and practical 

support for strengthening teacher training, guiding effective educational policies, and 

consolidating pedagogical practices that promote universal ethical values, reaffirming 

the relevance of education for peace in the contemporary Brazilian context. 

:  

Keywords: Culture of Peace, Education for Peace, Liberation Theology, Social 

Transformation, Educational Inclusion 

 





15 

 

 

SUMÁRIO 

 
1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 17 

2 CONCEITO DE CULTURA DE PAZ: FUNDAMENTOS TEÓRICOS E 

CONCEITUAIS .......................................................................................................... 29 

2.1 CONCEITOS E EVOLUÇÃO HISTÓRICA A CULTURA DE PAZ ................... 30 

2.1.1 Declaração das Nações Unidas sobre a Cultura de Paz (1999) .............. 32 

2.1.2 A Importância da Cultura de Paz no Século XXI ...................................... 33 

2.1.3 Conflito, Violência e Paz: Abordagens Teóricas ....................................... 34 

2.2 DISCUSSÃO SOBRE A RELEVÂNCIA DO DIÁLOGO INTERCULTURAL, DA 

JUSTIÇA SOCIAL E DOS DIREITOS HUMANOS NA CULTURA DE PAZ .......... 38 

2.3 EDUCAÇÃO COMO UM CAMINHO PARA PAZ ............................................ 41 

2.4 REEDUCAÇÃO EM VALORES: EMPATIA, RESPEITO E DIÁLOGO ........... 43 

2.4.1 Práticas Pedagógicas para uma Cultura de Paz na Escola ..................... 45 

2.4.2 Paulo Freire e a Pedagogia do Oprimido e a Educação Libertadora ....... 57 

2.4.3 Educação transformadora e abordagem crítica e emancipatória ............. 59 

2.5 A IMPORTÂNCIA DA MEDIAÇÃO DE CONFLITOS NO AMBIENTE 

ESCOLAR ............................................................................................................. 61 

3 TEOLOGIA E EDUCAÇÃO: UMA ABORDAGEM INTEGRADORA PARA A 

TRANSFORMAÇÃO SOCIAL .................................................................................. 65 

3.1 A TEOLOGIA COMO PROMOTORA DA JUSTIÇA, COMPAIXÃO E 

RECONCILIAÇÃO ................................................................................................ 66 

3.2 EXPERIÊNCIAS TEOLÓGICAS NA CONSTRUÇÃO DE UMA CULTURA DE 

PAZ ........................................................................................................................ 70 

3.3 INTERSECCIONALIDADE ENTRE ESPIRITUALIDADE, ÉTICA E CIDADANIA

 .................................................................................................................................. 73 

3.3.1 Exemplos Práticos: Comunidades Eclesiais de Base e Educação 

Popular Cristã ...................................................................................................... 77 

3.3.2 Educação Luterana e Cultura de Paz: Práticas Educativas da IECLB no 

Contexto Brasileiro .............................................................................................. 82 

4 PRÁTICAS E EXPERIÊNCIAS DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ ........................... 89 



16 

 

4.1 FUNDAMENTOS TEÓRICOS DA EDUCAÇÃO PARA A PAZ EM BASE 

CONCEITUAL E HISTÓRICA ............................................................................... 91 

4.2 ESTUDO DE CASOS: PROJETOS SOCIAIS E ESCOLARES NO BRASIL E 

NO MUNDO .......................................................................................................... 95 

4.3 METODOLOGIA PARTICIPATIVA E DIALÓGICA CINCO PEDAGOGIAS 

INTEGRADAS DA PAZ ............................................................................................ 98 

4.3.1 Relatos de entrevistas com os e as participantes, educandos e 

educandas, educadores e educadoras e agentes comunitários .................. 102 

4.3.2 Indicadores de impacto social e educacional ....................................... 105 

4.3.3 Resultados observados e desafios enfrentados .................................. 107 

5 CONTRIBUIÇÃO PARA UMA SOCIEDADe PACIFICADA ............................... 115 

5.1 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA DA EDUCAÇÃO PARA A PAZ .................. 116 

5.2 PROPOSTA CONCRETA PARA IMPLEMENTAÇÃO DE POLÍTICAS 

PÚBLICAS EDUCATIVAS .................................................................................. 119 

5.3 FORMAÇÃO CONTINUADA DE EDUCADORAS E EDUCADORES ......... 121 

5.4 O PAPEL DAS COMUNIDADES RELIGIOSAS, ESCOLAS E ONGS ........ 124 

5.4.1 Base Conceitual da Intersetorialidade na Educação Para a Paz. .......... 124 

5.4.2 Contribuições Específicas Das Comunidades Religiosas ...................... 125 

5.4.3 Exemplos Concretos de Projetos e Instituições ..................................... 128 

5.5 Síntese Dos Aprendizados e Articulações Possíveis .............................. 131 

5.5.1 Síntese da contribuições Teóricas ......................................................... 131 

5.5.2. Síntese das Experiências Práticas. ....................................................... 133 

5.5.3 Articulações Possíveis para Políticas Públicas. ..................................... 133 

5.5.4. Perspectivas Futuras. ........................................................................... 134 

6 CONCLUSÃO ..................................................................................................... 137 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................... 145 



 

1 INTRODUÇÃO 

A presente pesquisa aborda a temática da “Educação para a Cultura de Paz: 

uma Abordagem Prática para a Transformação Social”, investigando a interseção 

entre educação e teologia no contexto brasileiro. O estudo concentra-se na análise 

de como a integração de princípios teológicos em práticas pedagógicas pode 

fortalecer a construção da paz no meio educacional, promovendo a inclusão, 

respeito à diversidade e a mudança societária. 

A cultura de paz, conforme definida pela UNESCO (UNESCO, 2022, p. 8), 

configura-se como “um conjunto de valores, atitudes, tradições e comportamentos 

que promovem a convivência harmoniosa e a resolução pacífica de conflitos” 1. Esta 

concepção transcende a mera ausência de violência, constituindo-se como um 

problema dinâmico e participativo que demanda o desenvolvimento das 

competências socioemocionais, valores éticos e práticas pedagógicas inovadoras. 

No contexto contemporâneo brasileiro, a educação para a cultura de paz 

emerge como resposta necessária aos desafios impostos pela crescente 

complexidade social. Para Morin  (Morin, 2000, p. 89) “a educação deve favorecer a 

aptidão natural da mente para formular e resolver os problemas essenciais e, 

correlativamente estimular o uso pleno da inteligência geral”2. Esta perspectiva 

alinha-se com a necessidade de formar cidadãos capazes de compreender e 

transformar realidades sociais marcadas por múltiplas formas de violência e 

exclusão. 

A relevância desta investigação fundamenta-se na compreensão de que a 

escola, enquanto espaço privilegiado de formação humana, possui papel 

fundamental na construção de sociedades mais justas e pacíficas.  

Para Brandenburg, “a teologia compreendida em sua dimensão libertadora 
e humanizadora oferece recursos conceituais e práticos que podem 

                                            
1
  UNESCO. Reimaginar nossos futuros juntos: um novo contrato social para a educação. 

Brasília: Comissão Internacional sobre os Futuros da Educação. 2022. p. 8.  
2
  MORIN, Edgar. Os Sete Saberes Necessários à Educação do Futuro. 2ª ed. São Paulo: Cortez; 

Brasília, DF: UNESCO, 2000. p. 89. 



18 

 

enriquecer significativamente os processos educativos voltados para a 
promoção da paz, da justiça e da reconciliação”

3
 

No âmbito educacional brasileiro, a necessidade de implementar uma cultura 

pedagógica da não-violência nas escolas, tornou-se uma urgência diante dos 

crescentes índices de violência escolar. Dados do Ministério dos Direitos Humanos e 

da Cidadania revelam que o número de vítimas de violência escolar cresceu de 

254% entre 2013 e 2023, saltando de 3,7 mil para 13,1 mil casos registrados por.4 

Esta realidade alarmante evidencia a necessidade de desenvolver alternativas 

concretas e eficazes para enfrentar esses desafios através da abordagem educativa 

transformadora. 

A articulação entre educação e teologia, proposta neste estudo, não se 

configura como imposição doutrinária, mas como convergência de valores universais 

que encontram na experiência teológica uma fonte de inspiração para a 

transformação social. Esta perspectiva dialoga com as contribuições de autores 

como Paulo Freire para quem “a educação é um ato de amor, por isso, um ato de 

coragem. Não pode temer o debate. Análise da realidade. Não pode fugir da 

discussão criadora, sob a pena de ser uma farsa”.5 

A dimensão interdisciplinar desta pesquisa articula três campos 

fundamentais do conhecimento: educação, teologia e estudos para a paz. Esta 

articulação permite uma compreensão mais ampla e profunda dos fenômenos 

educacionais, superando abordagens fragmentadas que limitam o potencial 

transformador da educação. Como observa Galtung, “a paz positiva pressupõe a 

eliminação de todas as formas de violência, sejam elas diretas estruturais ou 

culturais”.6 Demandando estratégias educativas que abordem simultaneamente 

essas múltiplas dimensões. 

A pesquisa justifica-se pela urgente necessidade de desenvolver alternativas 

concretas para enfrentar a crescente violência escolar e promover a formação 

pacificadora no sistema educacional brasileiro. A abordagem integradora proposta 

oferece contribuições inovadoras ao articular educação, espiritualidade e teologia de 

                                            
3
  BRANDENBURG, Laude Erandi. Currículo e Práxis Educativas. Apontamentos da aula 

Ministrada no curso de Mestrado Profissional. Módulo 2. São Leopoldo: Faculdades EST, 2024. 
Notas de aula. 

4
  BRASIL. Ministério de Direitos Humanos e Cidadania. Dados sobre violência escolar no Brasil: 

2013-2023. Brasília: MDHC, 2023.  
5
  FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002. p. 45. 

6
  GALTUNG, Johan. Peace by peaceful means: peace and conflict, development and civilization. 

Oslo: International Peace Research Institute, 1996. p. 112. 



19 

 

 

forma respeitosa à diversidade e aos princípios democráticos, visando a formação 

integral das e dos estudantes e a transformação educacional. 

A fundamentação teórica desta justificativa encontra respaldo na 

compreensão de que a educação contemporânea enfrenta desafios que 

transcendem a mera transmissão de conhecimentos. Como afirma Salles Filho, “a 

cultura da paz cabe e vale para todos os seres humanos”, evidenciando o seu 

caráter universal e inclusivo.7 Esta perspectiva alinha-se com a necessidade de 

formar sujeitos críticos éticos e comprometidos com a mudança societária. 

A cultura de paz é reconhecida internacionalmente como essencial para a 

construção de sociedades justas e pacíficas, conforme a Declaração da ONU e a 

UNESCO.8 A educação desempenha papel central na formação de valores éticos e 

sociais, enquanto a teologia oferece um embasamento moral e espiritual que pode 

promover essa formação. No entanto, a abordagem educacional tradicional 

raramente integra essa dimensão teológica, o que limita o potencial transformador 

da educação para a paz. 

A Inovação metodológica proposta nesta pesquisa reside na articulação 

entre princípios pedagógicos críticos e valores teológicos universais, respeitando a 

laicidade do Estado. Essa articulação não busca o proselitismo religioso, mas sim a 

identificação de valores compartilhados que buscam fortalecer a formação ética e 

cidadã das e dos estudantes. Como apresenta Küng, “não haverá paz entre as 

nações sem paz entre as religiões”9, destacando a importância do diálogo inter-

religioso na construção da paz. 

O contexto educacional brasileiro apresenta desafios específicos que 

demandam uma resposta articulada e fundamentada. Conforme destacado por 

Guimarães, “[...] não há paz sem educação para paz [...]”10, evidenciando que a 

transformação das relações sociais se inicia com a reeducação dos valores no 

                                            
7
  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 

8
  A Declaração e Programa de Ação sobre uma Cultura de Paz foi aprovada pela Assembleia Geral 

das Nações Unidas através da Resolução A/RES/53/243, em 13 de setembro de 1999, 
estabelecendo os fundamentos para a promoção da cultura de paz mundialmente. A UNESCO foi 
designada como organização coordenadora das atividades do Ano Internacional da Cultura de Paz 
(2000) e da Década Internacional para uma Cultura de Paz e Não-Violência para as Crianças do 
Mundo (2001-2010). 

9
  KÜNG, Hans. Projeto de ética mundial: uma moral ecumênica em vista da sobrevivência 

humana. São Paulo: Paulinas, 2005. p. 17. 
10

  GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Educação para a paz: sentidos e dilemas. Caxias: EDUCS, 
2005. p. 364.  



20 

 

cotidiano escolar. A literatura especializada aponta que a integração de dimensões 

espirituais e teológicas pode fortalecer valores como compaixão, solidariedade, 

justiça e resiliência, contribuindo para a formação integral dos sujeitos. 

A relevância social desta pesquisa amplia-se quando consideramos o papel 

da escola como espaço de socialização e formação da cidadania. Na perspectiva de  

Macedo, Magalhães e Souza, “a escola é tradicionalmente conhecida como espaço 

privilegiado de preparação do ser humano para a vida em sociedade, o lócus 

formativo para cidadania, cujo trabalho sucede ao da instituição familiar”.11 Esta 

compreensão reforça a responsabilidade da escola na formação de valores e 

atitudes que promovam a convivência pacífica e respeitosa.  

A relevância social da pesquisa é, também, fundamentada no 

reconhecimento de que a escola, como espaço privilegiado de formação humana, 

possui papel fundamental na construção de uma sociedade mais justa e pacífica. O 

Documento de Aparecida enfatiza que “a educação humaniza e personaliza o ser 

humano quando consegue que este desenvolva plenamente o seu pensamento e 

sua liberdade, fazendo-o frutificar em hábitos de compreensão, iniciativa de 

comunhão com a totalidade da ordem real”.12 

A dimensão ética desta pesquisa fundamenta-se no reconhecimento de que 

a formação integral do ser humano não pode prescindir da dimensão espiritual e 

transcendente. Esta perspectiva não contradiz os princípios da laicidade, mas os 

enriquece ao incorporar valores universais que transcendem fronteiras 

confessionais. Como observa Boff, a transformação necessária da relação do ser 

humano com a Terra “consolida quando acompanhada de uma revolução espiritual 

despertando a dimensão mais profunda que está em nós, que nos torna sensíveis, à 

solidariedade, à cooperação, à compaixão, à fraternidade universal, à justiça para 

todos”.13 

A pesquisa encontra respaldo na recente aprovação da Política Nacional de 

Promoção da Cultura de Paz nas Escolas (PL 1482/2023), que prevê a criação de 

protocolos de prevenção e gestão de crise, capacitação de profissionais da 

                                            
11

  MACEDO, Sheyla Maria Fontenele; MAGALHÃES, Karen Ingred Nogueira; SOUZA, José Mário 
de. Educação para a Cultura de Paz e Formação de Professores. Revista de Iniciação à 
Docência, v. 8, n.1, 2023, p. 3. 

12
  DOCUMENTO DE APARECIDA. Texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado 

Latino-Americano e do Caribe, 13-31 de maio de 2007, 2ª edição, CNBB, Paulinas, Paulus, São 
Paulo, 2007.p. 152, nº 330. 

13
  BOFF, Leonardo. Sustentabilidade: o que é - o que não é. Petrópolis: Vozes, 2011, p. 20. 



21 

 

 

educação e estimular à criação de espaços de diálogo nas escolas.14 A proposta de 

integração de princípios teológicos e práticas espirituais oferece subsídios teóricos e 

metodológicos para a implementação efetiva dessa política. 

A contribuição acadêmica desta pesquisa reside na sistematização de uma 

abordagem teórico-metodológica que articula três campos de conhecimento 

tradicionalmente separados: educação, teologia e estudos para a paz. Esta 

articulação oferece novas perspectivas para a compreensão dos fenômenos 

educacionais e para o desenvolvimento de práticas pedagógicas mais eficazes na 

promoção da paz.  

Apesar dos avanços no campo educacional, o meio educacional brasileiro 

ainda enfrenta desafios significativos, relacionados à exclusão, à intolerância e à 

dificuldade de promover uma convivência verdadeiramente pacífica e inclusiva. 

Muitos e muitas estudantes continuam à margem do processo educativo devido à 

ausência de práticas pedagógicas acolhedoras, capazes de valorizar a diversidade e 

promover o respeito mútuo. 

A complexidade do problema educacional brasileiro manifesta-se em 

múltiplas dimensões que se inter-relacionam de forma dinâmica. Conforme  Azzolini, 

a violência estrutural “é mais sutil e difícil de perceber, mas perpetua a opressão por 

meio da distribuição desigual de recursos e direitos básicos”.15 Esta perspectiva 

evidencia que os problemas enfrentados pelas escolas brasileiras não se limitam a 

manifestações diretas de violência, mas incluem formas mais sutis de exclusão e 

marginalização. 

A análise dos dados estatísticos sobre violência escolar revela não apenas o 

crescimento quantitativo do caos, mas também sua diversificação qualitativa. Além 

dos 13,1 mil casos registrados pelo Ministério dos Direitos Humanos, observa-se o 

surgimento de novas formas de violência relacionadas ao uso das tecnologias 

digitais, as transformações nas relações de gênero e os crescentes índices de 

ansiedade e depressão entre as pessoas estudantes.16 Este cenário demanda 

abordagem educativa que contemplem a complexidade dos fenômenos sociais 

contemporâneos.  
                                            
14

  BRASIL. Projeto de Lei nº 1.482/2023. Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas 
Escolas. Brasília: Senado Federal, 2023. 

15
  AZZOLINI, Denis. Estudos para a Paz: uma abordagem interdisciplinar e prática. São Paulo: ed. 

Fontes, 2024. p. 8-9. 
16

  Referência a dados compilados sobre violência escolar e suas manifestações contemporâneas no 
Brasil. 



22 

 

A literatura especializada indica que a integração de dimensões espirituais e 

teológicas pode fortalecer valores essenciais para a convivência pacífica, contudo. A 

efetivação dessas práticas encontra obstáculos relacionados à resistência à 

pluralidade religiosa e ao desafio de articular espiritualidade e laicidade no espaço 

escolar. A distinção entre teologia e espiritualidade, bem como a necessidade de 

evitar práticas proselitistas exigem que a escola seja um espaço de diálogo, 

reflexão, ética e respeito à diversidade, sem renunciar à promoção de valores 

universais. 

A resistência à integração de dimensões espirituais no contexto educativo, 

muitas vezes decorre de mal-entendidos conceituais sobre a relação entre laicidade 

e espiritualidade. Como esclarece Libâneo, “a reconciliação não é apenas espiritual, 

mas envolve a restauração das relações sociais políticas e econômicas”.17 

Outro aspecto fundamental do problema reside na formação inadequada dos 

profissionais da educação para lidar com questões relacionadas à diversidade 

cultural, religiosa e social. Como afirma Candau, “os professores não estão 

preparados” e os cursos de formação docente “tem privilegiado outras dimensões da 

formação docente e o debate em torno da construção de atitudes comportamentos e 

valores orientados para a formação da cidadania e para a promoção de uma cultura 

da não-violência - em geral não está presente nesses cursos ou é muito frágil”.18 

A fragmentação do conhecimento constitui outro obstáculo significativo para 

a implementação de práticas educativas integradoras. Como observa Morin, a 

educação tradicional “tende a fragmentar e compartimentar o conhecimento bem 

como a tomada das técnicas autônomas em relação às preocupações existenciais e 

humanas”.19 Esta fragmentação dificulta a compreensão holística dos fenômenos 

sociais e limita o desenvolvimento de abordagens educativas que contemplem a 

complexidade da condição humana. 

Nesse contexto, emerge a questão central que orienta esta investigação: De 

que maneira a integração de princípios teológicos em práticas pedagógicas pode 

fortalecer a cultura de paz no meio educacional brasileiro, promovendo a inclusão, o 

respeito à diversidade e à transformação social? 

                                            
17

  LIBÂNIO, João Batista. A volta à grande disciplina. São Paulo: Loyola, 2001, p. 89. 
18

  CANDAU, Vera. Educação para a paz: desafio urgente e necessário. [Entrevista concedida a 
Marcus Tavares]. Planeta Ponto Com, p. 4. 

19
  MORIN, 2000, p. 91. 



23 

 

 

A delimitação temporal e espacial do problema considera as especificidades 

do contexto educacional brasileiro do século XXI, marcado pela promulgação de 

marcos legais como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB 

9394/96), o Plano Nacional de Educação (PNE 2014 - 2024) e a aprovação da 

Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas Escolas (PL 1482/2023). Este 

contexto legal oferece respaldo institucional para o desenvolvimento de práticas 

educativas e inovadoras que integram diferentes dimensões da formação humana.  

Como objetivo geral, a pesquisa visa investigar de que maneira a integração 

de princípios teológicos em práticas pedagógicas pode fortalecer a cultura de paz no 

ambiente escolar brasileiro, promovendo a inclusão, o respeito à diversidade e a 

transformação social. 

Este objetivo geral orienta-se pela compreensão de que a educação para a 

paz demanda abordagens interdisciplinares que contemplem não apenas as 

dimensões cognitivas e sociais da formação humana, mas também suas dimensões 

éticas, espirituais e transcendentes. Como afirma Salles Filho, a ”pedagogia dos 

valores humanos” constituem “componentes essenciais da educação para a paz, 

enfatizando a reflexão e o diálogo sobre valores humanos em suas diversas 

dimensões, incluindo aspectos intergeracionais, inter-religiosos e interculturais”.20 

A investigação proposta busca contribuir para o avanço do conhecimento 

científico em educação através da sistematização de uma abordagem teórico-

metodológica que articule educação crítica, valores teológicos universais e práticas 

de cultura de paz. Esta articulação visa superar dicotomias entre secular e religiosa, 

individual e coletivo, teoria e prática, oferecendo alternativas concretas para os 

desafios educacionais contemporâneos. 

O trabalho busca analisar os objetivos específicos e fundamentos teóricos 

da cultura de paz na literatura especializada, examinando as contribuições de Johan 

Galtung, Paulo Freire, Edgar Morin para a compreensão das dimensões da paz 

positiva, educação libertadora e pensamento complexo. O primeiro objetivo 

específico visa estabelecer uma base teórica  para a pesquisa, através do exame 

crítico das principais contribuições contextuais no campo dos estudos para a paz e 

da educação crítica. A análise das obras de Galtung permitirá compreender a 

evolução dos conceitos de paz negativa e paz positiva, bem como as dimensões 

                                            
20

  SALLES FILHO, Nei Alberto. Cultura de paz e educação para a paz: olhares a partir da 
complexidade. 1. ed. Curitiba: Papirus, 2019. p 368. 



24 

 

estruturais e culturais da violência. Como observa Galtung, “A paz positiva 

pressupõe a promoção ativa da justiça social, da igualdade do diálogo”21, conceito 

fundamental para a compreensão contemporânea da cultura de paz.  

 A investigação das contribuições de Paulo Freire contemplará especialmente 

sua concepção de educação libertadora e suas implicações para a formação da 

consciência crítica. Para Freire, “a educação autêntica não se faz de “A para B” ou 

“A sobre B”, mas de “A com B” mediatizados pelo mundo”.22 Esta perspectiva 

dialógica oferece fundamentos essenciais para o desenvolvimento de práticas 

educativas que promovam a cultura de paz através do respeito à diversidade e da 

valorização do conhecimento das e dos estudantes. 

Análise das obras de Edgar Morin focalizará sua proposta de educação para 

a complexidade e os sete saberes necessários à educação do futuro. Para Morin, “a 

educação deve favorecer a aptidão natural da mente para formular e resolver os 

problemas essenciais”23, perspectiva que se alinha com a necessidade de formar 

sujeitos capazes de compreender e transformar realidades sociais complexas. 

Examinar as práticas pedagógicas para formação da cultura de paz, 

sistematizando cinco pedagogias propostas por Nei Alberto Salles Filho e analisando 

as metodologias como aprendizagem cooperativa, comunicação não violenta e 

mediação de conflitos no contexto educacional faz parte desse trabalho. 

A sistematização das cinco pedagogias propostas por Salles Filho, pedagogia 

dos valores humanos, pedagogia dos direitos humanos, pedagogia da conflitologia, 

pedagogia da ecoformação e pedagogia das vivências/convivências, constitui 

contribuição fundamental para a compreensão das dimensões práticas da educação 

para a paz.24 Estas pedagogias oferecem um marco metodológico integrado que 

contempla diferentes aspectos da formação humana em sua integralidade.  

A análise da aprendizagem cooperativa contemplará as suas contribuições 

para desenvolvimento de habilidades sociais e para a promoção de ambientes 

educativos inclusivos. De acordo com Johnson, Johnson e Smith, “A aprendizagem 

cooperativa aumenta o desempenho acadêmico, melhora as relações interpessoais 

                                            
21

  GALTUNG, 1996, p. 31. 
22

  FREIRE, 1987, p. 47. 
23

  MORIN, 2000, p. 89. 
24

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 



25 

 

 

e promove atitudes positivas entre as e os estudantes”.25 Esta metodologia se 

relaciona com os princípios da cultura de paz ao valorizar a colaboração, o respeito 

às diferenças e a construção coletiva do conhecimento. 

 O exame da comunicação não violenta focalizará sua aplicação no contexto 

educacional como ferramenta para resolução pacífica de conflitos e para o 

desenvolvimento de habilidades de diálogo. A mediação de conflitos será analisada 

como prática pedagógica que contribui para a formação da autonomia das e dos 

estudantes e para o fortalecimento da convivência democrática nas escolas. 

O trabalho também busca investigar a articulação entre os princípios 

teológicos e práticas educativas através da análise das experiências das 

comunidades eclesiais de base (CEBs), da educação popular cristã e das práticas 

educativas da Igreja Evangélica de Confissão Luterana do Brasil (IECLB). 

Esta investigação contemplará as experiências históricas de articulação entre 

fé e educação no contexto brasileiro, analisando como essas experiências podem 

contribuir para o desenvolvimento de práticas educativas integradoras na 

contemporaneidade. As Comunidades Eclesiais de Base representam um exemplo 

pragmático de educação popular que articula reflexão teológica, análise social e 

ação transformadora. Como afirma Boff, as CEBs constituem “uma nova forma de 

ser igreja, onde o povo simples se torna sujeito de sua própria evangelização e de 

sua própria libertação”.26 

A análise da educação popular cristã focalizará suas contribuições 

metodológicas para o desenvolvimento de práticas educativas dialógicas e 

participativas. Esta modalidade educativa caracteriza-se pela opção preferencial 

pelas pessoas excluídas, pela metodologia participativa e pela articulação entre a 

educação e a reforma social. De acordo com Brandão, a educação popular cristã 

constitui “uma educação que nasce do povo, com o povo e para o povo, inspirada 

nos valores do Evangelho e comprometida com a construção do Reino de Deus na 

história”.27 

O exame das práticas educativas da IECLB contemplará a sua contribuição 

para o desenvolvimento de uma educação confessional que respeita a diversidade e 
                                            
25

  JOHNSON, David W.; JOHNSON, Roger T.; SMITH, Karl A. Cooperative Learning: Improving 
University Instruction by Basing Practice on Validated Theory. Journal on Excellence in College 
Teaching, v. 25, n. 3&4, 2014, p. 85-118. 

26
  BOFF, Leonardo. Eclesiogênese: as comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja. 

Petrópolis: Vozes, 1977, p. 32. 
27

  BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação popular. São Paulo: Brasiliense, 1984, p. 71. 



26 

 

promove valores de paz e justiça social. A experiência luterana no Brasil oferece 

exemplos concretos de como as instituições religiosas podem contribuir para a 

formação da cidadania e para a promoção da cultura de paz, respeitando os 

princípios da laicidade do Estado. 

Sistematizar contribuições teóricas e práticas para implementação de políticas 

educacionais voltadas à cultura de paz, com base na análise de projetos como o 

programa de educação para a paz, do Coletivo Cultural Fora da Caixa e 

experiências internacionais documentadas apresenta-se também como uma tarefa. 

A sistematização de contribuições teóricas e práticas visa oferecer subsídios 

concretos para a formulação e implementação de políticas educacionais que 

promovam a cultura de paz no sistema educacional brasileiro. Esta sistematização 

contemplará tanto experiências nacionais quanto internacionais, identificando boas 

práticas, desafios enfrentados e estratégias de superação. 

A análise do Programa de Educação para a Paz do Coletivo Cultural Fora da 

Caixa oferecerá insights sobre metodologias participativas e dialógicas que têm 

demonstrado eficácia na formação de valores de paz entre crianças e jovens. Na 

perspectiva de Proença, este programa “atraiu o reconhecimento nacional e 

internacional de convites para apresentação em eventos de educação para a paz na 

Índia, México, Nepal, Estados Unidos e Brasil”28, evidenciando sua relevância e 

potencial de replicação. 

O exame de experiências internacionais contemplará projetos como Enabling 

University Peace Education Project (EUPE), implementado na Etiópia e Sudão, que 

demonstra a viabilidade da educação para a paz em contexto de conflito. Conforme 

Nur, o EUPE “Envolveu mais de 4.600 estudantes em sete universidades na Etiópia 

e no Sudão”29, oferecendo importantes lições sobre metodologia de educação para 

paz em larga escala. 

A sistematização contempla ainda a análise de marcos legais institucionais 

que favorecem a implementação da educação para a paz, incluindo a Política 

Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas Escolas (PL 1482/2023) e experiência 

de estados e municípios que têm desenvolvido políticas específicas nesta área, esta 

                                            
28

  PROENÇA, Regina. Educação para Paz – Programa de Liderança e Saúde Emocional. 
Sorocaba: Openzine Fora da Caixa, 2025, p. 23. 

29
  NUR, Hala. The Enabling University Peace Education Project. British Council, 2024, p. 15. 



27 

 

 

análise oferecerá subsídio para a formulação de políticas públicas mais eficazes e 

sustentáveis. 

A estrutura da dissertação está organizada de forma a apresentar uma 

abordagem sistemática e progressiva sobre a temática da cultura de paz, educação 

e suas interconexões com a teologia, seguindo as diretrizes estabelecidas para 

trabalhos acadêmicos e ABNT. 

No capítulo inicial estabelecem-se os fundamentos teóricos necessários para 

a compreensão da cultura de paz, apresentando uma análise abrangente dos 

conceitos e da evolução histórica, incluindo o exame da Declaração das Nações 

Unidas a ONU, sobre a cultura de paz.30 O capítulo aborda a relevância da cultura 

de paz no século XXI e desenvolve as abordagens teóricas sobre os conflitos, 

violência e paz, fundamentadas nos trabalhos de autores como Galtung31, Freire32 e 

Morin.33 O capítulo concentra-se, ainda, na educação como instrumento 

transformador para a construção da cultura de paz. Este capítulo examina a 

educação em valores fundamentais como empatia, respeito e diálogo, apresentando 

práticas pedagógicas específicas para a promoção da cultura de paz nas escolas. 

Desenvolve uma análise aprofundada da pedagogia freireana e explora a educação 

transformadora através de uma abordagem crítica e emancipatória, a partir de 

Freire34, Guimarães35 e Salles Filho.36 

O próximo capítulo estabelece uma ponte entre teologia e educação, 

apresentando uma abordagem integradora voltada para a transformação 

educacional. Analisa a teologia como promotora da justiça, compaixão e 

reconciliação, explorando como a educação teológica contribui para a construção da 

cultura de paz. Examina a interseccionalidade entre espiritualidade, ética e 

cidadania, apresentando exemplos práticos através das comunidades eclesiais de 

base, educação popular cristã, educação Luterana do Brasil37, CEBs38, EPC39, 

Boff40, Gutiérrez41 e Freire.42 

                                            
30

  ONU, Organização das Nações Unidas. Declaração e Programa de Ação sobre uma Cultura de 
Paz. Assembleia Geral das Nações Unidas, 1999.p. 4.  

31
  GALTUNG, 1996,  p. 112. 

32
  FREIRE, 2014, p. 80. 

33
  MORIN, 2000,  p. 89. 

34
  FREIRE, 1967,  p. 70. 

35
  GUIMARÃES, 2005. p. 364. 

36
  SALLES FILHO, 2019, p 368. 

37
  IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Plano de Educação Cristã 

Contínua da IECLB (PECC). Porto Alegre: IECLB, 2011. p. 9. 



28 

 

Em seguida, apresenta um estudo empírico das práticas e experiências de 

educação para a paz. Desenvolve estudos de casos de projetos sociais e escolares 

implementados no Brasil e internacionalmente, incluindo o Programa de Educação 

para a Paz do Coletivo Cultural Fora da Caixa e o Projeto Bandeira da Paz.43 

O capítulo final desenvolve propostas para a implementação da educação 

para a paz como política pública, explorando a formação de redes e parcerias entre 

escolas, comunidades religiosas e organizações não governamentais. Tem como 

base Freire44, PNE45, Guimarães46 e Salles Filho.47 

A pesquisa demonstra que a articulação entre educação, teologia e práticas 

constitui elementos essenciais para a construção de uma sociedade mais justa e 

pacífica. A estrutura apresentada permite uma compreensão holística da temática, 

integrando aspectos teóricos, práticos e aplicados de forma coerente e 

sistematizada, atendendo aos padrões acadêmicos exigidos para dissertações.

                                                                                                                                        
38

  BETTO, Frei. O que é Comunidade Eclesial de Base. São Paulo: Brasiliense, 1981. p.16. 
39

  BRANDÃO, 1984, p.71 
40

  BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder. Petrópolis: Vozes, 2005. p. 142. 
41

  GUTIÉRREZ, Gustavo. Teologia da Libertação: perspectivas. Petrópolis: Vozes, 1981. p. 72 
42

  FREIRE, 1987, p. 77. 
43

  PROENÇA, 2025, p. 23. 
44

  FREIRE, 1996.p. 70. 
45

  BRASIL. Lei nº 13.005/2014. Plano Nacional de Educação, 2014. 
46

  GUIMARÃES, 2006, p. 330. 
47

  SALLES FILHO, Nei Alberto. Paulo Freire e Educação para a Paz: o mesmo sentido. In: IX 
Congresso Nacional e Educação - EDUCERE, 2009, p. 10281. 



 

2 CONCEITO DE CULTURA DE PAZ: FUNDAMENTOS TEÓRICOS E 

CONCEITUAIS 

A construção de uma cultura de paz representa um ideal que mobiliza 

esforços em múltiplas áreas do conhecimento e da ação social. Esse conceito 

abrange um conjunto de valores, atitudes, práticas e comportamentos que 

promovem a prevenção de conflitos, a resolução não violenta de disputas e a 

edificação de uma sociedade baseada em princípios como justiça social, respeito 

aos direitos humanos, igualdade de gênero e cooperação.48 Trata-se de um 

compromisso ativo e transformador que visa substituir atitudes violentas, sejam elas 

físicas, psicológicas, verbais ou morais, por princípios de diversidade, solidariedade 

e diálogo, com base em Galtung49 e Freire.50 

Este capítulo fundamenta-se em uma base epistemológica e teórica 

orientada pela Cultura de Paz, destacando conceitos-chave, definições, evolução 

histórica da cultura e paz, declarações das Nações Unidas sobre uma cultura de 

paz, importância da cultura de paz no século XXI, abordagens teóricas: conflitos e 

paz, dimensão da construção da paz, diálogo intercultural, da justiça social e dos 

direitos humanos, com a importância de uma abordagem humanista. 

“A educação deve ter como objetivo nos unir em torno de esforços coletivos 

e fornecer o conhecimento, a ciência e a inovação necessários para moldar futuros 

sustentáveis para todos fundamentados na justiça social, econômica e ambiental”, 

apresentado pela UNESCO.51 Esta perspectiva educacional alinha-se com os 

objetivos de desenvolvimento sustentável especialmente o ODS 16 que visa 

“promover sociedades pacíficas inclusivas para o desenvolvimento sustentável 

                                            
48

  DUSI, Miriam Lúcia Herrera Masotti; ARAÚJO, Claisy Maria Marinho de; NEVES, Marisa Maria 
Brito da Justa. Cultura da Paz e Psicologia Escolar no Contexto da Instituição Educativa. 
Psicologia Escolar e Educacional, vol. 9, n. 1, 2005, p. 37-46. 

49
  GALTUNG, Johan. Cultural violence. Journal of Peace Research, v. 27, n. 3, p. 291-305, 1990. p. 

32. 
50

  FREIRE, 2002, p. 45. 
51

  UNESCO. Cultura de paz: da reflexão à ação. Balanço da Década Internacional da Promoção da 
Cultura de Paz e Não Violência em Benefício das Crianças do Mundo. Brasília: UNESCO; São 
Paulo: Associação Palas Athena, 2010. p. 10-15. 



30 

 

proporcional ao acesso à justiça para todos e construir instituições eficazes, 

responsáveis e inclusivas em todos os níveis”.52 

Salles Filho contribui para essa discussão ao afirmar que, “cultura de paz, 

discuti o grande campo da atividade humana que leva em conta um mundo melhor, 

mais humano, solidário, justo e sustentável. Portanto a cultura de paz cabe e vale 

para todos os seres humanos”.53 

Nessa direção, teóricos como Johan Galtung e Paulo Freire oferecem 

perspectivas relevantes para a compreensão e superação da violência. Galtung, 

com sua teoria da paz positiva, propõe que a paz não é apenas a ausência de 

violência, mas a presença ativa de justiça social, igualdade e diálogo, como afirma 

Galtung.54 Freire, por sua vez, enfatiza o papel da educação na promoção da 

conscientização política e social, defendendo que a educação deve ser libertadora, 

promovendo o pensamento crítico e a ação social.55 

Logo, compreender os fundamentos da Cultura de Paz é essencial para a 

promoção de transformações sociais profundas e duradouras. A articulação entre a 

teoria prática contemplando as dimensões individual, social, política e econômica da 

paz oferece instrumentos fundamentais para enfrentar os desafios contemporâneos 

marcados pela violência e exclusão social. Ao abordar suas origens, dimensões e 

principais abordagens teóricas, este capítulo oferece uma base de análise das 

estratégias e práticas que contribuem para a construção de sociedades mais justas, 

inclusivas e pacíficas.  

2.1 CONCEITOS E EVOLUÇÃO HISTÓRICA A CULTURA DE PAZ 

Historicamente, a busca pela paz foi institucionalizada após as grandes 

guerras do século XX, com iniciativas como a criação da Liga das Nações em 1918, 

que buscava promover a paz mundial e arbitrar disputas entre países. Apesar das 

limitações dessa organização, esse período marcou o início de esforços 

internacionais para evitar conflitos bélicos. Posteriormente, a Educação para a Paz 

                                            
52

  GT AGENDA 2030. Objetivo 4: Assegurar a educação inclusiva e equitativa e de qualidade. Portal 
GT Agenda 2030, 2019. Disponível em: https://gtagenda2030.org.br/ods/ods4/. Acesso em: 20 
mai. 2025 

53
  SALLES FILHO, 2019, p. 9. 

54
  GALTUNG, Johan. Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace Research, v. 6, n. 3, 

p. 167-191, 1969. 
55

  FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 1ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 
p. 150. 



31 

 

 

ganhou força com a fundação da Liga Internacional da Escola Nova, em 1921, que 

enfatizava o respeito ao ser humano e a solidariedade para prevenir a violência. 

A partir do final do século XX, a Cultura de Paz passou a ser compreendida 

não apenas como ausência de guerra, mas como processo amplo envolvendo 

direitos humanos, justiça social, educação e diálogo intercultural.56 

A construção de uma Cultura pacificadora tornou-se um ideal que mobiliza 

esforços em diversas áreas do conhecimento e da ação social. Para compreender a 

complexidade desse conceito e suas implicações, é fundamental analisar seus 

fundamentos teóricos e conceituais. A cultura de paz se refere a um conjunto de 

valores, atitudes, práticas e comportamentos que promovem a prevenção de 

conflitos, a resolução não violenta de disputas e a construção de uma sociedade 

baseada em princípios como justiça social, respeito pelos direitos humanos, 

igualdade de gênero e cooperação.57 

Salles Filho destaca que “a Cultura de Paz abrange um amplo campo da 

atividade humana, visando um mundo mais humano, solidário, justo e sustentável, 

sendo, portanto, um ideal aplicável a todos os seres humanos”. 58 Sob esse prisma, 

a educação para a paz se consolida como uma proposta ética e social que busca 

transformar conflitos em diálogos construtivos e promover a justiça em múltiplas 

dimensões da vida. 

A cultura de paz estrutura-se em quatro dimensões interconectadas: 

individual, social, política e econômica. Na dimensão individual, enfatiza-se o cultivo 

de valores como empatia, compaixão, tolerância e respeito à diversidade, bases 

para a transformação de mentalidades. A dimensão social abarca relações 

interpessoais, familiares, escolares, laborais e comunitárias alicerçadas em diálogo, 

participação e resolução não violenta de conflitos, conforme os modelos 

implementados em políticas públicas brasileiras. 

A dimensão política demanda fortalecimento democrático, respeito ao Estado 

de Direito, promoção da justiça social e garantia dos direitos humanos, com ênfase 

                                            
56

  A Declaração e Programa de Ação sobre uma Cultura de Paz foi aprovada pela Assembleia 
Geral das Nações Unidas através da Resolução A/RES/53/243, em 13 de setembro de 1999, 
estabelecendo os fundamentos para a promoção da cultura de paz mundialmente. A UNESCO foi 
designada como organização coordenadora das atividades do Ano Internacional da Cultura de Paz 
(2000) e da Década Internacional para uma Cultura de Paz e Não-Violência para as Crianças do 
Mundo (2001-2010). 

57
  DUSI; ARAÚJO, 2005, p. 37-46. 

58
  SALLES FILHO, 2019, p. 9. 



32 

 

em mecanismos como transparência institucional e acesso à justiça. Já a dimensão 

econômica propõe modelos econômicos justos e sustentáveis, que combatam as 

desigualdades, assegurando acesso universal à educação, saúde e renda, alinhadas 

aos objetivos de desenvolvimento sustentável da Agenda 2030.59 

Para Adams, tais eixos constituem “valores, atitudes e comportamentos 

voltados ao respeito à vida e à dignidade humana”, essenciais para a sociedade 

inclusiva.60 Além disso, teóricos como Johan Galtung destacam a importância da paz 

positiva, que vai além da ausência de violência, envolvendo a resolução de conflitos 

com justiça social e cooperação.61 Paulo Freire ressalta o papel da educação na 

promoção da conscientização política e social, sendo essencial para a construção de 

uma cultura de paz.62 

2.1.1 Declaração das Nações Unidas sobre a Cultura de Paz (1999) 

A declaração e o programa de ação sobre uma cultura de paz, adotados 

pela assembleia geral da Organização das Nações Unidas (ONU, 1999, p. 1), 

constitui um marco fundamental para a definição e a promoção deste conceito. Em 

âmbito Internacional, o documento reconhece que a paz não é apenas ausência de 

conflitos, mas um processo dinâmico e participativo que requer diálogo, respeito 

mútuo e cooperação para resolver disputas de forma pacífica. Além disso, enfatiza a 

importância da educação, do respeito aos direitos humanos e da promoção de 

valores como solidariedade, generosidade e prevenção ambiental para a construção 

de sociedades harmoniosas e justas.63 

A partir dessa declaração a construção da paz passou a ser reconhecida 

como um compromisso coletivo que envolve o engajamento de governos, 

instituições, comunidades e indivíduos. A proposta da ONU reforça a necessidade 

de enfrentar as causas profundas dos conflitos e de promover o desenvolvimento 

sustentável, a inclusão social e o respeito à diversidade cultural, assim sendo, a 

                                            
59

  AGÊNCIA BRASIL. Em dez anos, número de vítimas de violência escolar cresceu 2,5 vezes. 
Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2025-04/em-dez-anos-numero-
de-vitimas-de-violencia-escolar-cresceu-25-vezes. Acesso em: 25 jun. 2025. 

60
  ADAMS, David. Cultura de Paz: uma utopia possível. São Paulo: Peirópolis, 2006, p. 87-92. 

61
  GALTUNG, 1996, p. 112. 

62
  FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra, 2006, p. 391. 
63

  ONU, 1999, p. 1. 



33 

 

 

declaração das Nações Unidas, orienta políticas públicas e práticas sociais voltadas 

para a construção de uma paz duradoura, baseadas em princípios éticos universais. 

2.1.2 A Importância da Cultura de Paz no Século XXI 

No século XXI, a cultura de paz adquiriu ainda mais relevância diante do 

aumento dos conflitos internacionais, das desigualdades sociais e dos desafios 

ambientais. A globalização, as rápidas transformações tecnológicas e as crises 

humanitárias intensificaram a necessidade de estratégias que promovam a 

convivência pacífica, o respeito à diversidade e a justiça social. Nesse cenário, a 

pedagogia da não violência se apresenta como um caminho fundamental para a 

construção de uma sociedade mais justa, inclusiva e sustentável. 

A UNESCO destaca que a cultura de paz é essencial para promover a 

justiça social e a cooperação entre as nações, sendo um instrumento indispensável 

para a superação de práticas discriminatórias e excludentes. Como afirma a 

Declaração das Nações Unidas sobre uma Cultura de Paz, “a paz não é somente a 

ausência de conflitos, mas um processo dinâmico, participativo e contínuo, 

sustentado pelo diálogo, respeito mútuo e cooperação”.64 

Para Dusi, Araújo e Neves, a cultura de paz se refere a um conjunto de 

valores, atitudes, práticas e comportamentos que promovem a prevenção de 

conflitos, a resolução não violenta de disputas e a construção de uma sociedade 

baseada em princípios como justiça social, respeito pelos direitos humanos, 

igualdade e cooperação.65 

Além disso, Azzolini, na perspectiva de Galtung, enfatiza que a paz positiva, 

conceito central para a cooperação contemporânea da Cultura de Paz – implica não 

apenas na ausência de violência direta, mas também a eliminação de estruturas 

sociais injustas e de ideologias que legitimam a violência. Para o autor, “a paz 

positiva pressupõe a promoção ativa da justiça social, da igualdade e do diálogo”.66 

A educação é apontada como um dos pilares para a promoção da Cultura de 

Paz para Freire, que argumenta que a educação deve ser libertadora, promovendo o 

pensamento crítico, a solidariedade e a participação cidadã. Confirma o autor, “a 

educação é um ato de amor, por isso, um ato de coragem. Não pode temer o 

                                            
64

  ONU, 1999. p. 1. 
65

  DUSI; ARAÚJO; NEVES, 2005, p. 37-46. 
66

  AZZOLINI, 2024, p. 5, apud GALTUNG, 1969, p.31. 



34 

 

debate. A análise da realidade. Não pode fugir da discussão criadora, sob pena de 

ser uma farsa”.67 

Nesta perspectiva, Boff enfatiza que a sustentabilidade, entendida como um 

valor essencial em qualquer campo de atuação humana, torna o ser humano 

responsável pela preservação da vitalidade da integridade dos ecossistemas, 

implicando um cuidado indiscriminado com a vida.  

Assim, afirma Boff, que a sustentabilidade é um pilar fundamental para uma 

necessária transformação da relação do ser humano com a Terra, que se consolida 

quando acompanhada de uma revolução, espiritual, despertando “a dimensão mais 

profunda que está em nós, que nos torna sensíveis à solidariedade, à cooperação, à 

compaixão, à fraternidade universal, à justiça para todos”.68 

Portanto, a cultura de paz, ao integrar valores como a empatia, tolerância, 

justiça social, respeito aos direitos humanos, sustentabilidade, responde de forma 

efetiva aos desafios contemporâneos. Sua importância reside justamente em 

oferecer uma base ética e prática para a resolução de conflitos, a promoção do 

diálogo e a construção de sociedades mais humanas, solidárias e resilientes, 

alinhando-se aos objetivos desta pesquisa de fomentar transformações sociais 

positivas por meio da educação e do diálogo. 

2.1.3 Conflito, Violência e Paz: Abordagens Teóricas 

Para compreender a cultura de paz, é requerida uma análise aprofundada 

das teorias que explicam as causas dos conflitos, as manifestações da violência e as 

possibilidades de construção da paz. No contexto contemporâneo, marcado por 

tensões sociais, desigualdades e múltiplas formas de violência, torna-se 

fundamental discutir tais conceitos sob uma perspectiva crítica e transformadora, 

alinhando-se aos objetivos desta pesquisa de promover práticas sociais mais justas 

e pacíficas. 

Salles Filho efetivamente enfatiza a importância do autoconhecimento como 

elemento fundamental na educação para a paz. Em entrevista ao Instituto Claro, ele 

afirma que é necessário o autoconhecimento, assim como um entendimento social e 

                                            
67

  FREIRE, 2002, p. 45. 
68

  BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra. Petrópolis: Vozes, 2011. 
p. 20. 



35 

 

 

do quadro das relações que acontecem na escola.69 Para Salles Filho, a construção 

da paz não exige que as pessoas alcancem um nível de perfeição moral comparável 

ao de grandes líderes pacifistas como Mahatma Gandhi, nem pressupõe uma visão 

idealizada onde tudo funcione perfeitamente. 

O autor argumenta que o verdadeiro trabalho pela paz parte do 

autoconhecimento, no qual é necessário reconhecer e compreender nossas próprias 

limitações e vulnerabilidades humanas, acreditando nessa compreensão como base 

para desenvolver e implementar ações práticas que fomentem comportamentos e 

atitudes que contribuam para a construtivas da paz.70 

Johan Galtung, referência central nos estudos da paz, distingue entre paz 

negativa, entendida como a mera ausência de guerra ou violência direta, e paz 

positiva, que implica a presença de justiça social, igualdade e diálogo. Afirma 

Galtung, “a paz positiva pressupõe a eliminação de todas as formas de violência, 

sejam elas diretas, estruturais ou culturais”.71 O autor identifica três formas de 

violência que obstaculizam a construção de sociedade equitativa. A violência direta 

manifesta-se em agressões físicas, verbais e psicológicas, atos concretos que 

causam danos imediatos a indivíduos ou grupos. A violência estrutural emerge das 

desigualdades sistêmicas nas esferas social, econômica e política, limitando o 

acesso a recursos básicos como educação, saúde e participação democrática, 

condicionado às oportunidades de desenvolvimento humano.  

Por fim, a violência cultural opera mediante valores, crenças e ideologias – 

como racismo, sexismo e discursos de ódio - que legitimam e naturalizam práticas 

opressivas, perpetuando hierarquias sociais. Para Galtung, a superação integral de 

violências exige não apenas à eliminação de conflitos armados, mas a criação ativa 

de condições que promovam equidade e dignidade: “a paz não é apenas a ausência 

de violência, mas a presença de condições que favoreçam o florescimento humano 

e a justiça social”.72 

Paulo Freire complementa essa abordagem ao enfatizar o papel da 

educação na mudança societária. Para o autor, a educação deve ser libertadora. 

                                            
69

  SALLES FILHO, Nei Alberto. Aplicar cultura de paz na escola exige práticas combinadas entre 
diversas disciplinas. Portal de Educação do Instituto Claro, 22 out. 2018. Disponível em: 
https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-novidades/reportagens/aplicar-cultura-de-paz-
na-escola-exige-praticas-combinadas-entre-diversas-disciplinas/. Acesso em: 20 abr. 2025. 

70
  SALLES FILHO, 2018.  

71
  GALTUNG, 1990, p. 31. 

72
  GALTUNG, 1990, p.32. 



36 

 

Promovendo o pensamento crítico e a ação social.73 Freire acredita que somente por 

meio de uma educação crítica e participativa é possível conscientizar os sujeitos 

sobre as causas da opressão e capacitá-los para a construção da paz, de uma 

sociedade mais justa e pacífica. 

Além desses autores, reforçado por Hans Kung destaca a importância do 

diálogo inter-religioso e da ética global como fundamentos para a promoção da paz. 

Na perspectiva de Küng, “não haverá paz entre as nações sem paz entre as 

religiões”74, ressaltando que o respeito à diversidade religiosa e a cultura é essencial 

para a convivência pacífica. Leonardo Boff  também contribuiu para o debate ao 

enfatizar a conexão entre a espiritualidade, responsabilidade coletiva e 

sustentabilidade. Para o autor, “o cuidado e a sustentabilidade são pilastras básicas 

que sustentam uma necessária transformação do estar na Terra, que se consolidam 

e se acompanham de uma revolução espiritual”.75 

Maria Montessori, por sua vez, ao abordar a educação para a paz, destaca a 

importância do desenvolvimento da cooperação e do respeito mútuo desde a 

infância, reforçando que “a paz é um processo que se constrói diariamente, a partir 

das experiências vividas na escola e na família”.76 A construção da paz é um 

processo contínuo, impossível, que nasce do compromisso coletivo de reconhecer 

nossas fragilidades, cultivar o diálogo e transformar atitudes em ações concretas e 

de convivência harmoniosa. 

No seu trabalho, Azzolini destaca a contribuição de Johan Galtung para os 

estudos sobre paz, especialmente sua distinção entre paz negativa e paz positiva. 

Galtung argumenta que a paz não deve ser entendida apenas como a ausência de 

violência física, pois isso poderia legitimar estruturas sociais injustas e desiguais 

como pacíficas. Para ele, “essas desigualdades configuram uma forma de violência 

estrutural, que é mais sutil e difícil de perceber, mas que perpetua a opressão por 

meio da distribuição desigual de recursos e direitos básicos”. 77 Além disso, Galtung 

diferencia a violência direta, que envolve agressões explícitas e visíveis entre 

indivíduos ou grupos, da violência estrutural, que se manifesta em sistemas sociais 

                                            
73

  FREIRE, 2002, p.45. 
74

  KÜNG, 2005, p.17. 
75

  BOFF, 2011, p. 42. 
76

  MONTESSORI, Maria. Educação e Paz. São Paulo: Papirus, 2004. p.79. 
77

  AZZOLINI, 2024, p.8-9 apud GALTUNG, 1969, p. 167-191. 



37 

 

 

que mantêm a maioria da população em condições de miséria e privação, conforme 

pode ser visualizado na Figura 1.  

Figura 1 - Triângulo da violência 

 

Fonte: GALTUNG, 1996 (Página 2) 

Apesar de sugerir que a violência geralmente origina-se no âmbito cultural, 

passa pelas estruturas e manifesta-se na violência direta, Galtung não descarta a 

possibilidade de outros arranjos. Para Azzolini, “a violência direta pode gerar mais 

desigualdades e intensificar sentimentos negativos, alimentando uma cultura diversa 

em relação a outro grupo. Por outro lado, a disparidade econômica pode fortalecer 

preconceitos, criando um ciclo recíproco”.78 

Em resumo, trata-se de um processo de retroalimentação constante. 

Portanto, o conceito triádico de Galtung é bastante relevante para a compreensão de 

fenômenos recorrentes na realidade brasileira. Apesar das pertinentes críticas em 

relação à sua abrangência, se trabalhadas com rigor e cuidado, as formulações de 

Galtung podem fornecer insights e render análises muito pertinentes sobre 

problemas contemporâneos no Brasil. 

O manifesto 2000 da Cultura de Paz e de não violência, esboçado no ano 

2000 trouxe uma linguagem acessível direcionada a todos os indivíduos. De tal 

modo que os princípios ficaram cravados para que as pessoas pudessem se alinhar 

a eles no “Manifesto 2000” na busca por uma cultura de paz e não violência.79 

Em seu Artigo 1º, destaca: é possível compreender que a construção de 

uma cultura de paz fundamenta-se em valores essenciais que orientam as relações 

humanas e sociais. O primeiro princípio estabelece o reconhecimento da dignidade 

inerente a todo ser humano ,independentemente de suas características individuais, 

                                            
78

  AZZOLINI, 2024, p.8-9 apud GALTUNG, 1969, p. 167-191. 
79

  UNESCO. Relatório Mundial sobre a Educação para a Paz. Paris: UNESCO, 2010, p. 20. 



38 

 

promovendo uma sociedade inclusiva e respeitosa. A prática da não-violência 

constitui o segundo pilar, que vai além da ausência de agressão física, abrangendo 

a rejeição de todas as formas de violência - seja psicológica , econômica ou social, 

com especial atenção à proteção dos grupos mais vulneráveis da sociedade. 

O terceiro princípio enfatiza a importância da generosidade e do 

compartilhamento de recursos como mecanismos de combate às desigualdades 

sociais e à exclusão. A comunicação efetiva e respeitosa representa o quarto 

fundamento, valorizando o diálogo intercultural e a liberdade de expressão como 

ferramentas para superar preconceitos e construir entendimento mútuo.  

A sustentabilidade ambiental aparece como o quinto elemento, 

reconhecendo a necessidade de um desenvolvimento que preserve o equilíbrio 

ecológico e considere todas as formas de vida. Por fim, o sexto princípio destaca 

solidariedade como força transformadora, promovendo a participação democrática e 

a igualdade de gênero como bases para o fortalecimento comunitário e social. 

Estes princípios, em conjunto, formam um sistema abrangente para a 

promoção da paz, integrando dimensões pessoais, sociais, econômicas e 

ambientais em uma abordagem holística de transformação social.80 

Consequentemente, as abordagens teóricas sobre conflito, violência e paz 

convergem para a ideia de que a construção de uma Cultura de Paz exige não 

apenas a eliminação de práticas violentas, mas também a promoção ativa de valores 

como justiça, solidariedade, respeito, à diversidade e diálogo intercultural. Tais 

princípios são essenciais para a transformação social e para o alcance dos objetivos 

propostos nesta pesquisa, que busca fundamentar práticas educativas e sociais 

voltadas à promoção da paz e em múltiplos contextos. 

2.2 DISCUSSÃO SOBRE A RELEVÂNCIA DO DIÁLOGO INTERCULTURAL, DA 

JUSTIÇA SOCIAL E DOS DIREITOS HUMANOS NA CULTURA DE PAZ  

A construção de uma Cultura de Paz transcende a mera ausência de conflitos 

armados; configurando-se como um processo dinâmico e contínuo que requer a 

promoção de valores fundamentais como o diálogo intercultural, a justiça social e o 

respeito aos direitos humanos. Elementos pilares indispensáveis, para a edificação 

                                            
80

  UNESCO, 1999, p. 20. 



39 

 

 

de uma sociedade justa, inclusiva e equitativa, capaz de sustentar uma paz 

duradoura e transformadora.81 

A criação da Organização das Nações Unidas (ONU) em 1945 foi um marco 

importante, e a UNESCO (Organização das Nações Unidas para a Educação, a 

Ciência e a Cultura) foi estabelecida para promover a colaboração intelectual e 

moral entre as nações. O diálogo intercultural com fundamento de paz é essencial 

para superar preconceitos, estereótipos e discriminações que historicamente 

alimentam conflitos e divisões sociais. Conforme destacado por Lopes, “o diálogo 

entre diferentes culturas, religiões e visões de mundo promove a alteridade, o 

reconhecimento e respeito ao outro em sua diferença, condição imprescindível para 

a convivência plural e harmoniosa”.82 

Essa perspectiva dialoga com as ideias de Comenius (no século XVII), 

considerado um dos precursores da educação para a paz, que defendia uma 

educação integradora, gradual e voltada para a transformação de cidadãos e 

cidadãs responsáveis e tolerantes. Comenius via na educação um instrumento 

poderoso para combater a xenofobia, o racismo, promovendo a compreensão mútua 

e a cooperação entre os povos. De acordo com Lopes: 

Percebe-se que Comenius, mesmo tendo vivido no século 17 e tendo 
escrito para o seu mundo, ainda hoje encontra eco na educação moderna, a 
partir do pensamento de Paulo Freire, visto que ambos propunham 
conceber o homem como ser integral e ativo em seu contexto social e uma 
educação a partir do cotidiano.

83
 

Lopes ressalta que, embora Comenius tenha vivido em um contexto histórico 

distante, suas ideias permanecem atuais e ecoam no pensamento de Paulo Freire, 

que também propunha uma educação crítica e contextualizada, centrada no ser 

humano como agente ativo em seu meio social. Assim, Lopes, destaca que “o 

diálogo intercultural não apenas facilita o entendimento entre diferentes grupos, mas 

também fortalece a construção de uma cultura de paz baseada no respeito e na 

tolerância".84 

Justiça Social como pilar sustentável, por sua vez, atua como alicerce para a 

paz ao buscar a igualdade de oportunidades, o acesso universal aos direitos básicos 

                                            
81

  UNESCO, 2010, p. 10-15. 
82

  LOPES, J. C. Comenius e a Educação Universal. São Paulo: Editora Educação, 2008. p. 57. 
83

  LOPES, 2008, p. 55. 
84

  LOPES, 2008, p. 55. 



40 

 

e a distribuição equitativa dos recursos. A superação da pobreza, da desigualdade e 

da exclusão social é condição para a construção de uma sociedade pacífica e 

harmoniosa. Conforme enfatizado pela ONU, “a paz deve ser entendida como um 

processo positivo que envolve a promoção da justiça social e a resolução pacífica 

dos conflitos, garantindo que todos os indivíduos possam viver com dignidade e 

segurança”.85 

Os direitos humanos com garantia da dignidade e liberdade apresentam-se 

como princípio universal que deve orientar todas as políticas públicas e ações 

sociais. A Declaração Universal86 e documentos subsequentes reforçam que a 

garantia dos direitos civis, políticos, econômicos, sociais, culturais e ambientais é 

essencial para a construção de uma sociedade democrática e justa. A efetivação 

desses direitos assegura a dignidade humana e cria as condições necessárias para 

uma convivência pacífica, pluralista e equitativa. 

Dusi, Araújo e Neves destacam que, conforme a Declaração dos Direitos da 

Criança de 1959 e a Resolução nº 53/243 da ONU de 199987, “a paz é reconhecida 

não apenas como a ausência de conflito, mas como um processo positivo e 

dinâmico que fomenta o diálogo e a resolução de conflitos em um espírito de mútuo 

entendimento e cooperação”.88 

A interdependência e a complementaridade dos três elementos elabora a 

relevância do diálogo intercultural, da justiça social e dos direitos humanos reside 

em sua interdependência e complementaridade. O diálogo intercultural fomenta a 

cultura de respeito e tolerância, essencial para promoção da justiça social, e para a 

garantia dos direitos humanos. 

Para a UNESCO, “A justiça social, fortalece a coesão social e reduz tensões 

que podem desencadear violência e conflitos. Por sua vez, o respeito aos direitos 

                                            
85

  ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Assembleia Geral. Declaração e Programa de Ação 
sobre uma Cultura de Paz. Resolução A/RES/53/243, de 13 de setembro de 1999. Nova York: 
ONU, 1999, p. 3 e 6. 

86
  ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos. 

Resolução 217 A (III), Assembleia Geral, 10 dez. 1948. p.5 
87

  ONU. Resolução nº 53/243. Promoção da Cultura de Paz. Assembleia Geral da Nações Unidas. 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração dos Direitos da Criança. Resolução 1386 
(XIV), Assembleia Geral, 20 nov. 1959. p. 5. 

88
  DUSI; ARAÚJO; NEVES, 2005, p. 136. 



41 

 

 

humanos assegura a dignidade e a liberdade de todos, criando um ambiente 

propício para a paz”.89 

Em síntese, a reflexão de autores e autoras, de diferentes épocas e 

contextos, como Comenius, Paulo Freire e pensadores contemporâneos, converge 

para a importância de enxergar o ser humano como agente ativo e integral em seu 

tempo. A educação emerge como instrumento fundamental para formar indivíduos e 

sociedades mais justas, equitativas e pacíficas. Promover o respeito, a tolerância e a 

dignidade, incorporando valores que sustentem a transformação contínua de 

gerações é um desafio atual que demanda a harmonização de conceitos 

educacionais, teológicos, espirituais, e dos direitos humanos. 

Assim, a cultura de paz deve ser entendida não apenas como a ausência de 

conflitos, mas como resultado de diálogos inter-religiosos e marcados pela 

alteridade, capazes de resolver nossos conflitos de forma construtiva e 

transformadora, consolidando uma convivência pacífica e harmoniosa.  

2.3 EDUCAÇÃO COMO UM CAMINHO PARA PAZ 

A educação é um instrumento essencial para a promoção da cultura de paz, 

pois possibilita a transmissão e o fortalecimento de valores como justiça social, 

respeito aos direitos humanos, igualdade e cooperação. No meio educacional, esses 

princípios encontram um espaço privilegiado para serem vivenciadas e 

disseminadas, formando cidadãos e cidadãs conscientes e comprometidos com a 

convivência pacífica. 

A educação para a paz representa uma necessidade urgente no contexto 

contemporâneo, especialmente diante dos desafios impostos pela crescente 

complexidade social e pelos múltiplos fatores de violência que permeiam as relações 

humanas. É fundamental compreender que a educação constitui o caminho mais 

eficaz para construção de uma pedagogia da não violência, duradoura e sustentável. 

Como observa a UNESCO, “a educação é a arma mais poderosa que se pode usar 

para mudar o mundo”, perspectiva que se alinha com a necessidade de formar 

                                            
89

  UNESCO, 2010, p. 10-15. 



42 

 

sujeitos capazes de compreender e transformar realidades sociais marcadas pela 

violência e exclusão.90 

A relevância da educação para a paz intensifica-se quando consideramos os 

dados alarmantes sobre violência escolar no Brasil. O crescimento de 254% nos 

casos registrados entre 2013 e 2023, evidencia não apenas a magnitude do 

problema, mas também a urgência de abordagens educativas que contemplam não 

apenas a transmissão de conhecimentos, mas a formação integral do ser humano 

em suas dimensões cognitivas, afetivas, sociais, ética e espiritual. 

Por isso, enfatiza-se o papel fundamental da escola na construção de uma 

educação para a paz, destacando estratégias pedagógicas, como a aprendizagem 

cooperativa, a resolução de conflitos e a educação para os direitos humanos. Além 

disso, examina se a importância da formação de educadores e educadoras como 

agentes transformadores, capazes de inspirar mudanças positivas e promover 

ambientes inclusivos e harmoniosos. A abordagem proposta reconhece que a 

educação para a paz não se limita a metodologias específicas, mas constitui uma 

postura ética e política que permeia toda a prática educativa. 

A fundamentação teórica deste Capítulo baseia-se nas contribuições de 

educadores como Paulo Freire, cujas reflexões sobre educação libertadora oferecem 

instrumentos fundamentais para uma pedagogia comprometida com a transformação 

educacional. Conforme Freire, “Ensinar exige compreender que a educação é uma 

forma de intervenção no mundo”, perspectiva que orienta a compreensão da 

educação como prática política e ética essencial para a construção da paz.91 

Maria Montessori, pioneira na educação para a paz, contribui com a sua 

visão de que “a educação é uma arma natural contra a guerra”, destacando a 

importância de desenvolver desde a infância valores como cooperação, respeito 

mútuo e resolução pacífica de conflitos92. Esta perspectiva histórica demonstra que a 

educação para a paz possui raízes profundas no pensamento pedagógico mundial. 

Assim, a educação se apresenta como um poderoso caminho para a 

construção de uma sociedade mais justa e pacífica. Bem como, este capítulo 

                                            
90

  UNESCO. Educação para a cidadania global: preparando alunos para os desafios do século 
XXI. Paris: UNESCO, 2015, p. 45. 

91
  FREIRE, 2006, p. 25. 

92
  MONTESSORI, 2004, p. 79. 



43 

 

 

sintetiza contribuições teóricas e práticas que demonstram como a educação pode 

efetivamente promover uma formação pacificadora, oferecendo alternativas 

concretas aos desafios enfrentados pelo sistema educacional brasileiro 

contemporâneo. 

2.4 REEDUCAÇÃO EM VALORES: EMPATIA, RESPEITO E DIÁLOGO 

A educação é historicamente uma das ferramentas mais poderosas para a 

mudança societária e a construção de uma cultura de paz. No contexto educativo, 

valores como empatia, respeito e diálogo são fundamentais para o desenvolvimento 

de cidadãos críticos, éticos e comprometidos com a justiça social. Segundo 

Guimarães: “não há paz sem educação para a paz” (Guimarães, 2005, p. 364)93. 

Destacando que a transformação das relações sociais começa com a reeducação 

dos valores no cotidiano escolar. 

A reeducação em valores constitui um processo complexo e 

multidimensional que requer a abordagens pedagógicas específicas e 

contextualmente situadas. Como observa Cortina, “A educação em valores não pode 

ser reduzida a uma disciplina específica ou momentos pontuais do currículo, mas 

deve permear toda a experiência Educativa, desde as relações interpessoais até a 

organização do espaço escolar”.94 

O desenvolvimento da empatia, primeiro valor fundamental para a cultura de 

paz, exige metodologias pedagógicas que promovam a capacidade de se colocar no 

lugar do outro e compreender diferentes perspectivas. Na perspectiva de Hoffmann, 

“a empatia é a capacidade de experimentar emoções que são mais apropriadas à 

situação de outra pessoa do que a própria”95, constituindo-se como base psicológica 

para o comportamento moral e a solidariedade social. 

Macedo, Magalhães e Sousa destacam: 

A escola é tradicionalmente conhecida como o espaço privilegiado de 
preparação do ser humano para a vida em sociedade, o lócus formativo 
para a cidadania, cujo trabalho sucede ao da instituição familiar. É o lugar 

                                            
93

  GUIMARÃES, 2005, p. 364. 
94

  CORTINA, Adela. Cidadãos do mundo: para uma teoria da cidadania. São Paulo: Loyola, 2005. 
p. 67. 

95
  HOFFMAN, Martin L. Empathy and moral development. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2000. p. 89. 



44 

 

onde aprendemos, desde a primeira infância, as normas de conduta, os 
valores éticos e morais, além dos conteúdos disciplinares, e não somente a 
instrução.

96 

A escola, nesse contexto, é o espaço privilegiado para a vivência e a 

disseminação desses valores. O Documento de Aparecida enfatiza que: 

A educação humaniza e personaliza o ser humano quando consegue que 
este desenvolva plenamente seu pensamento e sua liberdade, fazendo-o 
frutificar em hábitos de compreensão e em iniciativas de comunhão com a 
totalidade da ordem real.

97
  

Assim, a promoção da paz exige práticas pedagógicas que vão além da 

transmissão de conteúdos, contemplando o desenvolvimento integral do ser 

humano. 

O respeito, segundo o valor fundamental para a cultura de paz, manifesta-se 

através do reconhecimento da dignidade inerente a toda pessoa humana, 

independentemente de suas características individuais, origem social, cultural ou 

religiosa. Para Dallari, “o respeito mútuo constitui o fundamento de toda a 

convivência democrática e pacífica”98, exigindo da educação desenvolvimento de 

competências específicas para a valorização da diversidade e a superação de 

preconceitos e discriminações. 

Educação em valores conforme a proposta por Puig, deve contemplar três 

dimensões fundamentais: a dimensão cognitiva, que envolve a compreensão 

racional dos valores e seus fundamentos; a dimensão afetiva, que promove o 

desenvolvimento de sentimentos e atitudes positivas em relação aos valores; e a 

dimensão comportamental, que se concretiza na prática cotidiana dos valores 

através de ações concretas e consistentes.99 

O diálogo, terceiro valor essencial para a cultura de paz, constitui-se como 

metodologia privilegiada para a construção coletiva do conhecimento e para a 

resolução pacífica de conflitos. Para  Buber, “ o diálogo Genuíno é aquele em que 

cada um dos participantes tem realmente em mente o outro ou outros em sua 

                                            
96

  MACEDO; MAGALHÃES; SOUZA, 2023, p. 03 
97

  DOCUMENTO DE APARECIDA, 2007, p. 152. 
98

  DALLARI, Dalmo de Abreu. Direitos humanos e cidadania. São Paulo: Moderna, 2004, p. 54. 
99

  PUIG, Josep Maria. Práticas morais: uma abordagem sociocultural da educação moral. São 
Paulo: Moderna, 2004. p. 78. 



45 

 

 

existência e singularidade”, promovendo encontro autêntico entre pessoas diferentes 

e a construção de consensos baseados no respeito mútuo.100 

2.4.1 Práticas Pedagógicas para uma Cultura de Paz na Escola 

Para a construção de cultura de paz é indispensável a integração de práticas 

pedagógicas que promovam um ambiente educativo, inclusivo, respeitoso e 

colaborador, que implemente estratégias eficazes que abordem o diálogo e a 

empatia, onde tornam-se ferramentas fundamentais para a convivência. Na 

perspectiva de Freire, “a educação deve ser um ato de liberdade, capaz de 

transformar a realidade social e fomentar a paz por meio da conscientização crítica e 

do respeito mútuo”.101 Visto que, ao integrar metodologias que valorizem a escuta 

ativa, a resolução pacífica de conflito e a valorização da diversidade, podem formar 

cidadãos comprometidos e cidadãs comprometidas com justiça social e harmonia 

comunitária. 

A implementação de práticas pedagógicas para a cultura de paz requer uma 

transformação pragmática que vai além da adoção de metodologias específicas. 

Como observa Jares, “a educação para a paz não é uma disciplina mais a ser 

acrescentada ao currículo, mas é uma perspectiva transversal que deve impregnar 

toda a vida escolar”102, incluindo as relações interpessoais, a organização curricular, 

a gestão institucional e as práticas avaliativas. 

A pedagogia crítica, desenvolvida por Paulo Freire e seus continuadores, 

oferece instrumentos fundamentais para práticas educativas que promovam a paz 

através da conscientização e da transformação educacional. Como afirma McLaren, 

“a pedagogia crítica busca capacitar as e os estudantes para questionar e 

transformar as relações de poder que perpetuam a desigualdade e injustiça, 

alinhando-se com os objetivos da educação para cultura de paz”.103 

A aprendizagem cooperativa é uma abordagem pedagógica que valoriza a 

interação entre as pessoas estudantes para a construção conjunta do conhecimento, 

                                            
100

  BUBER, Martin. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 1987, p. 134. 
101

  FREIRE, 2006, p. 70. 
102

 JARES, Xesús R. Educação para a paz: sua teoria e sua prática. Porto Alegre: Artmed, 2002, p. 
156. 
103

  MCLAREN, Peter. Vida nas escolas: uma introdução à pedagogia crítica nos fundamentos da 
educação. Porto Alegre: Artmed, 2000, p. 134. 



46 

 

promovendo não apenas o desenvolvimento cognitivo, mas também habilidades 

sociais essenciais, como empatia, comunicação e o trabalho em equipe. Essa 

metodologia contribui para a formação de um contexto educativo mais inclusivo e 

colaborativo, favorecendo a cultura de paz ao incentivar o respeito às diferenças e a 

resolução pacífica de conflitos. Conforme  Johnson, Johnson e Smith, a 

aprendizagem cooperativa “aumenta o desempenho acadêmico, melhora as 

relações interpessoais e promove atitudes positivas entre as e os estudantes”.104 

Evidenciando seu papel fundamental na educação contemporânea. 

A fundamentação teórica da aprendizagem cooperativa baseia-se em 

diferentes correntes psicológicas e pedagógicas que enfatizam a importância da 

interação social para o desenvolvimento cognitivo e moral. A teoria sociocultural de 

Vygotsky oferece bases sólidas para esta abordagem ao destacar que “o 

aprendizado humano pressupõe uma natureza social específica e um processo 

através do qual as crianças crescem na vida intelectual daqueles que a cercam”.105 

A aprendizagem cooperativa distingue-se de outras formas de trabalho em 

grupo através de cinco elementos essenciais identificados por Johnson, Johnson e 

Smith: interdependência positiva, responsabilidade individual, interação face a face, 

habilidades sociais e processamento grupal.106 Estes elementos asseguram que a 

cooperação seja genuína e educativamente eficaz, evitando que o trabalho em 

grupo se transforme em mera divisão de tarefas. 

A implementação da aprendizagem cooperativa requer a formação específica 

das educadoras e dos educadores e planejamento cuidadoso das atividades. Afirma 

Kagan, “a aprendizagem cooperativa eficaz não acontece espontaneamente, mas 

resulta de estruturas pedagógicas intencionalmente planejadas que promovem a 

interação positiva entre as e os estudantes”.107 Demanda competências das pessoas 

docentes específicas para a facilitação de processos grupais. 

Escuta ativa inspirada no diálogo socrático, promover a escuta ativa, o 

respeito à diversidade de opiniões e a construção coletiva do conhecimento. Ao 

                                            
104

  JOHNSON, D. W.; JOHNSON, R. T.; SMITH, K. A. Cooperative learning: improving university 
instruction by basing practice on validated theory. Journal on Excellence in College Teaching, v. 
25, n. 3-4, 2014, p. 85-118. 

105
  VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 1998, p. 112. 

106
  JOHNSON, David W.; JOHNSON, Roger T. Learning together and alone: cooperative, 
competitive, and individualistic learning. Boston: Allyn and Bacon, 1999, p. 67. 

107
  KAGAN, Spencer. Cooperative learning. San Clemente: Resources for Teachers, 1994, p. 134. 



47 

 

 

fundamentar o conceito de círculos dialógicos, pode-se destacar que, na perspectiva 

de Freire, o diálogo é uma relação horizontal que nasce da matriz crítica e gera 

criticidade, nutrindo-se do amor, da humildade, da esperança e da confiança, sendo 

essencial para a construção coletiva do conhecimento e para a transformação 

social.108 

Constitui uma competência fundamental para a comunicação eficaz e para a 

construção de relações interpessoais saudáveis. De acordo com Rogers, “a escuta 

ativa envolve não apenas ouvir as palavras do outro, mas compreender seus 

sentimentos, intenções e perspectivas”, exigindo "presença integral e atitudes 

empáticas por parte do ouvinte”.109 Esta competência é essencial para mediação de 

conflitos e para a construção de consenso em ambientes educativos. 

O desenvolvimento da execução no espaço pedagógico requer prática 

sistemática que contemple tanto a formação das educadoras e dos educadores, 

quanto a criação de espaços estruturados para sua exercitação. Como observam 

Weil e Tompakow, “a escuta ativa é uma habilidade que se desenvolve através da 

prática consciente e da reflexão sobre os próprios padrões comunicativos”110, 

demanda intencionalidade pedagógica e metodologias específicas. 

A metodologia do círculo dialógico, inspirada na tradição indígena e 

sistematizada por, oferece uma estrutura concreta para a prática da escuta ativa no 

contexto educativo. Conforme a autora Kay Pranis, “o círculo cria um espaço 

sagrado onde cada pessoa pode falar sua verdade e ser ouvida com respeito”, onde 

promove a igualdade de participação e a valorização das diversidades de 

perspectiva.111 

A implementação de círculos dialógicos na escola requer uma criação de 

rituais e protocolos que facilitem a comunicação respeitosa. Como destaca Boyes - 

Watson, “o uso de objetos de fala, momentos de silêncio é estabelecimento de 

acordos coletivos são elementos essenciais para criar um ambiente propício ao 

                                            
108

  FREIRE, Paulo, 2006, p. 35.  
109

  ROGERS, Carl R. Tornar-se pessoa. São Paulo: Martins Fontes, 1977. p. 145.  
110

  WEIL, Pierre; TOMPAKOW, Roland. O corpo fala: a linguagem silenciosa da comunicação não-
verbal. Petrópolis: Vozes, 2001. p. 67. 

111
  PRANIS, Kay. Processos Circulares. Tradução: Tônia Van Acker. São Paulo: Palas Atena, 2010. 
p. 104. 



48 

 

diálogo genuíno”.112 Assim oferece instrumentos práticos para as educadoras 

interessadas e os educadores interessados em promover  e estabelecer a cultura de 

paz através da comunicação. 

A educação emocional integrada ao teatro pedagógico configura uma 

abordagem eficaz para o desenvolvimento do autoconhecimento, da empatia e do 

equilíbrio emocional. A fundamentação teórica da educação emocional encontra 

respaldo na pesquisa de Goleman, que demonstram que “a inteligência emocional é 

mais importante que o QI para o sucesso na vida”, incluindo a capacidade de 

estabelecer relações interpessoais saudáveis e de lidar construtivamente com 

conflitos.113 Esta perspectiva científica reforça a importância de incluir a dimensão 

emocional nos processos educativos formais. 

O teatro pedagógico, por sua vez, oferece metodologias específicas para o 

desenvolvimento da inteligência emocional através da expressão artística e da 

experimentação de diferentes papéis sociais. Conforme  Boal, criador do Teatro do 

Oprimido, “o teatro é o ensaio da revolução”, permitindo que as e os participantes, 

experimentem diferentes formas de ação social e desenvolvam competências para a 

transformação da realidade.114 

A integração entre educação emocional e teatro pedagógico potencializa os 

benefícios de ambas as abordagens, criando experiências educativas que 

contemplam simultaneamente o desenvolvimento cognitivo, emocional e social das e 

dos estudantes. Como observa Courtuney “o jogo dramático permite que as crianças 

explorem diferentes emoções em seu ambiente seguro, desenvolvendo 

competências emocionais que serão fundamentais para sua vida em sociedade”.115 

Conforme apresentado pela Eduvem, José Pacheco defende que “o ambiente 

escolar deve se priorizar a escuta ativa, o diálogo e expressão emocional, utilizando 

                                            
112

  BOYES-WATSON, Carolyn. Peacemaking circles and urban youth. Saint Paul: Living Justice 
Press, 2008. p. 134. 

113
  GOLEMAN, Daniel. Inteligência emocional. Rio de Janeiro: Objetiva, 2006. p. 89. 

114
  BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. São Paulo: Cosac Naify, 2009. 
p. 134. 

115
  COURTNEY, Richard. Jogo, teatro e pensamento. São Paulo: Perspectiva, 2003. p. 78. 



49 

 

 

recursos como o teatro para desenvolver competências socioemocionais essenciais 

à cultura de paz e à formação integral do indivíduo”.116 

A implementação da educação emocional integrada ao teatro pedagógico 

requer formação específica das educadoras e dos educadores e criação de espaços 

físicos adequados para atividades expressivas. Como destaca Reverbel, “o teatro na 

educação não busca formar atores e atrizes profissionais, mas pessoas mais 

expressivas, criativas e capazes de comunicar-se eficazmente”, oferecendo 

instrumentos valiosos para a promoção da cultura de paz no ambiente escolar.117 

A aprendizagem baseada em projetos (ABP) é uma metodologia de 

aprendizagem baseada em projetos comunitários que representa uma abordagem 

educacional que conecta as pessoas estudantes às demandas reais da sua 

comunidade, promovendo simultaneamente o engajamento social e a promoção da 

justiça. 

Essa estratégia pedagógica permite que as pessoas estudantes, 

desenvolvam competências críticas e cidadãs, através do envolvimento em projetos 

práticos, transformando-os em agentes ativos do processo de desenvolvimento 

comunitário. Completamente a implementação de técnicas de resolução pacífica de 

conflitos no meio educacional incluindo estratégias de negociação, mediação e 

tomada de decisão colaborativa - contribui significativamente para a construção de 

um ambiente seguro e respeitoso. 

Essa combinação de metodologias ativas e prática de resolução de conflitos 

mostram-se essenciais tanto para o desenvolvimento integral dos e das estudantes, 

como para consolidar uma cultura de paz no contexto educacional.118. 

Aprendizagem Baseada em Projetos (ABP) fundamenta-se na teoria 

construtivista de Piaget e nas contribuições de Dewey sobre a educação 

experimental. Conforme Dewey, “aprendemos fazendo e refletindo sobre o que 

fazemos”, perspectiva que orienta a ABP na direção de experiências educativas que 

                                            
116

  EDUVEM. Escola da Ponte: O Modelo Educativo Inovador de José Pacheco. Disponível em: 
https://eduvem.com/escola-da-ponte-o-modelo-educativo-inovador-de-jose-pacheco/. Acesso em: 
2 jun. 2025. 

117
  REVERBEL, Olga. Teatro na sala de aula. Rio de Janeiro: José Olympio, 1997. p. 89. 

118
  PASCON, Daniela Miori; PERES, Heloisa Helena Ciqueto. Aprendizagem baseada em projetos. In: 
MELARAGNO, A. L. P. et al. (org.). Educação Permanente em Saúde. Brasília, DF: Editora 
ABen, 2023. p. 47-53. 

https://eduvem.com/escola-da-ponte-o-modelo-educativo-inovador-de-jose-pacheco/


50 

 

conectem teoria e prática, escola e comunidade, conhecimento acadêmico e 

transformação social.119 

A eficácia da ABP para a promoção da cultura de paz reside na sua 

capacidade de desenvolver competências complexas que transcendem o domínio de 

conteúdos disciplinares específicos. De acordo com Markham, Larmer e Ravitz, a 

ABP promove “habilidade do século XXI” como pensamento crítico, colaboração 

comunicação e criatividade, essenciais para a resolução de problemas sociais 

complexos e para a construção de uma sociedade mais justa e pacífica.120 

A implementação de projetos comunitários na escola fortalece os vínculos 

entre educação formal e transformação educacional, permitindo que as pessoas 

estudantes, compreendam concretamente como os seus conhecimentos podem 

contribuir para a solução de problemas reais. De acordo com Freire, “a educação 

autêntica não se faz de “A para B” ou “A sobre B”, mas de “A com B” mediatizados 

pelo mundo”, perspectiva que encontra na ABP, comunitária uma metodologia 

coerente e eficaz.121 

O desenvolvimento de projetos voltados para a promoção da paz e da justiça 

social requer metodologias específicas que contemplam tanto a análise crítica da 

realidade quanto à proposição de alternativas concretas. Como reforça Hernández, 

“o trabalho por projetos permite uma aproximação globalizadora ao conhecimento, 

superando a fragmentação disciplinar e promovendo aprendizagem significativa”, 

oferecendo instrumentos valiosos para uma educação comprometida com a 

transformação social.122 

A avaliação na ABP deve contemplar não apenas os produtos dos projetos, 

mas principalmente os processos de aprendizagem e transformação pessoal e social 

das e dos estudantes. Como destaca Perrenoud, “a avaliação formativa é aquela 

que permite a e o estudante compreender seus avanços e identificar caminhos para 

                                            
119

  DEWEY, John. Experiência e educação. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1959. p. 134. 
120

  MARKHAM, Thom; LARMER, John; RAVITZ, Jason. Aprendizagem baseada em projetos: guia 
para professores de ensino fundamental e médio. Porto Alegre: Artmed, 2008. p. 78. 

121
  FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 1ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

122
  HERNÁNDEZ, Fernando. Transgressão e mudança na educação: os projetos de trabalho. Porto 
Alegre: ArtMed, 1998. p. 89. 



51 

 

 

seu desenvolvimento”, alinhando-se com os objetivos formativos da educação para a 

cultura de paz.123. 

Lourenço reforça que Maria Montessori afirma “não basta impedir que as 

crianças se divirtam com brinquedos representando armas... é preciso desenvolver a 

“ciência da paz””124 destacando a importância de práticas educativas que promovam 

a paz desde a infância. A contribuição de Maria Montessori para a educação para a 

paz transcende sua época, oferecendo princípios pedagógicos que permanecem 

atuais e relevantes. Para Montessori, “a educação é a arma mais poderosa para 

mudar o mundo", perspectiva que se alinha com a compreensão contemporânea da 

educação como instrumento fundamental para a construção da cultura de paz.125 

A metodologia montessoriana enfatiza a importância do ambiente preparado, 

da liberdade de escolha e do respeito ao ritmo natural de desenvolvimento da 

criança, princípios que contribuem para a formação de pessoas autônomas, 

responsáveis e comprometidas com os valores de paz e justiça. Como observa 

Lillard 126, “o método Montessori promove o desenvolvimento da autodisciplina e da 

responsabilidade social”, competências essenciais para a convivência pacífica. 

 A “educação cósmica” proposta por Montessori oferece uma perspectiva 

integrada do conhecimento que contempla as relações de interdependência entre 

todos os elementos do universo. Como afirma Duffy e Duffy esta abordagem 

“promove o sentimento de pertencimento e responsabilidade em relação ao mundo”, 

valores fundamentais para a construção de uma cultura de paz planetária.127 

Cinco Pedagogias para a promoção da cultura de paz baseada nos “Sete 

Saberes da Educação na Complexidade”, Nei Alberto Salles Filho propõe cinco 

pedagogias fundamentais para a promoção da cultura de paz nas escolas, baseadas 

nos “sete saberes da educação” na complexidade.128 

                                            
123

  PERRENOUD, Philippe. Avaliação: da excelência à regulação das aprendizagens. Porto Alegre: 
Artmed, 2000. p. 145. 

124
  LOURENÇO, Eliane. Montessori: uma pedagogia para além dos métodos tradicionais. São Paulo: 
Cortez, 2017. p. 25. 

125
  MONTESSORI, 2004, p. 89. 

126
  LILLARD, Angeline Stoll. Montessori: the science behind the genius. Oxford: Oxford University 
Press, 2016. p. 134. 

127
  DUFFY, Michael; DUFFY, D'Neil. Children of the universe: cosmic education in the Montessori 
elementary classroom. Hollidaysburg: Parent Child Press, 2002, p. 67. 

128
  SALLES FILHO, 2019, p. 233. 



52 

 

Esses cinco eixos estruturantes formam um cenário complexo e integrador. 

Cada elemento se conecta aos demais, refletindo ideias gerais que precisam ser 

repensadas considerando diferentes faixas etárias, contextos escolares e sempre 

sob a perspectiva dupla, micro e macro. De acordo com o autor, a síntese dos 

elementos básicos dessas cinco pedagogias da paz permite uma abordagem 

educativa mais abrangente e eficaz.129 

Esta proposta pedagógica inovadora articula-se com os “sete saberes 

necessários à educação do futuro”, desenvolvidos por Edgar Morin, que identifica 

conhecimentos fundamentais para educação do Século XXI: as cegueiras do 

conhecimento; os princípios do conhecimento pertinente; ensinar a condição 

humana, ensinar a identidade terrena; enfrentar as incertezas; ensinar a 

compreensão; e a ética do gênero humano , de acordo com Salles Filho,130 

A integração entre as cinco pedagogias de Salles Filho e os sete saberes de 

Morin oferece um marco teórico-metodológico robusto para a educação para a paz, 

simultaneamente as dimensões: individual, social, política, econômica e ambiental 

da formação humana. Como observa Morin, “a educação do futuro deve ser uma 

educação integral que forme seres humanos capazes de compreender e transformar 

a complexidade do mundo contemporâneo”.131 

De acordo com Salles Filho, o primeiro elemento da cultura de paz é, a 

pedagogia dos valores humanos, componente essencial da educação para a paz, 

enfatiza a reflexão e o diálogo sobre valores humanos em suas diversas dimensões, 

incluindo aspectos intergeracionais, inter-religiosos e interculturais.  

Essa abordagem busca compreender a relação entre valores universais e 

cotidianos, questionando-os sempre sob a perspectiva das diferenças e 

aproximações, para construir valores que sejam adequados à diversidade do século 

XXI. Além disso, propõe Salles Filho, o redimensionamento dos valores relacionados 

à família, sociedade e espiritualidade, reconhecendo que os valores humanos são 

fundamentais para estabelecer uma cultura de paz.132 

                                            
129

  SALLES FILHO, 2019, p. 231. 
130

  SALLES FILHO, 2019, p. 237. 
131

  MORIN, 2010, p. 67. 
132

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 



53 

 

 

A pedagogia dos valores humanos encontra fundamentação filosófica na 

moral contemporânea e nas pesquisas sobre desenvolvimento moral. Na 

perspectiva de Kohlberg, “o desenvolvimento moral ocorre através de estágios 

sequenciais que envolvem desde a moralidade heterônoma até a moralidade 

autônoma baseada em princípios universais”, ao oferecer bases teóricas para as 

práticas educativas que promovam o raciocínio moral e a responsabilidade ética.133 

A implementação desta pedagogia requer metodologias dialógicas que 

promovam a reflexão crítica sobre os valores que orientam as ações humanas. como 

observa Puig, “a educação em valores deve contemplar não apenas a transmissão 

de valores sociais aceitos, mas principalmente o desenvolvimento da capacidade de 

reflexão moral e de construção autônoma de valores”, perspectiva que se alinha com 

os objetivos da educação para cultura de paz.134 

Salles Filho enfatiza como segundo elemento, a importância de discutir a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos diante dos desafios contemporâneos. 

A Pedagogia dos direitos humanos, é o segundo elemento fundamental para 

a educação para a paz, esta pedagogia busca flexibilizar o campo da educação em 

direitos humanos a partir da Declaração Universal dos Direitos Humanos, 

promovendo sua discussão dos problemas atuais da humanidade e do cotidiano.  

Essa abordagem relaciona os direitos humanos aos valores humanos, 

enfatizando a sustentabilidade e a prevenção à vida. Destaca-se a importância da 

Constituição Federal de 1988 como base para a busca da cultura de paz, 

considerando os direitos humanos em relação a questões como pobreza, miséria e 

outros flagelos que afetam o Brasil e o mundo. Ressalta-se que o respeito a um 

conjunto mínimo de condições de vida e existência é essencial para garantir os 

direitos fundamentais dos seres humanos em diferentes países, incluindo temas 

como educação, saúde, emprego e desigualdades sociais.135. 

A pedagogia dos direitos humanos fundamenta-se na compreensão de que os 

direitos humanos constituem conquistas históricas da humanidade que devem ser 

continuamente reafirmadas e ampliadas. De acordo com Bobbio, “os direitos 

                                            
133

  KOHLBERG, Lawrence. Psicologia del desarrollo moral. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1992. p. 
134. 

134
  PUIG, Josep M. Ética e valores: métodos para um ensino transversal. São Paulo: Casa do 
Psicólogo, 2004. p. 89. 

135
  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 



54 

 

humanos são direitos históricos que emergem gradualmente das lutas que o homem 

trava por sua própria emancipação”, perspectiva que orienta a práticas educativas 

comprometidas com a justiça social e a dignidade humana.136 

A educação em Direitos Humanos não se limita ao conhecimento formal dos 

instrumentos jurídicos, mas busca promover uma cultura de direitos humanos que 

permeie todas as relações sociais. Como destaca Candau, “a educação em direitos 

humanos é uma educação de natureza permanente, continuada e global”, que visa 

formar sujeitos conscientes de seus direitos e responsabilidades sociais.137 

Conforme destaca, Salles Filho, o terceiro elemento é a pedagogia da 

conflitologia, voltada para a educação para a paz, enfatiza a importância de 

compreender a mediação e a resolução não violenta de conflitos. 

O conflito é visto como um elemento criativo e propício ao crescimento nas 

relações humanas. Essa abordagem estimula a construção do diálogo, da empatia, 

do equilíbrio, da tolerância, e do respeito às diferenças, criando espaços para 

experiências positivas de mediação, fundamentadas em práticas como o círculo de 

paz, o círculo restaurativo da comunicação não violenta. Além disso, destaca o papel 

fundamental da mediação, conciliação e solução de conflitos como posturas que 

favoreçam a cultura de paz.138 

A pedagogia da conflitologia baseia-se na compreensão de que os conflitos 

são inerentes à vida social e podem constituir oportunidades de aprendizagem e 

crescimento quando abordado construtivamente. Para Deutsch, “O conflito 

construtivo é aquele que resulta em soluções mutuamente satisfatórias e fortalece 

as relações entre as partes”, oferecendo fundamentos teóricos para a práticas 

educativas que transformam conflitos em oportunidades de desenvolvimento pessoal 

e social.139 

A mediação escolar constitui uma das metodologias centrais da pedagogia da 

conflitologia, Oferecendo instrumentos concretos para resolução pacífica de disputas 

no ambiente educativo. Como observa Chrispino, “A mediação escolar não apenas 

resolve conflitos pontuais, mas desenvolve competências para a vida em 

                                            
136

  BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. p. 67. 
137

  CANDAU, Vera Maria. Educação em direitos humanos: desafios atuais. Rio de Janeiro: DP&A, 
2008, p. 134. 

138
  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 

139
  DEUTSCH, Morton. The resolution of conflict. New Haven: Yale University Press, 1973. p. 89. 



55 

 

 

sociedade”, contribuindo para a formação de cidadãos e cidadãs capazes de 

construir relações pacíficas e democráticas.140 

Salles Filho aponta como quarto elemento, a pedagogia da ecoformação, 

voltada para a educação de paz, ressaltando a sustentabilidade como valor 

fundamental para o século XXI. Ele propõe superar a dicotomia entre “homem e 

meio ambiente” para compreender o ser humano em sua relação com o mundo, 

promovendo a cidadania planetária. 

Conforme o autor, é fundamental reconhecer a interdependência entre todos 

os elementos, humanos, natureza, planeta e energia, assim como incorporar a 

transcendência e a espiritualidade na prática cotidiana, vinculando-as aos valores, 

direitos e a mediação. A ecoformação valoriza a vida plena como ideal e um 

processo de construção de novas realidades, orientando o indivíduo em sua 

integralidade na busca por uma cultura de paz consigo mesmo, com os outros e com 

o planeta.141 

A pedagogia da ecoformação tem respaldo na crise ambiental contemporânea 

e na necessidade de desenvolver uma consciência ecológica que contemple as 

relações de interdependência entre todos os seres vivos. Segundo Capra, “a 

sustentabilidade não é apenas uma questão ambiental, mas uma questão de 

sobrevivência da espécie humana e de todas as formas de vida no planeta”, 

perspectiva que orienta práticas educativas comprometidas com a formação das 

cidadãs e dos cidadãos ecologicamente responsáveis.142 

A educação ambiental crítica, proposta por Loureiro “oferece instrumentos 

teóricos metodológicos para a pedagogia da formação articular questões ambientais 

com questões sociais, políticas e econômicas. Esta abordagem reconhece que “os 

problemas ambientais são também problemas sociais”, exigindo soluções que 

contemplem simultaneamente à justiça social e a sustentabilidade ecológica.143 

Como destaca Salles Filho, no quinto elemento da pedagogia das 

vivências/convivências, voltado para educação para a paz, valoriza a corporeidade e 

                                            
140

  CHRISPINO, Álvaro. Gestão do conflito escolar: da classificação dos conflitos aos modelos de 
mediação. Ensaio: Avaliação e Políticas Públicas em Educação, v. 15, n. 54, 2007, p. 134. 

141
  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 

142
  CAPRA, Fritjof. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. São Paulo: 
Cultrix, 2006. p. 134. 

143
  LOUREIRO, Carlos Frederico B. Trajetória e fundamentos da educação ambiental. São Paulo: 
Cortez, 2004. p. 89. 



56 

 

a ludicidade como pontos centrais das práticas pedagógicas. Essa abordagem 

enfatiza a importância das dinâmicas de grupo, jogos, harmonização, expressão 

corporal e diálogos como instrumentos educativos. Além disso, ressalta a 

necessidade de valorizar as ações coletivas na escola e na comunidade, 

promovendo um novo padrão de convivência que favoreça relações mais leves e 

renovadas.144 

A pedagogia das vivências/convivências fundamenta-se na compreensão de 

que o ser humano aprende através de experiências integrais que contemplam não 

apenas a dimensão cognitiva, mas também as dimensões corporal, emocional e 

espiritual. Na perspectiva de Maturana, “Somos seres emocionais que usamos a 

razão para justificar nossas emoções”, perspectiva que orienta práticas educativas 

que valorizem a integralidade da experiência humana.145 

A ludicidade, elemento central desta pedagogia, oferece metodologias 

específicas para a promoção da cultura de paz através do jogo, da arte de 

expressão criativa. Como observa Huizinga, “o jogo é anterior à cultura e a constitui”, 

oferecendo instrumentos poderosos para a formação de valores e para o 

desenvolvimento de competências sociais essenciais para a convivência pacífica.146 

Essas pedagogias promovem valores como cuidado, acolhimento, empatia, 

do respeito às diferenças, diálogo, participação, cooperação, esperança criando um 

ambiente seguro e afetivo para o desenvolvimento das e dos estudantes. Elas 

incentivam a escuta ativa e a argumentação respeitosa para a resolução de 

conflitos, estimulam a autonomia e o protagonismo das e dos estudantes, valorizam 

o trabalho em equipe e a solidariedade, e alimentam o otimismo e a resiliência para 

a reforma social. Afirma o autor Salles Filho, essas pedagogias vão além de 

metodologias, representando uma postura ética e política essencial para educar 

para a paz.147 

A integração das cinco pedagogias oferece um marco abrangente para a 

educação do Século XXI, contemplando as múltiplas dimensões da formação 

                                            
144

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 
145

  MATURANA, Humberto R. Emoções e linguagem na educação e na política. Belo Horizonte: 
UFMG, 2002. p. 67. 

146
  HUIZINGA, Johan. Homo ludens: o jogo como elemento da cultura. São Paulo: Perspectiva, 
2000. p. 134. 

147
  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 



57 

 

 

humana e os desafios complexos das sociedades contemporâneas. Como observa 

Santos148, “a educação emancipatória é aquela que forma sujeitos capazes de 

pensar criticamente, agir eticamente e transformar a realidade social”, perspectiva 

que encontra nas cinco pedagogias de Salles Filho instrumentos concretos para a 

implementação.  

2.4.2 Paulo Freire e a Pedagogia do Oprimido e a Educação Libertadora 

Paulo Freire é amplamente reconhecido como referência mundial quando se 

fala em educação transformadora e emancipatória. Em sua obra clássica, Pedagogia 

do Oprimido149, defende que a educação deve ser um processo dialógico, no qual a 

educadora e o educador, a educanda e o educando aprendem juntos e juntas e se 

tornam sujeitos de sua própria história. Para o autor, a educação autêntica não se 

faz de “A” para “B” ou de “A” sobre “B”, mas de “A” com “B”, mediatizados pelo 

mundo. Assim, essa abordagem propõe uma pedagogia crítica e libertadora, que 

visa à conscientização dos sujeitos sobre as causas das desigualdades e à sua 

capacidade para a transformação educacional. 

A pedagogia freiriana fundamenta-se em uma antropologia filosófica que 

reconhece o ser humano como sujeito histórico capaz de transformar sua realidade 

através da ação consciente coletiva. De acordo com Freire, “Mulheres e homens, 

seres históricos sociais, nos tornamos capazes de comparar, de valorar, de intervir, 

de escolher, de decidir, de romper”, perspectivas que orientam a prática educativa 

comprometidas com a formação de sujeitos críticos e transformadores.150 

O conceito de conscientização central na obra freiriana constitui processo 

educativo que transcende a mera tomada de conhecimento para configurar-se como 

o desenvolvimento da consciência crítica sobre a realidade. Como observa Freire, 

(Freire, 1996, p.89 )  “A conscientização é um processo no qual o homem, não 

apenas toma conhecimento da realidade, mas assume uma posição epistemológica 

                                            
148

  SANTOS, Boaventura de Sousa. A universidade no século XXI: para uma reforma democrática e 
emancipatória da universidade. São Paulo: Cortez, 2010, p. 89. 

149
  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 47. 

150
 FREIRE, 1996, p. 89. 



58 

 

crítica”, oferecendo fundamentos para práticas educativas que promovam a 

transformação social através da educação  (Freire, 1980, p. 67 )  151. 

A metodologia do diálogo problematizador constitui o núcleo da proposta 

pedagógica freireana, oferecendo alternativas à educação bancária que considera 

os educandos como receptores passivos de conhecimento. Afirma Freire, “o diálogo 

é uma relação horizontal de A com B. nasce de uma matriz crítica e gera criticidade”, 

promovendo processos educativos que valorizem os saberes das e dos educandos 

que  construam conhecimento de forma colaborativa (Freire, 1978, p. 47 )  152. 

A pedagogia freiriana valoriza o diálogo, a participação ativa e a ação coletiva 

como caminhos para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. Ao 

promover a reflexão crítica sobre a realidade, Freire incentiva o desenvolvimento da 

autonomia, da responsabilidade e do compromisso com a justiça social.  

Essa perspectiva encontra ressonância na educação para a paz, pois ambas 

reconhecem a importância do diálogo, da escuta ativa e do respeito às diferenças 

como fundamentos para a convivência democrática e a superação da violência 

estrutural. Assim, a educação libertadora proposta por Freire contribui para a 

formação de cidadãos críticos, conscientes de seu papel na transformação do 

mundo e comprometidos com a construção como caminhos para a construção de 

uma cultura de paz. 

A influência da pedagogia freireana na educação para a paz manifesta-se 

através de diversos movimentos e práticas educativas ao redor do mundo como 

observa Apple, “Paulo Freire ofereceu instrumentos teóricos e metodológicos que 

continuam inspirando educadoras e educadores comprometidos com a justiça social 

e a transformação democrática”, evidenciando a atualidade e reverência de suas 

contribuições para a construção de uma cultura de paz.153 

Formação das educadoras e dos educadores na perspectiva freiriana exige o 

desenvolvimento de competências específicas para a mediação de processos 

dialógicos e para problematização da realidade. Na perspectiva de Gadotti, “o 

educador progressista é aquele que se forma na prática de uma educação 

                                            
151

  FREIRE, 1980, p. 67. 
152

  FREIRE, 1978, p. 47. 
153

  APPLE, Michael W. Educação e poder. Porto Alegre: Artmed, 2003. p. 134. 



59 

 

 

democrática e participativa”, perspectiva que orienta programas de formação 

docente comprometidos com a educação para a cultura de paz.154 

2.4.3 Educação transformadora e abordagem crítica e emancipatória 

A educação transformadora vai além da mera transmissão de conteúdos, 

busca formar sujeitos críticos, autônomos e capazes de intervir na realidade social. 

Edgar Morin propõe “uma educação voltada para a compreensão mútua e para uma 

ética planetária, destacando que a compreensão é tanto, meio quanto fim da 

comunicação humana”.155 

A abordagem crítica emancipatória da educação inspirada em Freire, 

Vygotsky e Morin valorizam a importância do desenvolvimento integral das e dos 

estudantes, promovendo a conscientização sobre as causas das desigualdades e 

incentivando a participação cidadã e ao desenvolvimento comunitário. 

Morin ressalta que as culturas devem aprender umas com as outras, e que a 

cultura ocidental, historicamente dominante, precisa se reconhecer como aprendiz. A 

importância da educação para a paz no século XXI é destacada por Sangalli, 

Coutinho, Basso e Biasoli, que ressaltam “os desafios contemporâneos e a 

necessidade de promover ambientes escolares acolhedores, baseados no respeito e 

na tolerância, para a construção de uma cultura de paz”.156 

A educação transformadora fundamenta-se na teoria crítica da sociedade 

desenvolvida pela escola de Frankfurt, que oferece instrumentos para análise das 

relações de poder e das ideologias que perpetuam desigualdades e injustiças 

sociais. Na perspectiva de  Adorno, “a educação tem sido unicamente com 

educação dirigida a uma autorreflexão crítica”, perspectiva que orienta práticas 

educativas comprometidas com a emancipação humana e a transformação social.157 

A dimensão emancipatória da educação articula-se com a necessidade de 

formar sujeitos capazes de questionar as estruturas sociais e injustas e de construir 

                                            
154

  GADOTTI, Moacir. Boniteza de um sonho: ensinar-e-aprender com sentido. Novo Hamburgo: 
Feevale, 2003. p. 89. 

155
  MORIN, 2000, p. 91. 

156
  SANGALLI, Idalgo José; BRANDOLT, Thailize. Da cultura da utilidade à construção da educação 
cidadã e de cultura de paz. In: BASSO, Elsa Mónica Bonito; BIASOLI, Luís Fernando (orgs.). 
Educação e cultura de paz em tempos de transformação: novos enfoques. Caxias do Sul: 
Educs, 2024. p. 11-35. 

157
  ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. São Paulo: Paz e Terra, 1995. p. 134. 



60 

 

alternativas baseadas em valores de justiça, solidariedade e paz. Como observa 

Giroux,” a educação transformadora é aquela que capacita as e os estudantes para 

se tornarem intelectuais transformadores, capazes de unir teoria e prática na luta por 

uma sociedade mais justa”, oferecendo fundamentos para práticas pedagógicas 

comprometidas com a cultura de paz.158 

O pensamento complexo proposto por Edgar Morin oferece uma 

epistemologia adequada para a compreensão dos fenômenos educativos 

contemporâneos, caracterizados pela interdependência, incerteza e 

multidimensionalidade. Afirma Morin,”o pensamento complexo é animado por uma 

tensão permanente entre a aspiração de um ser não fragmentado e o 

reconhecimento do inacabado e da incompletude de qualquer conhecimento”, 

perspectiva que orienta práticas educativas integradoras e transdisciplinares.159 

As escolas são espaços privilegiados para a disseminação de valores que 

promovem a paz. Elas oferecem um ambiente propício para o desenvolvimento de 

habilidades sociais, emocionais e cognitivas que são essenciais para a construção 

de uma sociedade mais justa e harmoniosa. A educação para a paz, conforme 

defendido por Paulo Freire, deve ser “libertadora, conscientizando os indivíduos 

sobre as causas da desigualdade e capacitando-os para transformar a realidade”.160 

A escola como espaço de transformação educacional exige mudanças 

estruturais que contemplam não apenas metodologias pedagógicas, mas também 

formas de organização, gestão e relacionamento entre todos os membros da 

comunidade educativa. Como destaca Libâneo , “a escola democrática é aquela que 

promove a participação efetiva de todos os segmentos da comunidade escolar nos 

processos decisórios” oferecendo instrumentos concretos para a construção de um 

ambiente educativo mais justo e pacífico.161 

Conforme, Santos e Coutinho, a obra: 

“Prática da Liberdade”: Publicado em 1967, este livro explora as ideias 
fundamentais de Freire sobre a relação entre educação e libertação, 

                                            
158

  GIROUX, Henry A. Os professores como intelectuais: rumo a uma pedagogia crítica da 
aprendizagem. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997, p. 89. 

159
  MORIN, 2003, p. 67. 

160
  FREIRE, 1987, p. 82. 

161
  LIBÂNEO, José Carlos. Organização e gestão da escola: teoria e prática. Goiânia: Editora 
Alternativa, 2004, p. 134. 



61 

 

 

destacando a importância da conscientização e da ação coletiva na 
transformação da sociedade 

162
. 

Esta obra seminal de Paulo Freire estabelece os fundamentos da educação 

como prática da liberdade, oferecendo instrumentos teóricos e metodológicos para 

práticas educativas comprometidas com a transformação social. A perspectiva 

Freireana da educação como um ato político orienta a compreensão de que toda a 

prática educativa tem implicações sociais e contribui para a manutenção ou 

transformação das estruturas sociais existentes. 

A articulação entre educação libertadora e educação para paz encontra a 

expressão concreta em diferentes experiências educativas ao redor do mundo, 

demonstrando a viabilidade e fecundidade dessa abordagem integradora. Como 

observa Torres, “a educação popular freiriana influenciou movimentos educativos em 

todos os continentes, oferecendo instrumentos para construção de práticas 

educativas comprometidas com a justiça social e a paz”, evidenciando a 

universalidade e a atualidade das contribuições freirianas.163 

2.5 A IMPORTÂNCIA DA MEDIAÇÃO DE CONFLITOS NO AMBIENTE ESCOLAR 

A mediação de conflitos é uma estratégia fundamental para a promoção da 

cultura de paz na escola. Ela envolve o desenvolvimento de habilidades de 

comunicação, negociação e a tomada de decisões pacíficas, contribuindo para a 

criação de um contexto educativo seguro e respeitoso. Na perspectiva de Galtung, 

“a paz não é apenas a ausência de violência direta, mas a superação das violências 

estruturais e culturais presente no cotidiano”.164 

A fundamentação teórica da mediação de conflitos encontra respaldo em 

diferentes disciplinas que convergem para a compreensão dos conflitos como 

fenômenos naturais e potencialmente construtivos das relações humanas. De 

acordo com Deutsch”, o conflito pode ser destrutivo ou construtivo, dependendo de 

                                            
162

  SANTOS, André Costa; COUTINHO, Diógenes José Gusmão. Como Obras de Paulo Freire. 
Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação, São Paulo, v. 5, maio de 
2024. p. 96-100. p. 96. 

163
  TORRES, Carlos Alberto. Democracia, educação e multiculturalismo: dilemas da cidadania em 
um mundo globalizado. Petrópolis: Vozes, 2001. p. 89. 

164
  GALTUNG, 1998, p. 9. 



62 

 

como é gerenciado”, perspectiva que orienta a prática de mediação que transforma 

as disputas em oportunidades de aprendizagem e crescimento pessoal e social.165 

A implementação de programas de mediação escolar requer formação 

específica das mediadoras e dos mediadores, das e dos estudantes e adultos, 

criação de protocolos institucionais e desenvolvimento de uma cultura organizacional 

que valorize o diálogo e a resolução pacífica de conflitos. Conforme Sales e Chaves, 

“a mediação escolar eficaz resulta de um processo sistemático que envolve toda a 

comunidade educativa”, demandando compromisso institucional, investimento e 

informação continuada.166 

Para Morin, educar deve “incluir a aprendizagem do entendimento mútuo, o 

que exige, entre outros fatores, a capacidade de ouvir o outro e de lidar com a 

complexidade das relações humanas” ( Morin, 2003, p.16-17 )167 A mediação, ao 

valorizar a escuta ativa, a empatia e o respeito às diferenças, contribui para o 

fortalecimento da convivência democrática e para o desenvolvimento de uma cultura 

de não violência. 

A perspectiva de Edgar Morin sobre a compreensão humana oferece 

fundamentos epistemológicos para práticas de mediação que transcendam a 

resolução técnica de disputas para constituir-se como processos educativos 

integrais. Para Morin, “A compreensão mútua é entre humanos é vital para que as 

relações humanas saiam de seu estado bárbaro de incompreensão”, oferecendo 

instrumentos conceituais para mediação como práticas de educação para a paz.168 

Freire reforça a importância do diálogo como fundamento da educação 

libertadora. Para Freire, “não há diálogo, se não há humildade, se não há esperança, 

se não há fé no homem genuíno entre os envolvidos nos conflitos, constitui uma 

prática educativa coerente com a proposta freiriana de formação integral do 

sujeito".169 

A metodologia dialógica proposta por Paulo Freire oferece instrumentos 

específicos para mediação de conflitos no espaço pedagógico, promovendo 

                                            
165

  DEUTSCH, 1973, p. 134. 
166

  SALES, Lilia Maia de Morais; CHAVES, Emmanuela Carvalho Cipriano. Mediação e conciliação 
judicial: a importância da capacitação e de seus desafios. Sequência, n. 69, 2014, p. 67. 

167
  MORIN, 2003, p. 16-17. 

168
  MORIN, 2000, p. 134. 

169
  FREIRE, 2006, p. 25. 



63 

 

 

processos que valorizam os saberes e perspectivas de todas as partes envolvidas. 

Como observa Freire, “o diálogo é uma exigência existencial que não pode ser 

reduzida a um ato de depositar ideias de um sujeito no outro”, perspectiva que 

orienta práticas de mediação genuinamente educativas e transformadoras.170 

Tavares complementa esta visão ao afirmar “que a mediação no espaço 

escolar não apenas soluciona conflitos, mas transforma as relações no espaço 

escolar, transforma as relações interpessoais, criando oportunidades para que as 

pessoas estudantes, desenvolvam competências socioemocionais para a vida em 

sociedade, como a negociação, a cooperação e a responsabilidade”.171 

A dimensão transformadora da mediação escolar manifesta-se através do 

desenvolvimento de competências que transcendem a resolução de conflitos 

específicos para constituir-se como aprendizagem para a vida. De acordo com Bush 

e Folger, “a mediação transformadora é aquela que promove o empoderamento das 

partes e o reconhecimento mútuo”, oferecendo instrumentos para a formação de um 

sujeito mais autônomo e solidário.172 

Diskin e Roizman destacam que a educação prepara as e os estudantes para 

lidar com os desafios da vida em sociedade, desenvolvendo competências 

essenciais para a resolução pacífica de conflitos. “Talvez uma das missões mais 

desafiadoras para elas seja a de implementar a cultura de paz no ambiente”.173 

Portanto, a educação para a paz desempenha uma função crucial na existência 

humana, a fim de fortalecer a harmonia social e fomentar a paz, conduzindo os 

envolvidos à sua autonomia moral e intelectual.  

A contribuição de Disk e Roizman para educação para a paz no Brasil 

representa um marco importante na sistematização de práticas pedagógicas 

voltadas à mudança societária. Para os autores, a educação para a paz, “requer 

uma mudança paradigmática que contempla e não apenas metodologias, mas 

                                            
170

  FREIRE,1987, p. 89. 
171

  TAVARES, Maria Cristina da Silva. Mediação de conflitos no ambiente escolar: contribuições 
para uma cultura de paz. Belo Horizonte: Autêntica, 2014. p.50-60. 

172
  BUSH, Robert A. Baruch; FOLGER, Joseph P. The promise of mediation: the transformative 
approach to conflict. San Francisco: Jossey-Bass, 2005, p. 134. 

173
  DISKIN, Lia; ROIZMAN, Laura Gorresio. Paz, como se faz? Semeando a cultura de paz nas 
escolas. 4.ed. São Paulo: Palas Athena; Brasília: UNESCO, 2021. Livro digital. p. 20. Disponível 
em: https://www.palasathena.org.br/downloads/livro-paz-como-se-faz.pdf. Acesso em: 15 out. 
2023. 



64 

 

formas de ser e estar no mundo”, perspectiva que orienta práticas educativas 

integrais e transformadoras.174 

Portanto, a mediação de conflitos na escola não é um mero instrumento de 

gestão disciplinar, mas um processo pedagógico que visa a construção de uma 

formação pacificadora, o desenvolvimento da autonomia das e dos estudantes e a 

promoção de uma sociedade mais justa e solidária. 

A avaliação da eficácia dos programas de mediação escolar deve contemplar 

não apenas indicadores quantitativos de redução de conflitos, mas principalmente 

indicadores qualitativos de transformação das relações interpessoais e de 

desenvolvimento de competências para a convivência democrática. Como observa 

Warat, “A mediação é bem-sucedida quando transforma pessoas e relações, não 

apenas quando resolve disputas”175, oferecendo os critérios para avaliação de 

práticas de mediação comprometidas com a educação para a paz.  

                                            
174

  DISKIN; ROIZMAN, 2021, p. 20-21. 
175

  WARAT, Luis Alberto. Surfando na Pororoca: O Ofício do Mediador. Florianópolis: Fundação 
Boiteux, 2001. v. 3, p. 80-82. 



 

3 TEOLOGIA E EDUCAÇÃO: UMA ABORDAGEM INTEGRADORA 

PARA A TRANSFORMAÇÃO SOCIAL 

A integração entre teologia e educação representa um caminho fundamental 

para a construção de uma cultura de paz que transcende as limitações de 

abordagens puramente seculares ou exclusivamente religiosas. Esta articulação não 

se configura com a imposição doutrinária, mas como uma convergência de valores 

universais que encontram na experiência teológica uma fonte de inspiração para a 

transformação educacional. Como observa Brandenburg, “a teologia, compreendida 

em sua dimensão libertadora e humanizadora, oferece recursos conceituais e 

práticos que podem enriquecer significativamente os processos educativos voltados 

para a promoção da paz, da justiça e da reconciliação”.176  

A necessidade de uma abordagem integradora torna-se ainda mais evidente 

diante dos desafios contemporâneos enfrentados pelo sistema educacional 

brasileiro. As crescentes manifestações de violência nas escolas, as desigualdades 

sociais persistentes e a fragmentação do conhecimento demandam respostas que 

contemplem não apenas as dimensões cognitivas da formação humana, mas 

também as espirituais e transcendentes.  

O presente capítulo fundamenta-se na compreensão de que a educação para 

a paz exige uma perspectiva holística que articule múltiplas dimensões do 

conhecimento e da experiência humana. Descreve a encíclica Laudato Si’, “não há 

duas crises separadas: uma ambiental e outra social; mas uma única e complexa 

crise socioambiental”, exigindo “soluções Integradas que considerem as interações 

dos sistemas naturais entre si e com os sistemas sociais”.177
 

Esta perspectiva alinha-se com os princípios da agenda 2030 da ONU, 

especialmente com o ODS 4, que estabelece a necessidade de “garantir que todos 

os alunos e as alunas adquiram conhecimentos e habilidades necessárias para 

promover o desenvolvimento sustentável, inclusive através da educação para o 

                                            
176

  BRANDENBURG, Laude Erandi. Currículo e Práxis Educativas. Apontamentos da aula 
Ministrada no curso de Mestrado Profissional. Módulo 2. São Leopoldo: Faculdades EST, 2024. 
Notas de aula. 

177
  LAUDATO SI. Carta Encíclica do Santo Padre Francisco sobre o cuidado da casa comum. 
Roma: Vaticano, 2015, n. 176. 



66 

 

desenvolvimento e estilo de vida sustentáveis, direitos humanos, igualdade de 

gênero, promoção da cultura de paz e da não violência, cidadania global, e 

valorização da diversidade cultural”.178 

A teologia da libertação, desenvolvida na América Latina a partir da década 

de 1960, oferece contribuições fundamentais para essa compreensão integradora. 

Na perspectiva de Gutiérrez, “A teologia é a reflexão crítica da práxis histórica a luz 

da palavra”.179 Indica que o fazer teológico não pode ser dissociado da realidade 

social e das lutas por transformação das estruturas injustas. Esta perspectiva 

teológica oferece fundamentos sólidos para práticas educativas que buscam 

informar sujeitos críticos e comprometidos com a construção de uma sociedade mais 

justa. 

A articulação entre a teologia e a educação encontra nas experiências 

históricas das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), da educação popular cristã e 

das práticas educativas confessionais, exemplos concretos de como valores 

teológicos podem enriquecer processos educativos sem comprometer os princípios 

da laicidade do estado. Essas experiências demonstram que a integração pode 

contribuir significativamente para a formação de sujeitos éticos, solidários e 

comprometidos com a transformação social. 

Nesse contexto, o capítulo desenvolve uma análise sistemática de como a 

teologia pode atuar como promotora da justiça, compaixão e reconciliação, 

examinando suas contribuições para a educação teológica, voltada à construção da 

paz. Através do exame das interseccionalidades entre espiritualidade, ética e 

cidadania, busca-se demonstrar a viabilidade e a fecundidade de uma abordagem 

educativa que não dissocia formação intelectual de compromisso social, nem 

desenvolvimento pessoal de transformação coletiva.  

3.1 A TEOLOGIA COMO PROMOTORA DA JUSTIÇA, COMPAIXÃO E 

RECONCILIAÇÃO 

A teologia, especialmente em sua vertente latino-americana, desenvolveu 

uma compreensão profunda da relação intrínseca entre a fé e o compromisso social. 

                                            
178

  ONU. Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável. Meta 4.7. Nova York: Nações 
Unidas, 2015. p. 23. 

179
  GUTIÉRREZ, 1981, p. 72. 



67 

 

 

Leonardo Boff, um dos principais expoentes da teologia da libertação, afirma que “a 

fé que não se transforma em solidariedade é fé morta”.180 Esta perspectiva teológica, 

fundamenta-se na compreensão de que a autêntica experiência religiosa não pode 

permanecer alheia às condições concretas de vida das pessoas, especialmente 

daquelas que se encontram em situação de vulnerabilidade e opressão. 

A teologia da libertação emergiu na América Latina como uma resposta 

teológica aos desafios impostos pela realidade de pobreza, exclusão e injustiça 

social que marcam o continente. Como observam Mandreoli e Prodi “a paz 

evangélica e histórica, pessoal ideológica nos conteúdos, nos métodos, na 

abordagem das pesquisas e dos estudos”.181 

Esta abordagem teológica oferece recursos conceituais e práticos 

fundamentais para educação voltada para a paz, articulando dimensões que 

tradicionalmente são tratadas de forma fragmentada nos processos educativos 

convencionais. A integração de princípios teológicos nas práticas pedagógicas não 

implica proselitismo religioso, mas sim a incorporação de valores universais que 

encontram na tradição teológica uma fundamentação ética sólida e uma inspiração 

para ação transformadora. 

Teologia Promotora da Justiça, Gustavo Gutiérrez considerado o precursor da 

Teologia da Libertação, estabelece uma conexão fundamental entre a experiência 

de Deus e o compromisso com os pobres e oprimidos. Para Gutiérrez, “a teologia é 

a reflexão crítica da práxis histórica à luz da palavra”, o que significa que o fazer 

teológico não pode ser dissociado da realidade social e das lutas por transformação 

das estruturas injustas.182 

A justiça, na perspectiva teológica, transcende a mera aplicação de leis ou 

distribuição de bens, configurando-se como um imperativo ético que orienta toda a 

ação humana em direção à dignidade e ao bem comum. Conforme o Documento de 

Aparecida, “a justiça social é uma exigência ética que brota da própria fé cristã”, 

                                            
180

  BOFF, 2005, p. 142. 
181

  MANDREOLI, Fabrizio; PRODI, Matteo. Paz: uma chave para reler e refazer a teologia. Settimana 
News, 2022. 

182
  GUTIÉRREZ, 1981, p. 72. 



68 

 

estabelecendo vínculos indissociáveis entre experiência espiritual e compromisso 

social.183 

O conceito teológico de justiça, contribui para a compreensão crítica das 

estruturas sociais que perpetuam a violência e a exclusão. Segundo Boff, “a injustiça 

estrutural é pecado, porque nega a dignidade humana e contraria o projeto de Deus 

para a humanidade”, oferecendo fundamentação ética para práticas educativas que 

questionem as causas profundas dos conflitos e promovam alternativas baseadas na 

equidade e solidariedade.184 A educação inspirada por essa perspectiva teológica da 

justiça caracteriza-se pela opção preferencial pelas excluídas e pelos excluídos, pela 

metodologia participativa e pela articulação entre a formação pessoal e a ação 

social. 

Compaixão como práxis transformadora na dimensão da compaixão, central 

na tradição cristã, encontra na educação um estado privilegiado de cultivo e 

desenvolvimento. A compaixão teológica não se limita a um sentimento de piedade, 

mas constitui-se como um práxis transformadora que impede a ação concreta em 

favor dos que sofrem. Como observa Boff, “a compaixão é a capacidade de sofrer 

com, de sentir-na-própria-carne o sofrimento do outro e de mobilizar-se para 

transformar a situação que gera esse sofrimento”.185 

Esta compreensão da compaixão oferece contribuições fundamentais para a 

educação voltada à construção da paz, fornecendo bases éticas para o 

desenvolvimento de competências socioemocionais essenciais para a convivência 

harmoniosa.  

A práxis da compaixão na educação manifesta-se através de metodologias 

pedagógicas que valorizam o diálogo, a escuta ativa e a construção coletiva do 

conhecimento. Como destaca o Papa Francisco na encíclica Fratelli Tutti, “a 

compaixão é o coração da proposta cristã”, oferecendo fundamentos para uma 

educação que forme não apenas indivíduos competentes tecnicamente, mas 

                                            
183

 DOCUMENTO DE APARECIDA, 2007. 
184

 BOFF, 2011, p. 89. 
185

 BOFF, 1999, p. 91. 



69 

 

 

também pessoas sensíveis ao sofrimento alheio e comprometidas com a sua 

superação.186 

A integração da compaixão teológica nas práticas educativas contribui para a 

formação de ambientes escolares mais acolhedores inclusive onde as diferenças 

são valorizadas e os conflitos são abordados como oportunidades de crescimento e 

de aprendizagem. 

O conceito de reconciliação, como restauração de relações justas, por sua 

vez, adquire na perspectiva teológica uma profundidade que transcende a simples 

resolução de conflitos. A reconciliação teológica implica a restauração de relações 

justas entre as pessoas e grupos sociais, que pressupõe não apenas o perdão, mas 

também a transformação das condições que geraram os conflitos. Como afirma  

Libânio, a reconciliação não é apenas espiritual, mas envolve a restauração das 

relações sociais, políticas e econômicas, sendo tarefa essencial da missão cristã.187 

O documento de Puebla de (CELAM), estabelece um princípio fundamental 

ao afirmar que “a paz é fruto da justiça e da verdade”188, indicando que a 

reconciliação autêntica não pode presidir a construção de estruturas sociais mais 

equitativas. Esta compreensão oferece contribuições valiosas para a educação 

voltada à mediação de conflitos e a promoção da paz. 

A reconciliação teológica não implica reconciliação com a justiça, de acordo 

com Sobrino, “a reconciliação cristã exige conversão pessoal e transformação 

estrutural”, oferecendo fundamentos para práticas educativas que articulem 

desenvolvimento pessoal e compromisso social.189 A educação inspirada na 

reconciliação teológica caracteriza-se pela valorização da diversidade, pelo respeito 

às diferenças e pela construção de consensos baseados na justiça e na verdade.  

                                            
186

  FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: carta encíclica sobre a fraternidade e a amizade social. Roma: 
Vaticano, 2020, n. 115. 

187
  LIBÂNIO, 2001, p. 89. 

188
  CELAM. Documento de Puebla. São Paulo: Paulinas, 1979. p.14. 

189
  SOBRINO, Jon. Jesus, o Libertador. Petrópolis: Vozes, 1994. p. 167. 



70 

 

3.2 EXPERIÊNCIAS TEOLÓGICAS NA CONSTRUÇÃO DE UMA CULTURA DE 

PAZ 

A teologia, ao propor a justiça e a compaixão, contribui para a construção de 

uma formação pacificadora. Boff destaca que “a paz não é apenas a ausência de 

guerra, mas a presença de justiça, solidariedade e respeito à dignidade humana”.190 

Experiências como a Comunidade Eclesiais de Base (CEBs) demonstra como a 

espiritualidade cristã pode mobilizar comunidades para práticas de não violência, 

diálogo e resolução pacífica de conflitos.191 

As CEBs, surgidas na América Latina na década de 1960, constituem 

exemplos pragmáticos de como a reflexão teológica pode inspirar práticas 

educativas transformadoras. Como observa Betto, 

São comunidades porque reúnem pessoas que têm a mesma fé, pertencem 
à mesma igreja e moram na mesma região. Motivadas pela fé, essas 
pessoas vivem uma comum-união em torno de seus problemas de 
sobrevivência, de moradia, de lutas por melhores condições de vida e de 
anseios e esperanças libertadoras.

192
 

A metodologia educativa das CEBs, baseada no tripé “ver-julgar-agir”, oferece 

instrumentos valiosos para uma educação crítica que capacite as pessoas 

estudantes a analisarem criticamente as estruturas sociais e a desenvolver 

alternativas transformadoras. Esta metodologia articula análise da realidade (ver) 

com a reflexão teológica (julgar) e o compromisso transformador (agir), promovendo 

uma educação que integra teoria e prática, contemplação e ação. 

Para o teólogo Juan Luis Segundo, “círculo hermenêutico” desenvolvido na 

teologia da libertação oferece uma metodologia educativa que compreende quatro 

momentos: “nossa maneira de experimentar a realidade, que nos leva a suspeitar 

ideologicamente; a aplicação dessa suspeita a toda a superestrutura ideológica em 

geral e à teologia em particular; uma nova maneira de experimentar a realidade 

teológica que nos leva a suspeitar exegeticamente; e nossa nova hermenêutica.193 A 

integração dessa perspectiva teológica nas práticas educativas contribui para a 

                                            
190

  BOFF, L. A ética da compaixão. Petrópolis: Vozes, 2000.p.22. 
191

  AQUINO, F. C. J. de. Teologia e sociedade: desafios contemporâneos. São Paulo: Paulinas, 
1997. 

192
  BETTO, 1981, p. 16. 

193
  SEGUNDO, Juan Luis. Libertação da Teologia. São Paulo: Loyola, 1985, p. 13. 



71 

 

 

formação de sujeitos críticos, éticos e comprometidos com a transformação 

educacional. 

A educação teológica, quando integrada à prática pedagógica, potencializa a 

formação de sujeitos críticos e comprometidos com a paz. Como afirma Libânio, “a 

educação teológica deve ser libertadora, formando pessoas capazes de discernir e 

atuar na realidade social”.194 Paulo Freire, citado por Boff, reforça que “a educação é 

um ato de amor e, por isso, um ato de coragem”.195 

A inserção de valores teológicos no currículo escolar favorece o 

desenvolvimento da empatia, do respeito à diversidade e a responsabilidade ética, 

elementos fundamentais para a cultura de paz.196 Esta inserção não implica 

catequização ou proselitismo, mas sim a incorporação de valores universais que 

encontram na tradição teológica uma fundamentação ética sólida e uma inspiração 

para ação transformadora. 

A educação teológica para a paz caracteriza-se pela integração entre a 

contemplação e ação, entre reflexão teórica e compromisso prático. Na perspectiva 

José Comblin, “A educação teológica deve formar pessoas capazes de ler os sinais 

dos tempos e de responder aos desafios de seu contexto histórico”.197 Esta 

perspectiva educativa promove o desenvolvimento de competências que vão além 

do conhecimento técnico, incluindo a sensibilidade social, a capacidade de diálogo e 

o compromisso ético com a transformação da realidade. 

A metodologia da educação teológica libertadora incorpora elementos da 

pedagogia crítica desenvolvida por Paulo Freire, estabelecendo pontes entre a 

reflexão teológica e a prática educativa emancipatória. Conforme Freire, que 

manteve diálogo constante com os teólogos da libertação, afirma que “não há 

palavras verdadeiras que não sejam práxis”198, princípios que encontram 

ressonância na compreensão teológica da fé como compromisso transformador. 

Esta metodologia caracteriza-se pela problematização da realidade, pelo 

diálogo crítico e pela ação transformadora. Como observa Gutiérrez, “a 

espiritualidade da libertação” é característica pela “contemplação e compromisso”, 

                                            
194

  LIBÂNIO, João Batista. Teologia aberta para o leigo. São Paulo: Paulinas,1982. p. 112. 
195

  BOFF, Leonardo. Teologia da libertação: perspectivas. 11. Ed . Petrópolis: Vozes, 2003. p.45. 
196

  BOFF, 2003, p.15. 
197

  COMBLIN, José. Educação teológica. Petrópolis: Vozes, 1985. p. 156. 
198

  FREIRE, 1987, p. 77. 



72 

 

oferecendo fundamentos para uma educação que não dissocia reflexão de ação, 

nem formação pessoal de transformação social.199 

A educação teológica libertadora utiliza metodologias participativas que 

valorizam os saberes das educandas e dos educandos e promove sua participação 

ativa na construção do conhecimento. Esta perspectiva alinha-se com os princípios 

da educação popular, que reconhece as educandas e os educandos como sujeitos 

de sua própria educação e transformação. 

Como destaca Comblin, “a educação teológica deve partir da realidade das 

educandas e dos educandos e retornar a ela transformada pela reflexão crítica e 

pelo compromisso ético”.200 Esta circularidade entre realidade, reflexão e ação 

constitui o núcleo da metodologia da educação teológica libertadora, oferecendo 

instrumentos valiosos para uma educação da paz. 

Os princípios pedagógicos da educação teológica voltada à construção da  

paz fundamentam-se em específicos que discutem a prática de abordagens 

educativas convencionais. O primeiro princípio é a integralidade, que reconhece o 

ser humano em suas múltiplas dimensões, cognitiva, afetiva, social, ética e espiritual 

- promovendo uma formação que contempla a totalidade da experiência humana. 

O segundo princípio é a dialogicidade, que valoriza o diálogo como método 

fundamental de construção do conhecimento e de resolução de conflitos. Como 

afirma Freire, “o diálogo é uma relação horizontal que nasce da matriz crítica e gera 

criticidade”201, oferecendo fundamentos para práticas educativas que promovam a 

cultura de paz através do respeito à diversidade e da valorização do conhecimento 

das educandas e dos educandos. 

O terceiro princípio é a práxis, que articula reflexão e ação transformadora. a 

educação teológica não se limita a transmissão de conhecimento teórico, mas busca 

capacitar as educandas e os educandos para a intervenção crítica e ética na 

realidade social. Como observa Luis Segundo, “a práxis é o critério de verdade da 

                                            
199

 GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber en su propio pozo: En el itinerario espiritual de un pueblo. Lima: 
CEP, 1984. p. 45. 

200
 COMBLIN, 1985, p. 156. 

201
 FREIRE, 1987, p. 92. 



73 

 

 

teologia”, indicando que a autenticidade da reflexão teológica se verifica em sua 

capacidade de promover a transformação social.202 

O quarto princípio é a solidariedade, que orienta a educação para o 

compromisso com os excluídos e oprimidos. Esta perspectiva alinha-se com a opção 

preferencial dos pobres, característica fundamental da teologia da libertação, 

oferecendo fundamentos éticos para uma educação que promova a justiça social e a 

cultura de paz. 

A educação teológica voltada para a paz desenvolve competências 

específicas que capacitem as educandas e os educandos para a construção de 

relações pacíficas e a transformação de realidades marcadas pela violência e 

exclusão. A primeira competência é a capacidade de análise crítica da realidade, 

que permite as educandas e os educandos compreender as causas estruturais dos 

conflitos e identificar possibilidades de transformação. 

A segunda competência é a habilidade de diálogo intercultural e inter-

religioso, fundamental em sociedades plurais e democráticas. Como destaca Küng, 

“não haverá paz entre as nações sem paz entre as religiões”, indicando a 

importância dessa competência para a construção da cultura de paz.203 

 A terceira competência é a capacidade de mediação de conflitos, que 

capacita as educandas e os educandos para a resolução pacífica de disputas e para 

a construção de consensos baseados na justiça e na verdade. Esta competência é 

uma aliança com os objetivos da educação para a cultura de paz promovendo 

alternativas a violência e ao autoritarismo. 

A quarta competência é o compromisso ético com a transformação social que, 

orienta as educandas e os educandos em direção à construção de uma sociedade 

mais justa e pacífica. Esta competência transcende o âmbito individual articulando o 

desenvolvimento pessoal e responsabilidade coletiva.  

3.3 INTERSECCIONALIDADE ENTRE ESPIRITUALIDADE, ÉTICA E CIDADANIA 

A abordagem integradora entre teologia e educação reconhece a 

interseccionalidade como categoria fundamental para compreender as múltiplas 

                                            
202

  SEGUNDO, 1985, p. 45. 
203

  KÜNG, 2005, p. 17. 



74 

 

dimensões da experiência humana. Esta perspectiva, embora tenha sido 

desenvolvida inicialmente nos estudos de gênero e raça, encontra na teologia latino-

americana um terreno fértil para a sua aplicação, especialmente na articulação entre 

espiritualidade, ética e cidadania. 

Interseccionalidade entre espiritualidade, ética e cidadania é central na 

proposta de mudança societária. Gutiérrez argumenta que “a espiritualidade cristã 

autêntica conduz inevitavelmente ao compromisso ético com a justiça e a 

participação cidadã”. 204 Esta perspectiva integrada oferece fundamentos para uma 

educação que forma, éticos e espiritualmente sensíveis. 

Como observa o documento sobre Educação para a Paz em Perspectiva 

Cristã, “as experiências religiosas, ambíguas e complexas potencialmente podem 

mobilizar tanto a construção da paz, quanto a propagação da intolerância e da 

violência”.205 Esta ambiguidade exige uma abordagem educativa cuidadosa que 

promova os aspectos construtivos da espiritualidade enquanto previne suas 

manifestações destrutivas. 

Espiritualidade como fonte de Energia Transformadora, para Sobrino, a 

espiritualidade compreendida não como fuga da realidade, mas como “seguimento 

de Jesus na história”206, constitui-se como fonte de energia transformadora que 

alimenta o compromisso ético e cidadão. Gutiérrez desenvolve o conceito de 

”espiritualidade da libertação”, caracterizada pela “contemplação e compromisso”.207 

Esta espiritualidade não se opõe ao engajamento social, mas o fundamental é o 

sustento, oferecendo sentido e direção para a ação transformadora. 

A espiritualidade educativa não se limita às práticas devocionais ou rituais, 

mas se manifesta através de valores como compaixão, solidariedade, justiça e paz. 

Como mostra o Portal et al., a espiritualidade pode ser entendida como “um 

instrumento para o desenvolvimento de um estado de paz interior e de uma cultura 

de paz”, constituindo-se como elemento fundamental na formação das educadoras e 

dos educadores.208 Nesta perspectiva permite estabelecer “conexões entre o estudo 

                                            
204

 GUTIÉRREZ, 1981, p. 34. 
205

  PONTIFÍCIO CONSELHO para o Diálogo Inter-religioso; Conselho Mundial de Igrejas. Educação 
para a paz num mundo multirreligioso: uma perspectiva cristã. Genebra: CMI, 2019. 

206
  SOBRINO, Jon. Espiritualidade da Libertação. São Paulo: Loyola, 1992, p. 23.  

207
  GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber em seu próprio poço. São Paulo: Loyola, 1984, p. 45.  

208
  PORTAL, Leda Lísia Franciosi et al. Educação e espiritualidade: tessituras para construção de 
uma cultura de paz. Caxias do Sul: UCS, 2019. p. 25. 



75 

 

 

da espiritualidade e da consciência humana como base à constituição dos processos 

educativos para a paz” de acordo com Silva.209 A integração da espiritualidade na 

educação não contradiz os princípios da laicidade, mas os enriquece ao incorporar 

dimensões da experiência humana que muitas vezes são negligenciadas pela 

educação convencional. 

A espiritualidade educativa promove o desenvolvimento da Inteligência 

espiritual que, para Silva, “contribui para a educação, para a paz, minimizando 

dinâmicas de patologias sociais, como discriminação e o racismo”.210 Esta dimensão 

da formação humana, compatível com as habilidades socioeconômicas, oferece 

ferramentas importantes para a construção de relações pacíficas.211 

A dimensão ética moral, por sua vez, encontra na tradição teológica critérios 

fundamentais para discernimento moral em situações complexas. A ética teológica 

não se baseia apenas em princípios abstratos, mas na “ética da responsabilidade” 

diante do sofrimento concreto das pessoas. Como observa Diederich Bonhoeffer, 

teólogo que enfrentou o regime nazista, “a estrutura da vida responsável tem duas 

determinantes: a vinculação da vida ao semelhante e a Deus, e a liberdade da 

própria vida”.212 

Esta ética da responsabilidade oferece fundamentos sólidos para a educação 

para a paz, oferecendo critérios para o discernimento moral que transcendem o 

relativismo ético e o fundamentalismo dogmático. A educação inspirada nesta 

perspectiva ética caracteriza-se pela promoção da Autonomia moral das educandas 

e dos educandos, capacitando-os e capacitando-as para decisões éticas sem 

contextos complexos e plurais. 

Como destaca Boff, “A ética da compaixão é o fundamento de uma cidadania 

ativa e transformadora”.213 Esta ética não se limita ao cumprimento de normas 

externas, mas emerge da sensibilidade ao sofrimento alheio e do compromisso com 

a superação. A integração desta perspectiva ética na educação contribui para a 

formação de cidadãos e cidadãs responsáveis e comprometidos com a justiça social. 

                                            
209

  PORTAL, 2019, p. 26.  
210

  PORTAL, 2019, p. 26.  
211

  SILVA, Luís Fernando. Inteligência espiritual e educação para a paz. Plura - Revista de Estudos 
de Religião, v. 13, n. 1, 2022. p. 118. 

212
  BONHOEFFER, Dietrich. Ética. São Leopoldo: Sinodal, 2020. p. 143. 

213
  BOFF, 2011, p. 29. 



76 

 

A ética teológica também oferece recursos para o enfrentamento de dilemas 

morais contemporâneos, como questões ambientais, tecnológicas e bioéticas. A 

Encíclica Laudato Si’ exemplifica como a reflexão teológica pode contribuir para o 

discernimento ético diante de desafios globais, oferecendo instrumentos valiosos 

para uma educação que forme cidadãos e cidadãs conscientes de sua 

responsabilidade planetária.214 

A cidadania, nesta perspectiva integradora, transcende a dimensão 

meramente jurídica ou política para assumir um caráter profético e transformador. O 

cidadão formado e a cidadã formada na perspectiva teológica libertadora é aquele e 

aquela que, como apresenta Libânio, “assume a responsabilidade pela construção 

de uma sociedade mais justa e fraterna, inspirado pelos valores do Reino de 

Deus”.215 Esta cidadania Profética caracteriza-se pela capacidade de denunciar as 

injustiças e anunciar alternativas baseadas na dignidade humana e na solidariedade. 

A formação da Cidadania Profética exige metodologias educativas que 

promovam a análise crítica da realidade, o desenvolvimento de propostas 

alternativas e a capacitação para ação transformadora. Como afirma Freire, “a 

educação libertadora é um ato de conhecimento e uma aproximação crítica da 

realidade”, oferecendo instrumentos para a formação de cidadãos e cidadãs 

conscientes e ativos.216 

A integração entre espiritualidade, ética e cidadania constitui o núcleo da 

abordagem teológica para a educação voltada à cultura de paz. Esta integração não 

se dá de forma mecânica ou superficial, mas através de uma síntese criativa que 

respeita a especificidade de cada dimensão enquanto as articula numa perspectiva 

holística de formação humana. 

 Boff ressalta que “a integração entre espiritualidade, ética e cidadania amplia 

o horizonte da educação, promovendo sujeitos capazes de agir na sociedade de 

forma crítica, solidária e pacífica”.217 Esta integração oferece alternativas às 

dicotomias que marcam muitas abordagens educativas, como a separação entre 

formação pessoal e social, entre desenvolvimento intelectual e ético, entre 

conhecimento técnico e sabedoria. 

                                            
214

  LAUDATO SI, 2015. 
215

  LIBÂNIO, 2001, p. 89. 
216

  FREIRE, 1987, p. 67. 
217

  BOFF, 2000, p. 29. 



77 

 

 

A abordagem integradora promove uma educação que reconhece a 

multidimensionalidade do ser humano, oferecendo instrumentos para o 

desenvolvimento integral da pessoa. Esta perspectiva alinha-se com os objetivos da 

educação para a paz, que busca formar sujeitos capazes de construir relações 

pacíficas e transformar realidades marcadas pela violência e exclusão. 

Como destaca o Pontifício Conselho para o Diálogo Inter-religioso, “a 

contribuição dos princípios e valores cristãos na formação de sujeitos e na promoção 

de processos de edificação da Paz oferece recursos valiosos para uma educação 

que articule desenvolvimento pessoal e compromisso social, formação intelectual e 

responsabilidade ética”.218 

3.3.1 Exemplos Práticos: Comunidades Eclesiais de Base e Educação Popular 

Cristã 

As Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), de acordo com Betto219, surgiram 

na América Latina na década de 1960, as CEBs como uma das experiências mais 

significativas de integração entre teologia e educação popular. Na década de 1980, 

Betto apresenta alguns dados estimados. Constituem pequenos grupos organizados 

em torno da paróquia ou capela, onde a reflexão teológica se articula diretamente 

com a análise da realidade social e a organização comunitária para a transformação 

das condições de vida.220 

Na década de 1980, Betto apresenta dados estimados conforme o CERIS, 

indicando que as CEBs reuniam milhares de pequenas comunidades em todo o 

território brasileiro. A metodologia das Comunidades Eclesiais de Base é descrita 

por Boff, que acompanhou de perto o desenvolvimento das CEBs, como “uma nova 

forma de ser igreja, onde o povo simples se torna sujeito de sua própria 

evangelização e de sua própria libertação”.221 

Conforme Boff, as comunidades eclesiais de base constituem um novo modo 

de ser igreja e de experimentar a salvação comunitariamente, configurando-se como 

“o lugar de encontro do povo oprimido e crente”, capazes de “reinventar a igreja” 

                                            
218

  PONTIFÍCIO CONSELHO, 2019. 
219

 BETTO, 1981, p. 7. 
220

 BETTO, 1981, p. 15. 
221

 BETTO, 1981, p. 32. 



78 

 

através de uma verdadeira “eclesiogênese”, a partir da fé do povo.222 Esta 

experiência demonstra como a reflexão teológica pode inspirar práticas educativas 

genuinamente transformadoras. 

Como define Frei Betto, “são comunidades porque reúnem pessoas que 

pertencem à mesma igreja e moram na mesma região. Motivadas pela fé, essas 

pessoas vivem uma comum-união em torno de seus problemas de sobrevivência, de 

melhores condições de vida e de anseios e esperanças libertadoras”.223 

 A experiência metodológica educativa das CEBs caracterizava-se pela 

horizontalidade das relações, pela valorização do saber popular e pela articulação 

entre a fé e a vida. Como observa Betto, “nas CEBs, o povo descobriu que podia ler 

a Bíblia com seus próprios olhos e encontrar nela respostas para seus problemas 

concretos”.224 Esta metodologia educativa promoveu não apenas o crescimento 

espiritual, mas também o desenvolvimento da consciência crítica e da capacidade 

organizada das comunidades. 

Nas CEBs, a metodologia educativa baseava-se no “ver-julgar-agir”, que 

articula a análise da realidade (ver) com a reflexão teológica (julgar) e o 

compromisso transformador (agir). Esta metodologia oferece instrumentos valiosos 

para educação crítica que capacite as pessoas estudantes a analisarem criticamente 

as estruturas sociais e a desenvolver alternativas transformadoras. 

O “ver” implica análise criteriosa da realidade social, política e econômica, 

identificando as causas estruturais dos problemas enfrentados pela comunidade, ou 

“Julgar” envolve a reflexão teológica sobre esta realidade a luz da fé cristã, 

buscando discernir os sinais dos tempos e os apelos de Deus na história. O “agir” 

concretiza-se no compromisso transformador, na organização comunitária e na luta 

para mudanças estruturais. 

A metodologia promove uma educação integral que articula formação 

intelectual, desenvolvimento espiritual e compromisso social. Como destaca Santos 

e Gonçalves, as CEBs são compreendidas como movimentos sociais que 

                                            
222

 BOFF, 1977, p. 32. 
223

 BETTO, 1981, p. 16. 
224

 BETTO, 1981, p. 16. 



79 

 

 

influenciaram o caráter crítico e combativo de seus participantes, demonstrando a 

viabilidade da articulação entre fé e compromisso social.225 

 O impacto educativo da CEBs transcendeu o âmbito religioso, contribuindo 

para a formação de lideranças comunitárias, para o desenvolvimento da consciência 

crítica e para a organização de movimentos sociais comprometidos com a 

transformação da realidade. Como observam estudos sobre as CEBs na região do 

Xingu, “muitas lideranças formadas a partir desta perspectiva educacional atuam até 

os dias de hoje no setor educacional e movimentos sociais da região”.226 

O processo formativo no âmbito informal das CEBs objetivava ”lançar 

lideranças de comunidades e de pastorais sociais para que a atuação dos leigos 

pudesse ir além do campo eclesial, através da inserção nos conselhos de controle 

social, movimentos sociais e populares em defesa da vida e dos direitos humanos e 

ambientais”.227 Esta perspectiva demonstra como a educação teológica pode 

contribuir para a formação da cidadania ativa e participativa. 

As CEBs exerceu “um papel significativo na construção do processo de 

educação na região do Xingu. Muitas organizações são fruto desta experiência da 

CEBs junto aos sindicatos, às associações de bairro, às pastorais sociais e aos 

sujeitos do campo e à juventude”.228 Este legado evidencia a fecundidade da 

articulação entre teologia e educação popular para o desenvolvimento comunitário. 

A experiência das CEBs oferece lições valiosas para a educação 

contemporânea voltada à cultura de paz, demonstrando como valores teológicos 

podem inspirar práticas educativas que promovam a justiça social, a participação 

democrática e a resolução pacífica de conflitos. A metodologia participativa da 

CEBs, baseada no diálogo e na valorização dos saberes populares, oferece 

alternativas às abordagens educativas autoritárias e excludentes. 

A Educação Popular Cristã, inspirada na metodologia das CEBs e na 

pedagogia freiriana, desenvolveu-se como uma proposta educativa que integra os 

                                            
225

  SANTOS, Dulcinéia; GONÇALVES, Luciane. Movimentos Sociais e Educação: mútuas 
influências. Belo Horizonte: UEMG, 2013,p.196.  
 

226
  SOUZA, César Martins de; CABRAL, José Neura Azevedo; CASTRO, Weverton. As 
Comunidades Eclesiais de Base e sua atuação na educação na Diocese do Xingu. Itinerarius 
Reflectionis , Jataí-GO, v. 4, 2021, p. 01-18, (Documento eletrônico). 

227
 SOUZA, CABRAL, CASTRO,2021, p.01-18. 

228
 SOUZA, CABRAL, CASTRO,2021, p.01-18. 



80 

 

princípios da educação popular com os valores cristão de justiça e solidariedade. 

Essa modalidade educativa caracteriza-se pela opção preferencial pelos pobres, 

pela metodologia participativa e pela articulação entre educação e reforma social. 

Carlos Rodrigues Brandão define esta proposta como “uma educação que 

nasce do povo, com o povo e para o povo, inspirada nos valores do Evangelho e 

comprometida com a construção do Reino de Deus na história”.229 A educação 

popular cristã desenvolve-se em diversos espaços: escolas comunitárias, centro de 

formação, movimentos sociais e organizações não-governamentais que assumem 

explicitamente as inspirações cristãs em sua ação educativa. 

Um exemplo significativo desta articulação encontra-se na experiência do 

Movimento de Educação de Base (MEB), criado pela Conferência Nacional dos 

Bispos do Brasil (CNBB) na década de 1960. O MEB desenvolveu uma metodologia 

de alfabetização conscientizadora que articula o aprendizado da leitura e escrita com 

análise crítica da realidade social. Apresenta Osmar Fávero, “o MEB representou 

uma síntese criativa entre os princípios da educação popular e os valores cristãos de 

justiça social”.230 

A educação popular Cristã fundamenta-se em princípios que articulam a 

pedagogia crítica de Paulo Freire com valores teológicos da libertação, “o primeiro 

princípio é a opção preferencial pelos pobres, que orienta toda a ação educativa em 

direção aos excluídos e marginalizados”.231 Esta opção não constitui mero 

assistencialismo, mas compromisso ético com a transformação das estruturas em 

geral, pobreza e exclusão. 

O segundo princípio é a metodologia participativa, que reconhece as 

educandas e os educandos como sujeitos de sua própria educação e 

transformação.232 Esta metodologia valoriza o saber popular, promove o diálogo e 

estimula a participação ativa das educandas e dos educandos na construção do 

conhecimento e na análise da realidade. 

 O terceiro princípio é a articulação entre a fé e a vida, que busca superar as 

dicotomias entre o sagrado e o profano, entre espiritualidade e compromisso social. 

                                            
229

 BRANDÃO, 1984, p. 71. 
230

  FÁVERO, Osmar. Uma pedagogia da participação popular. São Paulo: Autores Associados, 
2006. p. 134. 

231
  FREIRE, 1987, p. 32-34. 

232
  FREIRE, 1987, p. 68-69. 



81 

 

 

A Educação Popular Cristã promove uma espiritualidade encarnada, que encontra 

Deus na história e no compromisso com os pobres e oprimidos. 

O quarto princípio é a práxis transformadora que articula reflexão e ação, 

contemplação e compromisso.233 A Educação Popular Cristã não se limita a 

transmissão de conhecimentos, mas busca capacitar as educandas e os educandos 

para intervenção crítica e ética na realidade social. 

De acordo com as experiências contemporâneas de Educação Popular Cristã, 

a Pastoral da Terra, desenvolvida pela Igreja Católica no Brasil, constitui outro 

exemplo relevante de integração entre teologia e educação para a transformação 

social.234 Esta pastoral articula a formação teológica com a educação política dos 

trabalhadores rurais, promovendo consciência sobre o direito à terra e a organização 

da luta pela reforma agrária.235 Como observa José de Souza Martins, “a Pastoral da 

Terra conseguiu articular a mística cristã com a luta concreta pela terra, criando uma 

síntese poderosa entre fé e compromisso social”.236 

Experiências contemporâneas de Educação Popular Cristã podem ser 

observadas em diversas iniciativas na América Latina que buscam articular os 

princípios freirianos com valores teológicos.237 Núcleos e cátedras dedicadas ao 

pensamento de Paulo Freire, desenvolvidos em vários países da América Latina, 

representa uma tentativa contemporânea de sistematizar os princípios da Educação 

Popular Cristã em nível de educação superior.238 Esta proposta busca formar 

intelectuais orgânicos comprometidos com o desenvolvimento social, articulando o 

rigor acadêmico com o compromisso popular . 

                                            
233

  FREIRE, 1987, p. 77-78. 
234

  ALMEIDA, Antônio Alves de. A mística na luta pela terra. Revista NERA , Presidente Prudente, 
ano 8, n. 7, pág. 22-34, jul./dez. 2005. 

235
  COELHO, Fabiano. A prática da mística e a luta pela terra no MST . 2010. Dissertação 
(Mestrado em História) – Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, 2010. 

236
  MARTINS, José de Souza. Os camponeses e a política no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1995. p. 
167. 

237
  BEISIEGEL, Celso de Rui. Educação popular e ensino superior em Paulo Freire. Educação e 
Pesquisa , São Paulo, v. 44, 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ep/a/FhjhGmrntstyyG3yGmKdCCP/. Acesso em: 06 out. 2025. 

238
  MITRANY, Victoria Ojalvo. Paulo Freire e a educação superior que a América Latina 
necessita. Atenas, Cuba, v. 50, p. 1-16, abr./jun. 2020. Disponível em: 
https://mediacionartistica.org/wp-content/uploads/2020/04/paolo-freire-y-la-educacic3b3n-superior-
que-america-latina-necesita.pdf . Acesso em: 06 out. 2025. 



82 

 

As escolas comunitárias desenvolvidas em periferias urbanas e áreas rurais 

também exemplificam a integração entre a teologia e a educação.239 Estas escolas, 

muitas vezes vinculadas a paróquias e movimentos sociais cristãos, desenvolvem 

uma pedagogia da esperança que articula a formação acadêmica com a educação 

em valores e desenvolvimento comunitário. Para Pedro Demo, “essas escolas 

representam uma alternativa educativa que consegue articular qualidade acadêmica 

com compromisso social e inspiração ética”.240 

A integração entre a teologia e a educação exemplificada nessas experiências 

concretas demonstra a viabilidade e a fecundidade de uma abordagem educativa 

que não dissocia formação intelectual de compromisso social, nem desenvolvimento 

pessoal de transformação coletiva, simultaneamente a crítica das injustiças, 

propositiva de alternativas, sustentada por valores transcendentes que motivem e 

orientem a ação transformadora. 

3.3.2 Educação Luterana e Cultura de Paz: Práticas Educativas da IECLB no 

Contexto Brasileiro 

A educação luterana, enquanto expressão da Igreja Cristã Evangélica 

Luterana do Brasil consolida um modelo pedagógico integrador que articula fé, ética 

e compromisso social. Desde a reforma protestante do século XVI, a tradição 

luterana valoriza a educação como instrumento de transformação comunitária e 

promoção da cidadania, princípios refletidos em suas diretrizes institucionais.241 

No contexto brasileiro, a IECLB estrutura suas ações educativas em quatro 

eixos principais: projeto de valores e convivência, espiritualidade ecumênica, 

serviços comunitários e formação docente. Essas iniciativas alinhadas ao Plano de 

Educação Cristã Contínua242, demonstra como a confessionalidade luterana 

contribui para um ambiente escolar inclusivo e pacífico, integrando teologia, 

pedagogia e justiça social. 

                                            
239

  STRECK, Danilo R. A educação popular e a (re)construção do público: há fogo sob as brasas? 
Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 32, maio/ago. 2006, p. 272-284. 

240
  DEMO, Pedro. Participação é conquista. São Paulo: Cortez, 1993. p. 89. 

241
  IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Diretrizes da Política 
Educacional da IECLB. Porto Alegre: IECLB, 2003. p. 4. 

242
  IECLB, 2011, p. 9. 



83 

 

 

A experiência educativa luterana no Brasil caracteriza-se pela busca de 

equilíbrio entre identidade convencional e abertura ecumênica, entre formação 

acadêmica e compromisso social, entre tradição teológica e inovação pedagógica. 

Como observa a Constituição da IECLB (artigo 3º), a educação é compreendida 

como ferramenta para “promover a, a justiça e o amor na sociedade”.243 

Conforme o Projeto de Educação em Valores e Convivência, a IECLB 

incentiva em suas escolas e comunidades projetos pedagógicos que trabalham 

temas como reconciliação, perdão, solidariedade e justiça social, articulados a 

eventos como a Semana da Paz e a Semana da Reforma.244 São promovidas 

durante essas atividades, rodas de conversas, oficinas e resolução de conflitos e 

atividades de integração entre as e os estudantes de diferentes origens, enfatizando 

o respeito à diversidade.245 

Essas estão alinhadas às diretrizes da política educacional da IECLB, de 

acordo com a Constituição da IECLB. Art. 3º, que destaca a educação como 

ferramenta para “promover a paz, a justiça e o amor na sociedade”.246 Um exemplo 

é o uso da liturgia luterana, com seus momentos de confissão e perdão, como base 

na dinâmica que restaura relações interpessoais no ambiente escolar.247 

 Os projetos educacionais da IECLB caracterizam-se pela integração entre 

formação acadêmica e desenvolvimento de valores, promovendo ambientes 

escolares onde a diversidade é valorizada e os conflitos são abordados como 

oportunidade de crescimento e aprendizagem. Esta perspectiva alinha-se com os 

objetivos da educação para a cultura de paz oferecendo instrumentos concretos 

para a construção de relações harmoniosas e respeitosas. 

A metodologia utilizada nesses projetos baseia se na Pedagogia do cuidado e 

na ética Luterana da responsabilidade, promovendo o desenvolvimento de 

competências socioemocionais essenciais para convivência pacífica. como destaca 

a IECLB, “Tais iniciativas não são atividades isoladas, mas parte do currículo 

                                            
243

  IECLB. Constituição da IECLB. Porto Alegre: IECLB, 2025, Art. 3º. 
244

 PORTAL LUTERANOS. Paz. Palavr@ção on-line 17. Junho de 2014. Disponível 
em:  https://legado.luteranos.com.br/textos/paz. Acesso em 20 abr. 2025. 

245
 IECLB, 2003, p. 5. 

246
 IECLB, 2025, Art. 3º. 

247
 ADAM, Júlio Cézar. A Reforma da Missa por Martin Lutero: princípios para o fazer litúrgico no 
contexto brasileiro 500 anos depois. ATeo, Rio de Janeiro, v. 23, n. 62, p. 434-454, 2019, p. 438. 

https://legado.luteranos.com.br/textos/paz


84 

 

escolar, vinculando teoria e prática para promover a vivência concreta da 

solidariedade”.248 

Cultivo da espiritualidade e do diálogo inter-religioso nas escolas vinculadas à 

IECLB promovem momentos de devocionais abertos à comunidade, nos quais se 

discutem valores cristãos universais, como amor ao próximo, a justiça e a 

tolerância.249 Esses espaços, porém, não se limitam ao proselitismo: respeitam a 

pluralidade religiosa e fomentam o diálogo ecumênico, conforme estabelece o artigo 

5º da Constituição da IECLB.250 

A abordagem ecumênica da IECLB se reflete também na integração das e 

dos estudantes de diferentes crenças em atividades conjuntas, como corais inter-

religiosos e projetos artísticos.251 Essa perspectiva está em sintonia com a Lei de 

Diretrizes e Bases da educação nacional, a (LDB 9394/96) (Resolução CNE/CEB nº 

7, de 14 de dezembro de 2010. Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino 

Fundamental de 9 anos. Art. 6º), que assegura o respeito à diversidade cultural e 

religiosa nas escolas.252 

O diálogo inter-religioso promovido nas instituições educacionais da IECLB 

não constitui relativização da fé cristã, mas reconhecimento da dignidade das 

diferentes tradições religiosas e da necessidade de construir pontes de 

entendimento e cooperação. Esta perspectiva alinha-se com a proposta de Hans 

Küng sobre ética global, oferecendo fundamentos para uma educação que promova 

a tolerância e o respeito à diversidade. 

A espiritualidade cultivada nas escolas luteranas caracteriza-se pela 

integração entre contemplação e ação, entre formação pessoal e compromisso 

social. como observa a IECLB, “os encontros formativos abordam temas como, em 

escuta ativa e justiça restaurativa”, sempre fundamentado nos princípios teológicos 

da graça luterana e reconciliação.253 

                                            
248

 IECLB. 2003, p. 6. 
249

 PORTAL LUTERANOS. Missão - Compromisso com a Paz. Disponível 
em: https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-compromisso-com-
a-paz. Acesso em 20 abr. 2025. 

250
 IECLB, 2025, Art. 5º.  

251
 IECLB, 2025, p. 23. 

252
 BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 7, de 14 de dezembro de 
2010. Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino Fundamental de 9 anos. Art. 6º. 

253
 IECLB, (PECC), 2011, p. 24. 

https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-compromisso-com-a-paz
https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-compromisso-com-a-paz


85 

 

 

Diante do projeto de serviço comunitário e justiça social, inspirada pela ética 

luterana do serviço, incentiva ações como campanhas de arrecadação, visitas a 

asilos e voluntariado em áreas vulneráveis.254 Esclarece a IECLB que tais iniciativas 

não são atividades isoladas, mas parte do currículo escolar, vinculando teoria e 

prática para promover a “vivência concreta da solidariedade”.255 

O documento Nossa Fé, Nossa Vida reforça que o compromisso social é 

expressão da fé cristã, alinhando-se aos princípios da educação integral defendidos 

pelo Conselho Nacional de Educação.256 Um estudo da Rede Sinodal de Educação 

destaca que estas práticas combatem a privatização do ensino e resgatam caráter 

público nas escolas comunitárias.257 

Os projetos de serviços comunitários desenvolvidos pelas escolas luteranas 

caracterizam-se pela articulação entre informação acadêmica e responsabilidade 

social, promovendo o desenvolvimento da consciência crítica e do compromisso 

ético das e dos estudantes. Esta perspectiva contribui para a formação de cidadãos 

e cidadãs conscientes de sua responsabilidade social e comprometidos com a 

construção de uma sociedade mais justa. 

 A metodologia utilizada nestes projetos baseia-se na experiência concreta do 

serviço aos necessitados e as necessitadas, promovendo o desenvolvimento da 

empatia, da solidariedade e do senso de justiça. Como declara a IECLB, “o serviço 

ao próximo é compreendido não como caridade assistencialista, mas como 

expressão concreta da fé e compromisso com a transformação das estruturas 

injustas”.258 

A formação das educadoras e dos educadores com base teológica, inspirada 

na IECLB-PECC, investe em formação continuada docente, com ênfase em 

mediação de conflitos, pedagogia do cuidado e ética cristã.259 Conforme a Diretriz da 

IECLB, os encontros formativos abordam temas como empatia, escuta ativa e justiça 

                                            
254

 PORTAL LUTERANOS. Diretrizes da Política Educacional da IECLB. Disponível 
em: https://legado.luteranos.com.br/conteudo/diretrizes-da-politica-educacional-da-ieclb. Acesso 
em 20 abr. 2025.  

255
 IECLB, 2003, p. 6. 

256
 IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Nossa Fé – Nossa Vida: Guia 
da vida comunitária na IECLB. 8ª ed. São Leopoldo: Editora Sinodal, 2011. p. 9. 

257
 STRECK, WACHS, 2008, p. 190. 

258
 IECLB, 2003, p. 7. 

259
 IECLB (PECC), 2011, p. 24. 

https://legado.luteranos.com.br/conteudo/diretrizes-da-politica-educacional-da-ieclb


86 

 

restaurativa, sempre fundamentados nos princípios teológicos da graça luterana e 

reconciliação.260 

Essa capacitação é supervisionada pelo Conselho da Igreja, que, conforme o 

artigo 66 de sua Constituição, garante a coerência doutrinária e pedagógica nas 

escolas, apresentado pela Constituição da IECLB no Art. 66.261 

A Resolução CNE/CEB nº 4/2010, que define as Diretrizes Curriculares 

Nacionais, respalda essa integração entre formação docente e valores sociais.262 

A formação das educadoras e dos educadores na perspectiva luterana 

caracteriza-se pela integração entre competência técnica e compromisso ético, entre 

rigor acadêmico e sensibilidade pastoral. Esta formação busca capacitar as 

educadoras e os educadores não apenas para a transmissão de conhecimentos, 

mas para o acompanhamento integral das e dos estudantes em seu 

desenvolvimento humano. 

Como observa Adam, a liturgia luterana, com seus ritos de confissão, perdão 

e comunhão, inspira práticas pedagógicas que valorizam a reflexão crítica e a 

restauração dos vínculos.263 Conforme a IECLB, “nas escolas as e os estudantes, as 

professoras e os professores são incentivados a debater e refletir sobre como esses 

valores se aplicam ao cotidiano, seja no combate ao bullying, seja na promoção do 

diálogo”.264 

A liturgia luterana oferece recursos valiosos para educação voltada à 

pedagogia da não-violência, através de seus elementos de confissão, perdão e 

reconciliação. Adam, destaca com “a liturgia luterana, com seus ritos de confissão, 

perdão e comunhão, inspira para práticas pedagógicas que valorizam a reflexão 

crítica e a restauração dos vínculos.265 

Essa abordagem dialoga com o Parecer da CNE/CEB nº 7/2010 que enfatiza 

a importância de currículos que integrem dimensões éticas e cognitivas.266 A música 

                                            
260

 IECLB, 2003, p. 5. 
261

 IECLB, 2025, Art. 66.  
262

  BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 4, de 13 de julho de 2010. 
Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais para a Educação Básica. Art. 3º. 

263
  ADAM, 2019, p. 442. 

264
  IECLB (PECC), 2011, p. 22. 

265
  ADAM, 2019, p. 442. 

266
  BRASIL. 2010, p. 34. 



87 

 

 

sacra, por exemplo, é utilizada não apenas como expressão religiosa, mas como 

ferramenta de desenvolvimento estético e emocional.267 

A integração da prática litúrgica na educação luterana não constitui 

catequização, mas utilização pedagógica de elementos simbólicos e rituais que 

promovam valores de paz, perdão e reconciliação. Esta perspectiva oferece 

instrumentos valiosos para a mediação de conflitos e para a construção de 

ambientes escolares acolhedores e restaurativos. 

Na perspectiva da IECLB, as e os estudantes e as professoras e os 

professores são incentivados a debater e refletir sobre como esses valores se 

aplicam ao cotidiano, seja no combate ao bullying, seja na promoção do diálogo.268 

Esta metodologia promove o desenvolvimento da consciência ética e da capacidade 

de reflexão crítica sobre os desafios da convivência humana. 

A avaliação na perspectiva da educação luterana evidencia que a construção 

da paz requer uma abordagem holística, combinando espiritualidade, ética e 

engajamento social. Seus projetos, desde a mediação de conflito até o voluntariado, 

demonstram como as instituições confessionais podem contribuir para uma 

sociedade mais justa, sem abandonar os seus fundamentos teológicos.269 

 A experiência brasileira da IECLB, para Streck e Wachs, oferece insights 

valiosos para debates globais sobre educação e cidadania, mostrando que “a fé e a 

razão, quando articuladas criticamente, fortalecem democracias e combatem as 

desigualdades”.270 Esta experiência demonstra a viabilidade da integração entre 

confessionalidade e compromisso social, entre identidade religiosa e abertura 

ecumênica. 

Os resultados obtidos pelas escolas luteranas no Brasil indicam que a 

articulação entre os valores teológicos e a educação pode contribuir efetivamente 

para a formação de ambientes escolares passivos e inclusivos.271 Esta experiência 

oferece lições valiosas para outras instituições educativas demonstrando que 

                                            
267

 SÍNODO RIO DOS SINOS. XXX Concílio da IECLB. Boletim Informativo, novembro de 2016, p. 
5. 

268
 IECLB, 2011, p. 22. 

269
 IECLB, 2003, p.4. 

270
 STRECK; WACHS, 2008, p. 182. 

271
 IECLB, 2011, p. 24. 



88 

 

valores teológicos podem inspirar práticas pedagógicas transformadoras sem 

comprometer os princípios da laicidade.272 

A avaliação da experiência luterana brasileira revela que a educação 

profissional, quando orientada por princípios de abertura, diálogo e compromisso 

social, pode oferecer contribuições significativas para a construção de uma 

educação para a paz. Esta perspectiva constitui exemplos pragmáticos de como a 

integração entre a teologia e a educação pode ser realizada de forma respeitosa à 

diversidade e contributiva para a transformação social.273 

                                            
272

  BRASIL, 2010, Art. 3º. 
273

  SÍNODO RIO DOS SINOS. Relatório Anual 2016. São Leopoldo: Sínodo Rio dos Sinos, 2016, p. 
5. 



 

4 PRÁTICAS E EXPERIÊNCIAS DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ 

A educação para a paz, apresentada por Proença, configura-se como uma 

abordagem pedagógica fundamental que transcende a simples ausência de 

violência, constituindo um processo sistemático e multidimensional orientado para a 

formação de uma cultura de paz.274 Como já foi dito anteriormente, o contexto 

contemporâneo do Brasil, demanda urgência diante do crescimento alarmante de 

violência escolar, que registrou aumento de 254% entre 2013 e 2023, exigindo 

respostas educativas preventivas e restaurativas de soluções meramente reativas ou 

punitivas, orientando-se práticas transformadoras e preventivas. 

Este capítulo fundamenta-se na compreensão de que a educação para a paz 

não constitui apenas uma disciplina adicional ao currículo escolar, mas uma 

perspectiva transversal que deve permear toda a experiência educativa. Essa 

abordagem holística reconhece que a construção da paz é um processo complexo 

que envolve múltiplas dimensões da formação humana, desde o desenvolvimento de 

competências socioemocionais até a promoção de valores éticos e democráticos. 

Como observa Jares, “a educação para a paz é uma filosofia de vida que se 

traduz em uma atitude ante a vida é uma metodologia de ação que se orienta para 

despertar a preocupação pelo bem comum e realizar a práxis da paz”.275 Essa 

definição evidencia que a educação para a paz transcende metodologias específicas 

para constituir-se como uma forma de compreender e transformar as relações 

humanas e sociais. 

Será abordada a análise de três experiências robustas para a educação para 

a paz que demonstram a visibilidade e efetividade de programas e metodologias 

participativas e princípios pedagógicos críticos. Os casos selecionados - Programa 

de Educação para a Paz do Coletivo Cultural Fora da Caixa, Enabling University 

Peace Education Project (EUPE) e Projeto Bandeira da Paz. Representam 

diferentes contextos e abordagens, oferecendo um panorama abrangente das 

                                            
274

  PROENÇA, Regina M. Gomes de. Educação para a Paz: Fundamentos e Aplicações Práticas. 
[S.l.]: Hotmart, 2024. Ebook, p. 15. 

275
  JARES, 2002, p. 156. 



90 

 

possibilidades de implementação da educação para a paz em escala local, nacional 

e internacional.276 

A fundamentação teórica baseia-se nas cinco práticas pedagógicas 

integradas da paz sistematizadas por Salles Filho e utilizadas por Proença: 

Pedagogia dos Valores Humanos, dos Direitos Humanos, da Conflitologia, da 

Ecoformação e das Vivências/Convivências.277 

Na perspectiva de Regina Proença, idealizadora e coordenadora do Coletivo 

Cultural Fora da Caixa, “ainda chegaremos à brilhante conclusão de que a educação 

para a paz é uma necessidade, não é luxo e nem perda de tempo”.278 Essa 

afirmação reflete a importância crescente de iniciativas que promovam valores 

pacíficos e desenvolva a competência socioemocional em crianças e jovens, 

especialmente aqueles em situação de vulnerabilidade social.279 

A perspectiva de Proença dialoga com as contribuições de Montessori, que já 

no início do século XX afirmava que “as pessoas educam para a competição e este 

é o princípio de qualquer guerra. Quando educarmos para cooperar e sermos 

solidários uns com os outros, neste dia, estaremos a educar para a paz”. 280 

A relevância desta abordagem intensifica-se quando consideramos os dados 

alarmantes sobre violência escolar no Brasil. O crescimento dos casos registrados 

em evidência não apenas a magnitude do problema, mas também a urgência de 

práticas educativas que abordem as causas estruturais da violência e promovam 

alternativas baseadas no diálogo, na justiça e na solidariedade. 

A educação para a paz para o Planeta Paz envolve “ensinar-aprender-

assimilar-integrar em Si-Mesmo “conhecimentos sobre o amor e a paz, a justiça, não 

violência, a democracia, os direitos humanos e a cidadania altruísta.281 Esse 

processo educacional visa promover uma pedagogia da não-violência na sociedade, 

nas relações humanas, transformando não apenas indivíduos, mas também os 

contextos comunitários onde estão inseridos. 

                                            
276

 PROENÇA, 2025, p.23. 
277

 SALLES FILHO, 2019, pág. 368. 
278

 PROENÇA, 2025, p.23 
279

 GOLEMAN, Daniel. Inteligência emocional: a teoria revolucionária que redefine o que é 
inteligente . Rio de Janeiro: Objetiva, 2006, p. 89. 

280
 MONTESSORI, 2004, p. 79. 

281
 PLANETA PAZ. A Educação para a Paz Social. 2024, p. 8. 



91 

 

 

Esta percepção alinha-se com a perspectiva freireana de que a educação é 

sempre um ato político e ético, capaz de reproduzir ou transformar as estruturas 

sociais existentes. Baseia-se na compreensão de que as práticas educativas para a 

paz devem ser sistemáticas, intencionais e fundamentadas em marcos teóricos 

sólidos. 

Como destaca Adams, “a educação para a paz requer metodologias 

específicas que contemplam não apenas a transmissão de conhecimento sobre paz, 

mas principalmente a vivência de valores e práticas que promovam relações 

pacíficas e justas”.282 

O capítulo organiza-se em torno da análise de experiências concretas que 

demonstram a viabilidade, e eficácia da educação para paz em diferentes contextos, 

onde busca identificar elementos fundamentais para a implementação bem-sucedida 

de programas educativos voltados para a paz, oferecendo subsídios teóricos e 

práticos para as educadoras e os educadores, gestores e gestoras e formadores e 

formadoras de políticas públicas. 

4.1 FUNDAMENTOS TEÓRICOS DA EDUCAÇÃO PARA A PAZ EM BASE 

CONCEITUAL E HISTÓRICA 

Para Vieira e Dittrich, “a educação para a paz fundamenta-se em diferentes 

correntes pedagógicas e envolvimentos sociais, incorporando contribuições de 

pensadores como John Dewey, Maria Montessori e Mahatma Gandhi”.283 Esta 

fundamentação teórica múltipla reflete a natureza interdisciplinar da educação para a 

paz, que articula conhecimento da pedagogia, psicologia, sociologia, filosofia e 

estudo sobre conflitos para desenvolver abordagens educativas transformadoras. 

A perspectiva histórica da educação para a paz revela sua evolução desde as 

primeiras iniciativas pacifistas do século XX até as abordagens contemporâneas 

fundamentadas na educação para a paz. Como observa Harris, “a educação para a 

paz emergiu como uma resposta educativa às tragédias das guerras mundiais, mas 

                                            
282

 ADAMS, David. UNESCO Culture of Peace Programme. Paris: UNESCO, 2010, p. 67. 
283

 VIEIRA; DITTRICH, 2023, p. 25. 



92 

 

gradualmente ampliou seu escopo para abordar múltiplas formas de violência 

estrutural, cultural e direta”.284 

Para Dewey, “para que o princípio da educação integral aconteça, é preciso 

que as escolas atendam a todas as dimensões do desenvolvimento humano, a fim 

de que ocorra aprendizagem significativa e desenvolvimento social”.285 Esta 

compreensão da educação integral alinha-se com os princípios da educação para a 

paz, que busca formar sujeito capaz de construir relações harmoniosas e 

transformar realidades sociais marcadas pela violência e exclusão. A proposta 

deweyana de educação democrática oferece fundamentos importantes para a 

práticas educativas que promovam a participação, o diálogo e a responsabilidade 

social. 

Maria Montessori contribuiu decisivamente para a fundamentação da 

educação para a paz através de sua compreensão da criança como” construtora da 

paz”. Conforme Montessori, “a educação é a arma mais poderosa que se pode usar 

para mudar o mundo”, perspectiva que orienta práticas educativas que reconhecem 

o potencial transformador da educação desde a primeira infância.286 

A influência de Mahatma Gandhi na educação para a paz manifesta-se 

através de seus princípios de não-violência (ahimsa) e busca da verdade 

(satyagraha), que fundamentam metodologias educativas baseadas no diálogo, na 

resolução pacífica de conflitos e na mudança societária. Como destaca Patel, “a 

pedagogia gandhiana oferece instrumentos práticos para a formação de sujeitos 

comprometidos com a justiça social e não-violência”.287 

No Brasil, um marco institucional importante foi estabelecido em 2018. 

Conforme Vieira e Dittrich, quando o estado brasileiro celebrou, por meio da Lei De 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9394/96), o compromisso de o 

sistema de ensino nacional promover a cultura de paz.288 Este compromisso 

representa um avanço significativo na institucionalização da educação para a paz, 

                                            
284

  HARRIS, Ian M.; MORRISON, Mary Lee. Peace Education. 3. ed. Jefferson: McFarland & 
Company, 2013, p. 45. 

285
  DEWEY, John apud SECRETARIA DE EDUCAÇÃO DO CEARÁ. Círculos de diálogo e cultura de 
paz. 2022, p. 18. 

286
  MONTESSORI, 2004, p. 134. 

287
  PATEL, Sujata. Gandhi's educational philosophy and peace education. Peace Review, v. 28, n. 1, 
2016; p. 78. 

288
  VIEIRA; DITTRICH, 2023, p. 35. 



93 

 

 

embora a sua efetivação ainda encontre obstáculos relacionados às condições 

culturais brasileiras. A aprovação posterior da Política Nacional de Promoção da 

Cultura de Paz nas Escolas PL (1482/2023) reforça este compromisso institucional, 

oferecendo marcos legais mais específicos para a implementação de práticas 

educativas voltadas à paz.289 

A base conceitual da educação para a paz no Brasil dialoga com a tradição 

da educação popular desenvolvida por Paulo Freire e seus continuadores. Como 

observa Brandão, “a educação popular brasileira ofereceu instrumentos 

metodológicos fundamentais para a educação para a paz, especialmente através da 

valorização do diálogo, da problematização da realidade e da formação da 

consciência crítica.290 

As Cinco Pedagogias Integradas da Paz fundamentadas na teoria da 

educação para a paz, baseiam-se em 5 dimensões pedagógicas fundamentais. 

Estas cinco pedagogias constituem um marco teórico-metodológico integrado que 

contempla múltiplas dimensões da formação humana. Como observa Sales Filho, 

“formam um cenário complexo integrador, onde cada elemento se conecta aos 

demais refletindo ideias gerais que precisam ser repensadas considerando 

diferentes faixas etárias, contextos escolares e sempre soube a perspectiva dupla, 

micro e macro”.291 

Pedagogia dos Valores Humanos, enfocando “[...] o desenvolvimento de 

valores como solidariedade, generosidade e respeito às diferenças, baseados na 

escuta e no diálogo”292 Esta primeira dimensão fundamenta-se na compreensão de 

que os valores, não se transmitem de forma mecânica, mas se constroem através de 

experiências significativas e reflexão crítica. Como destaca Puig, “a educação em 

valores deve promover o desenvolvimento da autonomia moral e da capacidade de 

reflexão ética sobre as ações humanas”.293 

Pedagogia dos Direitos Humanos “que promove a compreensão e a vivência 

dos direitos fundamentais como base para relações sociais justas”.294 Esta dimensão 

articula-se com educação em Direitos Humanos desenvolvidas no Brasil a partir da 
                                            
289

  PATEL, 2016, p. 78. 
290

  BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação popular. São Paulo: Brasiliense, 2008, p.19. 
291

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 
292

  PROENÇA, 2024, p. 29. 
293

  PUIG, 2004, p. 78. 
294

  PROENÇA, 2024, p. 30. 



94 

 

redemocratização, oferecendo instrumentos para a formação da cidadania ativa e 

responsável. Conforme Candau, “a educação em Direitos Humanos visa formar 

sujeitos de direito, capazes de reconhecer, respeitar e promover os direitos humanos 

em suas múltiplas dimensões”.295 

A Pedagogia da Conflitologia também é fundamental uma vez que “[...] 

trabalha a mediação da resolução pacífica de conflitos como oportunidade de 

aprendizagem e crescimento”.296 Esta abordagem inovadora compreende os 

conflitos como fenômenos naturais das relações humanas que, quando abordados 

construtivamente, podem construir oportunidades de desenvolvimento pessoal e 

social. Como observa Chrispino, “a mediação escolar não apenas resolve disputas 

pontuais, mas desenvolve competências para a vida em sociedade”.297 

Pedagogia da Ecoformação “ao integrar a relação indivíduo-espécie-

sociedade-planeta, promovendo a sustentabilidade, cidadania planetária”.298 Esta 

dimensão reconhece a independência entre questões sociais e ambientais, 

orientando práticas educativas que promovam simultaneamente à justiça social e a 

sustentabilidade ecológica. Na perspectiva de Pineau, “a ecoformação constitui uma 

abordagem educativa que articula a formação humana e a transformação 

ambiental”.299 

Pedagogia das Vivências/Convivências “visa focar na prática cotidiana de 

convivência harmoniosa e construtiva”.300 Esta última dimensão enfatiza a 

importância da experiência concreta como espaço de aprendizagem e 

transformação. Como destaca Maturana, “aprendemos através do viver, e o viver 

humano acontece sempre em conversação e em convivência com os outros”.301 

A integração destas cinco pedagogias oferece um marco abrangente para a 

educação do Século XXI, contemplando as últimas múltiplas dimensões da formação 

humana e os desafios complexos das sociedades contemporâneas. Esta abordagem 

sistêmica transcende a fragmentação disciplinar tradicional, promovendo uma 

                                            
295

  CANDAU, 2008, p. 134. 
296

  PROENÇA, 2024, p. 31. 
297

  CHRISPINO, 2007, p. 134. 
298

  PROENÇA, 2024, p. 32. 
299

  PINEAU, Gaston. Temporalidades na formação: rumo a novos sincronizadores. São Paulo: 
Triom, 2004, p. 89. 

300
  PROENÇA, 2024, p. 33. 

301
  MATURANA, 2002, p. 67. 



95 

 

 

educação integral que forma sujeitos capazes de pensar criticamente, eticamente e 

transformar a realidade social. 

4.2 ESTUDO DE CASOS: PROJETOS SOCIAIS E ESCOLARES NO BRASIL E NO 

MUNDO 

O Programa de Educação para a Paz do Coletivo Cultural Fora da Caixa foi 

desenvolvido pelo Coletivo Cultural Fora da Caixa, por Proença, em parceria com o 

Educandário e Instituto André Luiz e, representa uma das experiências mais 

consolidadas de educação para a paz no Brasil.302 

De acordo com Proença, “desde 2018 estamos trabalhando junto às 

crianças e jovens potencializados pelo educandário, sempre buscando desenvolver 

e aprimorar nosso programa de Liderança e Saúde Emocional”.303 A ênfase na 

liderança e saúde emocional reflete a compreensão contemporânea de que a 

educação para a paz deve contemplar tanto desenvolvimento de competências 

sociais quanto o fortalecimento do bem-estar psicológico das educandas e dos 

educandos. 

O programa foi idealizado por Regina Proença, que há mais de 25 anos 

desenvolve e implementa projetos de Educação e Cultura de Paz.304 As estratégias 

adotadas são frutos de anos de estudos e pesquisas de Proença, combinando 

“informações científicas e filosóficas associadas ao diálogo e a dinâmica em grupos” 

que norteiam os encontros, onde “a participação ativa dos jovens é sempre 

estimulada e valorizada”.305 Esta fundamentação científica e filosófica envia o rigor 

metodológico que caracteriza o programa, distanciando-se de abordagens 

meramente intuitivas ou assistencialistas. 

Como observa Goleman, “a inteligência emocional é mais importante que o 

QI para o sucesso na vida, incluindo a capacidade de estabelecer relações 

interpessoais saudáveis e de lidar construtivamente com os conflitos”.306 A 

metodologia do programa baseia-se em princípios de educação dialógica freiriana, 

                                            
302

 PROENÇA, 2025, p. 1. 
303

 PROENÇA, 2025, p. 2. 
304

 PROENÇA, 2025, p. 3. 
305

 PROENÇA, 2025, p. 4. 
306

 GOLEMAN, 2006, p. 89. 



96 

 

da psicologia humanística e das teorias contemporâneas sobre inteligência 

emocional. 

A organização espacial dos encontros em círculo, rejeitando o modelo 

tradicional de disposição hierárquica da sala de aula, reflete princípios democráticos 

e participativos que fundamentam a educação para a paz. Esta escolha 

metodológica alinha-se com as contribuições de Pranis. Sobre processo circulares: 

“o círculo cria um espaço sagrado onde cada pessoa pode falar sua verdade e ser 

ouvida com respeito”.307 

Reconhecimento internacional, sob a qualidade e inovação do programa tem 

atraído reconhecimento nacional e Internacional, afirma Proença.308 Os excelentes 

resultados obtidos trouxeram, conforme apresentado por Proença, “diversos 

prêmios, reconhecimento nacional e internacional, convites para apresentarmos 

nosso programa em eventos de Educação para a Paz na Índia, México, Nepal, 

Estados Unidos e Brasil”.309 

O reconhecimento internacional do programa demonstra que a educação 

para a paz transcende fronteiras culturais e linguísticas, baseando-se em valores 

universais que encontram ressonância em diferentes sociedades. O projeto 

despertou interesses acadêmicos internacionais, sendo objeto de estudo da 

pesquisadora Priscila Verwaanjem, que está realizando o seu Mestrado na 

Universidade de Amsterdam.310 O programa “atraiu a atenção e o respeito” da 

universidade holandesa, resultando no convite para a coorientação de pesquisa e 

apresentação dos projetos na instituição Amsterdam.311 A parceria acadêmica com a 

Universidade de Amsterdam representa um marco importante para 

internacionalização das práticas brasileiras de educação para a paz. Esta 

colaboração permite o intercâmbio de experiências e conhecimentos, contribuindo 

para o fortalecimento da rede global de pesquisadores, pesquisadoras e praticantes 

da educação para a paz. 

As Experiências Internacionais Enabling University Peace Education Project 

(EUPE) para Nur Hala, no contexto Internacional, destaca-se o Enabling University 
                                            
307

  PRANIS, Kay. Processos circulares. São Paulo: Palas Athena, 2010, p. 89. 
308

  PROENÇA, 2025, p. 5. 
309

  PROENÇA, 2025, p. 6. 
310

  VERWAANJEN, Priscilla. Fora da Caixa e Universidade de Amsterdam. Sorocaba: Openzine 
Fora da Caixa, 2023, p. 12. 

311
  VERWAANJEN, 2023, p. 13. 



97 

 

 

Peace Education Project (EUPE), é um projeto implementado na Etiópia e no 

Sudão.312 Cofinanciado pela União Europeia e pelo British Council, o (EUPE) NUR, 

configura-se como “um investimento ousado na liderança juvenil e na resiliência 

comunitária”.313 Este projeto representa uma abordagem inovadora de educação 

para a paz em contextos de pós conflito, oferecendo lições valiosas para a 

implementação de programas similares em diferentes realidades sociais. 

A escolha da Etiópia e do Sudão como contexto de implementação do EUPE 

reflete a compreensão de que a educação para paz possui relevância especial em 

sociedades marcadas por conflitos históricos e tensões étnicas. Como observa 

Lederach, “A construção da Paz em sociedades divididas requer abordagens 

educativas que promovam a reconciliação e a transformação de narrativas 

conflituosas”.314 

Desde seu lançamento, EUPE Nur envolveu mais de 4.600 estudantes em 

sete universidades na Etiópia e no Sudão.315 No centro do projeto estão os projetos 

de ação social (SAPs), Para Nur, “iniciativas lideradas por e pelas estudantes que 

colocam a teoria da construção da paz em prática no nível comunitário”.316 Esta 

metodologia de aprendizagem e serviço demonstra a eficácia de abordagens que 

articulam formação teórica e ação social transformadora. 

A escala do EUPE, envolvendo mais de 4.600 pessoas estudantes, 

evidencia a viabilidade de implementar programas de educação para a paz em larga 

escala. Esta experiência oferece subsídios importantes para a políticas públicas que 

visem institucionalizar a educação para a paz em sistemas educacionais nacionais.  

Esta experiência oferece subsídios importantes para a política pública que 

vise institucionalizar a educação para a paz em sistemas educacionais nacionais. Os 

projetos de ação social (SAPs) Representam uma inovação metodológica, 

importante demonstrando como educação para a paz pode transcender os limites da 

sala de aula para promover transformações concretas nas comunidades. Esta 

abordagem alinha-se com a proposta freiriana de educação como práticas da 

liberdade, que busca formar sujeitos capazes de transformar sua realidade social. 
                                            
312

  NUR, 2024, p. 8. 
313

  NUR, 2024, p. 9. 
314

  LEDERACH, John Paul. The little book of conflict transformation. Intercourse: Good Books, 
2012, p. 134. 

315
  NUR, 2024, p. 15. 

316
  NUR, 2024, p. 16. 



98 

 

O Projeto Bandeira da Paz com sua iniciativa, criado pelo Professor Lino 

Azevedo Júnior, merece destaque Planeta Paz que utiliza, “a arte como meio para 

promover a paz pessoal, social e planetária”.317 

O projeto foi certificado pela Living Peace Internacional e passou a integrar o 

patrimônio mundial da Educação para a Paz.318 A utilização da arte como 

metodologia para a educação para a paz encontra fundamentação na compreensão 

de que a expressão artística oferece linguagens não verbais que podem facilitar a 

comunicação intercultural e a expressão de sentimentos e valores. Como observa 

Boal, “O teatro é um ensaio da revolução”, permitindo que os participantes 

experimentem diferentes formas de ação social.319 

O projeto Planeta Paz visa “estimular pessoas e instituições a realizarem 

ações e projetos socioeducativos em prol da paz pessoal, social e planetária, e de 

valorizar os trabalhos realizados através da MOSTRA CULTURAL BANDEIRA DA 

PAZ”.320 Esta abordagem sistêmica, que articula dimensões pessoais, sociais e 

planetárias da Paz, alinha-se com a compreensão contemporânea de que a 

construção da Paz requer transformações simultâneas e múltiplos níveis da 

experiência humana. 

A realização de mostras culturais como metodologia de educação para a paz 

demonstra o potencial das práticas artísticas para mobilizar comunidades e 

promover valores de paz e justiça social. Esta estratégia permite que os 

participantes de diferentes idades e contextos sociais contribuam para a construção 

coletiva da paz. 

4.3 METODOLOGIA PARTICIPATIVA E DIALÓGICA CINCO 

PEDAGOGIAS INTEGRADAS DA PAZ 

A metodologia adotada pelos programas de educação para a paz, rompe 

com o modelo tradicional de educação, com sua estrutura pedagógica inovadora, 

afirma  Proença.321 Os encontros, de acordo com Proença, são organizados “com as 

                                            
317

 PLANETA PAZ, 2024, p. 45. 
318

 PLANETA PAZ, 2024, p. 46. 
319

 BOAL, 2009, p. 134. 
320

 PLANETA PAZ, 2024, p. 47. 
321

 PROENÇA, 2025, p. 8. 



99 

 

 

cadeiras e mesas arrumadas em círculo, facilitando a expressão e o diálogo com os 

participantes”, rejeitando “o modelo tradicional onde o professor é o único que pode 

ver os rostos dos participantes”.322 Esta organização espacial reflete princípios 

pedagógicos fundamentados na horizontalidade das relações e na valorização da 

participação de todos os envolvidos e todas as envolvidas no processo educativo. 

Esta abordagem busca superar a estrutura hierárquica tradicional, de acordo 

com Proença, onde “todos ocupam um lugar de fala e todos podem se ver”.323 A 

organização espacial em círculo simboliza e materializa os princípios democráticos e 

participativos que fundamentam a educação para a paz. 

Como observa Freire, “O diálogo é uma relação horizontal que nasce da 

matriz crítica e gera criticidade”, oferecendo fundamentos para a práticas educativas 

genuinamente democráticas.324 A escolha por metodologias participativas 

ideológicas fundamenta-se na compreensão de que a paz não se ensina através de 

discursos ou transmissão unidirecional de conhecimentos, mas se constrói através 

de experiências vivenciais que promovam o desenvolvimento de competências 

relacionais e éticas. Esta perspectiva alinha-se com a contribuição de Dewey, que 

defendia que “aprendemos fazendo e refletindo sobre o que fazemos”.325 

A metodologia participativa também promove o desenvolvimento da 

autonomia das educandas e dos educandos, capacitando-os e capacitando-as para 

assumir papéis de liderança na construção de relações pacíficas em seus contextos 

de vida. Como destaca Rogers, “A educação centrada na pessoa promove o 

desenvolvimento da autoestima e da responsabilidade social”.326 

Uma metodologia interessante utilizada na Educação para a Paz é a de 6x1, 

adaptada pelo Movimento Juvenil pela Unidade a partir da metodologia de 

Aprendizagem-Serviço  Living Peace.327 Esta abordagem visa, de acordo com Living 

Peace, “ajudar os grupos juvenis a planejarem ações pela Paz de forma eficaz e 

participativa”.328 

                                            
322

 PROENÇA, 2025, p. 9. 
323

 PROENÇA, 2025, p. 10. 
324

 FREIRE, 1987, p. 92. 
325

 DEWEY, 1959, p. 134. 
326

 ROGERS, 1977, p. 145. 
327

 LIVING PEACE. Metodologia 6x1. 2016, p. 5.  
328

 LIVING PEACE, 2016, p. 6. 



100 

 

A metodologia 6 x 1 representa uma sistematização inovadora que articula 

um planejamento participativo em ação transformadora, oferecendo instrumentos 

práticos para implementação de projetos de educação para a paz. A metodologia é 

estruturada em seis etapas sequenciais: observar, pensar, envolver, agir, avaliar e 

celebrar.329 

Como afirma a descrição do método Living, “seguindo os seus passos, o 

grupo desenvolverá gradualmente uma ‘visão sistêmica’ da realidade na qual deseja 

intervir, permitindo individuar qual a sua contribuição específica para uma mudança 

da realidade”.330 Esta sequência metodológica oferece uma estrutura sistemática 

que evita tanto o ativismo e irreflexivo quanto à reflexão desconectada da ação. 

A primeira etapa, ”observar”, fundamenta-se na Pedagogia freiriana da 

problematização, que reconhece a importância da análise crítica na realidade como 

ponto de partida para processos educativos transformadores. Como observa Freire, 

“A educação autêntica não se faz de "A" para "B" ou de "A" sobre "B", mas de "A" 

com "B", mediatizados pelo mundo”.331 

A etapa ”pensar” promove o desenvolvimento do pensamento crítico e da 

capacidade de análise sistêmica dos fenômenos sociais, esta dimensão alinha-se 

com as contribuições de Morin sobre o pensamento complexo: “A educação deve 

favorecer a aptidão natural da mente para formular e resolver os problemas 

essenciais”.332 

A etapa “envolver” Reconhece que a construção da Paz é um processo 

coletivo que requer a participação ativa de múltiplos atores sociais. Esta perspectiva 

dialoga com a compreensão de Galtung sobre paz positiva: “a paz positiva 

pressupõe a promoção ativa da justiça social, da igualdade e do diálogo”.333 

A etapa “agir” materializa os princípios da educação para a paz através de 

ações concretas que visem transformar as realidades identificadas como problemas. 

esta dimensão prática evita que a educação para a paz se limite às reflexões 

abstratas, promovendo a práxis transformadora. 

                                            
329

  LIVING PEACE, 2016, p. 8-12. 
330

  LIVING PEACE, 2016, p. 7. 
331

  FREIRE, 1987, p. 67. 
332

  MORIN, 2000, p. 89. 
333

  GALTUNG, 1996, p. 31. 



101 

 

 

As etapas “avaliar” e “celebrar” contemplam o ciclo metodológico, 

promovendo a reflexão sobre os processos vivenciados e o reconhecimento das 

conquistas alcançadas. Esta dimensão avaliativa é fundamental para o 

aprimoramento contínuo das práticas educativas e para o fortalecimento da 

motivação dos participantes. 

A Comunicação não violenta tem se mostrado uma ferramenta valiosa para 

a promoção da cultura de paz em escolas, conforme  em entrevista.334 Entre as 

metodologias práticas utilizadas estão as rodas de conversa, que promovem a paz e 

a comunicação eficaz.335 

Esta atividade “ajuda a criar um ambiente seguro e acolhedor, permitindo 

que as e os estudantes se expressem livremente e desenvolvam habilidades de 

resolução de conflitos”.336 

A CNV constitui uma metodologia específica desenvolvida por Marçal 

Rosemberg que oferece instrumentos práticos para a comunicação empática e a 

resolução pacífica de conflitos. A fundamentação teórica da CNV baseia-se na 

compreensão de que por trás de todo o comportamento humano estão necessidades 

básicas que, quando não atendidas, podem gerar conflitos e violência. Como 

observa, “quando expressamos nossas necessidades de forma clara e ouvimos as 

necessidades dos outros com empatia, criamos conexões que tornam possível 

encontrar estratégias que atendam as necessidades de todos”337 

A implementação da CNV no meio educacional requer formação específica 

das educadoras e dos educadores e criação de uma cultura institucional que valorize 

o diálogo e a expressão autêntica de sentimentos e necessidades. Esta abordagem 

transcende técnicas comunicativas específicas para constituir-se como filosofia de 

relacionamento baseada na empatia e na compaixão. 

As rodas de conversa fundamentadas na CNV oferecem espaços 

estruturados para a prática do diálogo empático e da escuta ativa. Como destaca 

                                            
334

  GOULART, Bruno. Cultura de Paz nas Escolas - Entrevista - Vozes pela Paz. YouTube, 2024, 
15min30s.  

335
  GOULART, 2024, 18min45s. 

336
  GOULART, 2024, 20min12s. 

337
  ROSENBERG, Marshall B. Comunicação não-violenta: técnicas para aprimorar relacionamentos 
pessoais e profissionais. São Paulo: Ágora, 2006, p. 89. 



102 

 

Nonato, “as rodas de conversa constituem metodologia participativa que promove a 

construção coletiva de conhecimentos e a resolução colaborativa de problemas”.338 

A eficácia da CNV na educação para a paz reside em sua capacidade de 

transformar conflitos interpessoais em oportunidade de conexão e crescimento 

mútuo. Esta abordagem alinha-se com a perspectiva da conflitologia Positiva, que 

compreende os conflitos como fenômenos naturais das relações humanas que 

podem ser transformados em experiências construtivas. 

4.3.1 Relatos de entrevistas com os e as participantes, educandos e 

educandas, educadores e educadoras e agentes comunitários 

Os relatos dos e das participantes evidenciam o impacto positivo da 

metodologia adotada, como afirma Proença.339 Gabriela, de 17 anos, conforme 

Proença , destaca: “Gostei muito de todas as aulas, foi uma experiência diferente, 

me senti conectada com as professoras, e isso muda muito. [...] Gosto de como a 

aula é parecida (ou seja) uma roda de conversa nos deixa mais à vontade”.340 

Este depoimento evidencia como a metodologia participativa promove não 

apenas aprendizagens cognitivas, mas também o desenvolvimento de vínculos 

afetivos que facilitam o processo educativo. A expressão “me senti conectada” 

revela uma dimensão fundamental da educação para a paz: a importância das 

relações interpessoais autênticas e respeitosas como base para os processos 

educativos transformadores. 

Como observa Norddings, “O cuidado constitui base ética fundamental para 

práticas educativas que promovam o desenvolvimento integral das educandas e dos 

educandos”.341 Esta percepção sugere que metodologias participativas e dialógicas 

podem efetivamente contribuir para tornar a educação mais significativa e 

transformadora. 

A preferência pela “roda de conversa” que deixa os e as participantes “mais 

a vontade” confirma a eficácia de metodologias que promovam a horizontalidade das 

                                            
338

 NONATO, Symaira Poliana. Rodas de conversa: ressignificando a educação. Brasília: Liber Livro, 
2007, p. 134. 

339
 PROENÇA, 2024, p. 15. 

340
 PROENÇA, 2024, p. 16. 

341
 NODDINGS, Nel. The challenge to care in schools. New York: Teachers College Press, 2005, p. 
89. 



103 

 

 

relações e a valorização da participação de todos. Esta percepção alinha-se com 

pesquisas que demonstram os benefícios de ambientes educativos democráticos e 

participativos para o desenvolvimento socioemocional, das educandas e dos 

educandos. 

O programa que se apropria dos valores de não-violência, demonstra 

eficácia na transmissão de valores pacíficos.342 Victor Hugo, de apenas 11 anos, ao 

falar sobre o documentário que mais o impactou, confirmou Proença: “O 

documentário do Mahatma Gandhi. “Porque eu resolvo sem bater, que nem ele, e 

prático muito Satyagraha com meus amigos”.343 

Este depoimento revela não apenas a compreensão conceitual dos 

princípios de não-violência, mas sua aplicação prática nas relações cotidianas do 

praticante. A referência ao ”Satyagraha” , Conceito gandhiano que significa “força da 

Verdade” ou “resistência não-violenta”, demonstra que crianças podem compreender 

e aprimorar-se de conceitos complexos relacionados à construção da paz quando 

apresentados através de metodologias adequadas. 

Como observa Gandhi, “o Satyagraha é a força que nasce da verdade e do 

amor ou da não-violência”.344 Esta compreensão profunda dos princípios gandhianos 

por uma criança de 11 anos evidencia a eficácia das metodologias utilizadas no 

programa. 

A expressão “resolvo sem bater que nem ele” evidencia a transferência de 

aprendizagens do contexto educativo para as relações sociais concretas do 

participante. Esta capacidade de aplicar princípios de não violência em situações 

conflituosas constitui objetivo central da educação para a paz. 

Vitória, também de 11 anos, expressou de acordo com Proença: “Eu gostei 

bastante de tudo! As professoras são maravilhosas, e eu tenho certeza, que vou sair 

com muito mais conhecimento, e vou ficar sabendo de várias pessoas importantes 

que eu não conhecia”.345 

Este depoimento revela entusiasmo com o processo educativo e 

reconhecimento de sua dimensão formativa, evidenciando que metodologias 

                                            
342

  PROENÇA, 2024, p. 17. 
343

  PROENÇA, 2024, p. 18. 
344

  GANDHI, Mahatma. Hind Swaraj or Indian Home Rule. Delhi: Rajpal & Sons, 2020, p. 67. 
345

  PROENÇA, 2024, p. 19. 



104 

 

participativas podem promover motivação intrínseca para a aprendizagem. A 

menção a “pessoas importantes que eu não conhecia” indica que o programa amplia 

o repertório cultural dos e das participantes, apresentando-lhes modelos de 

liderança pacífica que podem inspirar suas próprias trajetórias. 

Essa dimensão cultural da educação para a paz é fundamental para a 

formação de identidades comprometidas com valores de justiça e não-violência. O 

conhecimento de líderes históricos da paz oferece referências positivas para o 

desenvolvimento pessoal e social das e dos participantes. 

Na perspectiva de Vera Candau, oferece importantes reflexões sobre os 

desafios da educação para a paz no contexto atual.346 Para ela, embora a educação 

sempre tenha estado “impregnada por valores”, o trabalho específico e explícito em 

direitos humanos, especialmente voltado para a paz, é relativamente recente.347 

Candau identifica dois grandes desafios: “Primeiro, pela problemática da 

própria realidade no plano internacional e local. E, por outro lado, porque os 

professores não estão preparados”.348 Os cursos de formação docente “têm 

privilegiado outras dimensões da formação docente e o debate em torno da 

construção de atitudes, comportamentos e valores orientados para a formação da 

cidadania e para a promoção de uma cultura da não-violência, em geral não está 

presente nesses cursos ou é muito frágil”.349 

Esta análise evidencia a necessidade de reformulação dos currículos de 

formação docente para incluir competências específicas relacionadas à educação 

para a paz. A identificação da problemática da própria realidade no plano 

Internacional e local como desafio para a educação para a paz revela que, está a 

modalidade educativa não pode ser dissociada dos contextos sociais, políticos e 

econômicos onde se desenvolve. 

Como observa Apple, “A educação é sempre política, refletindo e 

reproduzindo ou transformando as relações de poder existentes na sociedade”.350 A 

constatação de que “os professores e as professoras não estão preparados e 

                                            
346

 CANDAU, Vera. Educação para a paz: desafio urgente e necessário. Planeta Ponto Com 
entrevista, p. 3. 

347
 CANDAU, entrevista, p. 4. 

348
 CANDAU, entrevista, p. 5. 

349
 CANDAU, entrevista, p. 6. 

350
 APPLE, 2003, p. 134. 



105 

 

 

preparadas” evidencia a necessidade de investimento sistemáticos em formação 

continuada que capacite as educadoras e os educadores para desenvolver práticas 

pedagógicas da não-violência. 

A constatação de que “os professores não estão preparados” evidencia a 

necessidade de investimento sistemático na formação continuada que capacite os 

educadores e as educadoras para desenvolver práticas pedagógicas voltadas para 

educação para a paz. Esta situação demanda reformulações curriculares que 

integram a educação para a paz como componente transversal da formação 

docente. Esta formação deve contemplar não apenas aspectos metodológicos, mas 

também o desenvolvimento de competências socioemocionais e éticas nos próprios 

educadores e educadoras. 

4.3.2 Indicadores de impacto social e educacional 

Para um meio educacional harmonioso, um dos principais indicadores de 

sucesso do programa é a criação de um espaço pedagógico pacífico. Afirma 

Proença, “não tivemos problemas com indisciplina, bullying ou qualquer outro 

comportamento desrespeitoso que envolvesse agressividade verbal e/ou física”.351 

Os questionários e atividades propostas por Proença, “auxiliaram na criação 

de um ambiente harmônico, estimulante e pacífico, onde as diferenças foram 

valorizadas”.352 Este resultado evidencia que programas bem estruturados de 

educação para a paz podem transformar ambientes educacionais, reduzindo 

manifestações de violência e promovendo relações mais respeitosas. 

A ausência de problemas de indisciplina e bullying constituem indicador 

importante da eficácia das metodologias empregadas. Como observa Olwers, 

“programas de prevenção ao bullying incorporam princípios de educação para a paz 

apresentando o resultado superior aqueles baseados apenas em medidas 

punitivas”.353 

A criação de um “ambiente harmônico, estimulante e pacífico” evidencia que 

a educação para a paz não se limita à prevenção de comportamentos negativos, 

                                            
351

 PROENÇA, 2025, p. 20. 
352

 PROENÇA, 2025, p. 21. 
353

 OLWEUS, Dan. School bullying: development and some important challenges. Annual Review of 
Clinical Psychology, v. 9, 2013, p. 134. 



106 

 

mas promove ativamente condições que favorecem o desenvolvimento integral das 

educandas e dos educandos. Esta perspectiva alinha-se com a compreensão de que 

o ambiente educativo saudável constitui necessidade para aprendizagem 

significativa. 

A valorização das diferenças como resultados do programa, demonstra que, 

a educação para a paz pode efetivamente promover a inclusão e o respeito à 

diversidade. Esta conquista é especialmente relevante em contextos marcados por 

desigualdades sociais e discriminações de diferentes tipos. 

Desenvolvimento de habilidades socioemocionais, descrito pelo programa de 

Proença, visa o desenvolvimento de competências essenciais para a vida em 

sociedade.354 Proença confirma que quando os e as participantes “aprendem a 

dialogar, a ouvir o outro e discordar com respeito, estão aptos para realizar uma 

comunicação mais eficiente, empática e inclusiva”.355 

Isso proporciona, na perspectiva de Proença, “um amadurecimento 

emocional em suas interações dentro e fora do ambiente escolar”.356 Este 

desenvolvimento de habilidades socioemocionais constitui o objetivo central da 

educação contemporânea, reconhecido por sua importância para o sucesso 

acadêmico e profissional das educandas e dos educandos. 

A aprendizagem do diálogo respeitoso constitui competência fundamental 

para a vida democrática e para a construção de relações pacíficas. Como observa 

Habermas, “a ação comunicativa baseada no diálogo constitui fundamento da vida 

social democrática”.357 

O desenvolvimento da capacidade de “discordar com respeito” evidencia 

sofisticação nas habilidades relacionais dos e das participantes, demonstrando que 

é possível ensinar e aprender formas construtivas de lidar com diferenças de opinião 

e conflitos de interesse. Esta competência é especialmente relevante em sociedades 

plurais e democráticas. 

                                            
354

 PROENÇA, 2025, p. 22. 
355

 PROENÇA, 2025, p. 23. 
356

 PROENÇA, 2025, p. 24. 
357

 HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1997, p. 89. 



107 

 

 

O “amadurecimento emocional” reflete o desenvolvimento da inteligência 

emocional, competência reconhecida como fundamental para o bem-estar pessoal e 

para a qualidade das relações interpessoais. Este resultado evidencia que a 

educação para a paz contribui não apenas para a redução da violência, mas para o 

desenvolvimento integral das educandas e dos educandos. 

Constitui também na formação de liderança e protagonismo, o programa de 

Proença, ao buscar transformar os e as participantes de “vítimas das circunstâncias 

para um papel de protagonismo”.358 Este empoderamento de acordo com Proença é 

considerado fundamental para que possam “sair da postura de inércia em relação 

aos problemas do mundo, sejam eles locais ou globais, participando de movimentos 

que buscam a mudanças de forma pacífica e não violenta”.359 

A promoção do protagonismo juvenil alinha-se com os princípios da 

pedagogia crítica que reconhecem as educandas e os educandos como sujeitos 

ativos de seu processo de mudança societária. Como observa Freire, “ensinar exige 

reconhecer que a educação é ideológica”.360 Esta perspectiva crítica fundamenta a 

importância de formar sujeitos conscientes e ativos na reforma social. 

A capacitação para participar de “movimentos que buscam a mudança de 

forma pacífica e não violenta”, evidencia que o programa forma não apenas 

indivíduos pacíficos, mas cidadãos ativos comprometidos e cidadãs ativas 

comprometidas com o desenvolvimento comunitário. Esta dimensão política da 

educação para a paz é fundamental para a construção de sociedades mais justas e 

democráticas. Superação da “postura de inércia” constitui resultado importante do 

programa, demonstrando sua eficácia em motivar os e as participantes para o 

engajamento social construtivo. Esta transformação é especialmente relevante em 

contextos marcados por sentimento de impotência e desesperança diante dos 

problemas sociais. 

4.3.3 Resultados observados e desafios enfrentados 

A transformação pessoal e comunitária se dá através dos projetos de 

educação para a paz que têm demonstrado resultados significativos em termos de 

                                            
358

  PROENÇA, 2024, p. 8. 
359

  PROENÇA, 2024, p. 9. 
360

  FREIRE, 2006, p. 25. 



108 

 

transformações tanto pessoais quanto comunitárias, conforme afirma NUR.361 EUPE 

Nur descreve que estudantes como Hilina Waka relatam experiências 

transformadoras: “Antes de se juntar ao EUPE, sua compreensão sobre construção 

da paz era largamente conceitual, mas, através do treinamento do programa, ela foi 

introduzida a uma abordagem mais prática”.362 

Esta transformação evidencia que programas bem estruturados podem 

efetivamente articular teoria e prática na formação de agentes de paz. O relato de 

Hilina o Waka ilustra a importância de abordagens práticas na educação para a paz, 

demonstrando que conhecimentos teóricos sobre paz necessitam ser 

complementados por experiências concretas de construção da paz para se tornarem 

transformadores. 

Esta perspectiva alinha-se com a pedagogia da práxis desenvolvida por 

Freire, que enfatiza a importância da articulação entre a reflexão e a ação. As 

transformações comunitárias resultantes do programa, evidenciam que a educação 

para a paz possui potencial de impacto que transcende os e as participantes diretos 

e diretas, irradiando-se para suas comunidades de origem. 

Esta dimensão multiplicadora constitui aspecto fundamental da 

sustentabilidade dos programas de educação para a paz. Articulação entre 

transformações pessoais e comunitárias reflete a compreensão sistêmica de que a 

construção da Paz requer mudanças simultâneas em múltiplos níveis da experiência 

social. Como observa Lederach, “a construção da Paz sustentável requer 

transformações pessoais, relacionais, estruturais e culturais”.363 Esta perspectiva 

sistêmica é fundamental para compreender a complexidade dos processos de 

construção da paz. Com a evolução e expansão do programa, Proença tem 

demonstrado capacidade de evolução e adaptação às necessidades 

contemporâneas.364 Em 2024, Proença comunicou que “o programa entrará em uma 

nova fase”, onde “os participantes terão a oportunidade de criar e apresentar 

soluções para problemas da comunidade”.365 

                                            
361

  NUR, 2024, p. 25. 
362

  NUR, 2024, p. 26. 
363

  LEDERACH, John Paul. The moral imagination: the art and soul of building peace. Oxford: 
Oxford University Press, 2005, p. 89. 

364
  PROENÇA, 2025, p. 25. 

365
  PROENÇA, 2025, p. 26. 



109 

 

 

Foi introduzido o conceito de eco cidadania, por Proença que “irá abordar 

problemas ambientais locais e mundiais que precisam do envolvimento de jovens e 

adultos para a continuidade da vida do planeta”.366 A introdução do conceito de 

ecocidadania evidencia a compreensão de que a educação para a paz 

contemporânea deve contemplar a dimensão ambiental, reconhecendo as conexões 

entre justiça social e sustentabilidade ecológica. Esta abordagem se baseia na 

perspectiva da ecologia integral desenvolvida na Encíclica Laudato Si, “não há duas 

crises separadas: uma ambiental e outra social; mas uma única e complexa crise 

socioambiental”, exigindo “soluções Integradas que considerem as interações do 

sistemas naturais entre si e com os sistemas sociais”.367 

A proposta de que os e as participantes “criem e apresentem soluções para 

problemas da comunidade” reflete metodologias de aprendizagem baseada em 

projetos que promovam o protagonismo das educandas e dos educandos e a 

aplicação prática de conhecimentos e competências desenvolvidas no programa. A 

evolução programática demonstra maturidade institucional e capacidade de 

inovação, características fundamentais para a sustentabilidade de programas 

educativos e de longo prazo. Esta capacidade adaptativa é essencialmente 

importante em contextos de rápidas mudanças societárias  e tecnológicas. 

Com os desafios estruturais e culturais, a implementação da educação para 

a paz no Brasil enfrenta desafios estruturais e culturais significativos analisados por 

Vieira e Dittrich.368 Existem “três problemáticas sociais contemporâneas que 

compõem o ethos guerreiro da cultura brasileira” que representam obstáculos para a 

construção da paz.369 

Estes desafios evidenciam que a educação para a paz no Brasil deve 

confrontar não apenas problemas educacionais específicos, mas dimensões 

culturais mais amplas que legitimam e reproduzem práticas violentas. O conceito de 

“ethos guerreiro” refere-se a valores, crenças e práticas culturais que normalizam a 

violência como meio de resolução de conflitos e afirmação de poder. 

                                            
366

  PROENÇA, 2025, p. 15. 
367

  LAUDATO SI, 2015, n. 176. 
368

  VIEIRA; DITTRICH, 2023, p. 35. 
369

  VIEIRA; DITTRICH, 2023, p. 35. 



110 

 

Como observa Damatta, “a cultura brasileira possui elementos contraditórios 

que ora promovem a cordialidade, ora legitimam práticas autoritárias e violentas”.370 

Esta contradição cultural constitui desafios específicos para a educação para 

a paz no contexto brasileiro. A identificação destes desafios estruturais e culturais 

não deve ser compreendida como obstáculo intransponível, mas como diagnósticos 

necessários para o desenvolvimento de estratégias educativas adequadas à 

realidade brasileira. Esta perspectiva alinha-se com a abordagem freiriana de 

educação para a prática da Liberdade que reconhece a necessidade de partir da 

realidade concreta das educandas e dos educandos. 

O enfrentamento desses desafios requer abordagens sistêmicas que 

articulem educação formal, educação não formal e transformações na política 

pública. Como destaca Santos, “a transformação social emancipatória requer ações 

articuladas em múltiplas dimensões da vida social”.371 

Um aspecto notável dos programas de Proença é sua “sustentabilidade 

baseada no trabalho voluntário”.372 Conforme destacado por Proença, “todos os 

envolvidos no projeto de Educação para Paz e a equipe do Educandário é composta 

por voluntários”, atendendo gratuitamente crianças e jovens “oriundos da rede 

pública de ensino”.373 

Esta característica evidencia o compromisso social dos envolvidos e das 

envolvidas e a viabilidade de desenvolver programas de qualidade com recursos 

limitados, mas também levanta questões sobre a sustentabilidade de longo prazo de 

iniciativas baseadas exclusivamente no voluntariado. O modelo baseado no 

voluntariado possui vantagens importantes, incluindo o comprometimento genuíno 

das e dos participantes e a possibilidade de desenvolver programas com custos 

reduzidos. Como observa Putnam, “O capital social construído através do 

voluntariado fortalece a coesão comunitária e a confiança social”.374 

Entretanto, a dependência exclusiva do voluntariado pode comprometer a 

continuidade e expansão dos programas, especialmente considerando as demandas 

                                            
370

 DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis. Rio de Janeiro: Rocco, 1997, p. 134. 
371

 SANTOS, 2010, p. 89. 
372

 PROENÇA, 2024, p. 28. 
373

 PROENÇA, 2024, p. 29. 
374

 PUTNAM, Robert D. Bowling alone: the collapse and revival of the American community. New 
York: Simon & Schuster, 2002, p. 134. 



111 

 

 

crescentes por formação em educação para a paz. Essa situação sugere a 

necessidade de desenvolver modelos híbridos que contribuam com o voluntariado 

com o apoio institucional e financeiro público. 

Como os desafios e perspectivas futuras, a expansão e internacionalização 

do programa demonstra potencial de expansão internacional.375 Demonstra Proença, 

há “currículos sendo desenvolvidos neste sentido, sendo o programa “um dos 

pioneiros aqui no Brasil e em breve vai ganhar o mundo através de apresentações 

em “seminários e congressos de Educação para Paz em outros países”.376 

Esta perspectiva de internacionalização evidencia a maturidade e a 

qualidade do programa, bem como o seu potencial de contribuir para o 

desenvolvimento da educação para a paz em escala global. O desenvolvimento de 

currículos específicos para educação para paz constitui contribuição importante para 

a institucionalização desta modalidade educativa. 

Como observa Tyler, ”o currículo é um instrumento fundamental para 

sistematização e a Organização das experiências educativas” (Tyler, 1977, 89 ) 377. 

A sistematização curricular permite a replicação e adaptação das práticas em 

diferentes contextos. 

A perspectiva de “ganhar o mundo” através de apresentações internacionais 

reflete a compreensão de que a educação para o país constitui necessidade global 

que requer intercâmbio de experiências e conhecimentos entre os diferentes 

contextos culturais e educacionais. 

A sistematização e disseminação dessas experiências contribui para o 

fortalecimento da rede global de educação para a paz, promovendo aprendizagens 

mútuas, e desenvolvimento coletivo e metodologias e práticas mais eficazes. Esta 

dimensão colaborativa é fundamental para enfrentar os desafios complexos da 

construção da paz em escala planetária. 

De acordo com a integração com políticas públicas, a experiência analisada 

evidencia que a educação para a paz não é apenas uma necessidade teórica, mas 

uma prática viável transformadora. 378 Os resultados demonstram que metodologias 

participativas e dialógicas podem efetivamente contribuir para a formação 

                                            
375

 PROENÇA, 2024, p. 30. 
376

 PROENÇA, 2024, p. 31. 
377

 TYLER, Ralph W. Princípios básicos de currículo e ensino. Porto Alegre: Globo, 1977, p. 89. 
378

 PROENÇA, 2024, p. 32. 



112 

 

pacificadora, especialmente quando implementadas de forma consistente e com 

adequada fundamentação teórica. 

Esta constatação oferece esperança e direcionamento para as pessoas 

educadoras e as pessoas gestoras comprometidas com o desenvolvimento 

comunitário através da educação. A integração da educação para a paz com 

políticas públicas educacionais constitui desafio e oportunidade para expansão 

dessas práticas. 

A institucionalização da educação para paz requer não apenas mudanças 

curriculares, mas transformações na formação docente, na gestão escolar e na 

cultura educacional como um todo. Esta transformação sistêmica demanda 

articulação entre diferentes níveis de governo, instituições educativas e 

organizações da sociedade civil. 

As experiências analisadas neste capítulo demonstram que a educação para 

a paz possui viabilidade prática e potencial transformador significativo. Os resultados 

observados nos diferentes programas evidenciam que, as metodologias 

fundamentadas em princípios participativos, dialógicos e críticos, podem 

efetivamente contribuir para a formação de ambientes educativos mais pacíficos e 

para o desenvolvimento de competências socioemocionais essenciais para a vida 

em sociedade. 

Os desafios identificados não constituem obstáculos intransponíveis, mas 

orientações para o aprimoramento contínuo das práticas educativas e para o 

desenvolvimento de políticas públicas que apoiem e ampliem iniciativas de 

educação para a paz. A sistematização dessas experiências oferece subsídios 

valiosos para as educadoras e os educadores, as gestoras e os gestores e 

formuladores de políticas comprometidas com a construção de uma sociedade mais 

justa e pacífica. 

A educação para a paz emerge como necessidade urgente e possibilidade 

concreta de mudança societária através da educação. Sua implementação requer 

compromisso político, investimento e informação docente e desenvolvimento de 

metodologias adequadas aos diferentes contextos educacionais. 

As cinco pedagogias integradas da paz oferecem um marco teórico-

metodológico abrangente que pode orientar práticas educativas transformadoras. A 

articulação entre teoria e prática, evidenciada nos programas analisados, demonstra 



113 

 

 

que é possível formar sujeitos comprometidos com a construção de relações 

pacíficas e justas. 

O futuro da educação para a paz depende da capacidade de articular 

experiências locais em redes globais de conhecimento e prática, promovendo 

intercâmbio que enriquece a metodologia e amplia o impacto transformador dessa 

modalidade educativa fundamental para o século XXI.





 

5 CONTRIBUIÇÃO PARA UMA SOCIEDADE PACIFICADA 

A construção de uma sociedade pacificadora representa um dos maiores 

desafios contemporâneos, exigindo esforços articulados entre diferentes instâncias 

sociais, educacionais e comunitárias. A cultura de paz, para Guimarães, surge como 

“um poderoso catalisador para transformações sociais profundas e sustentáveis, 

fundamentadas em valores como equidade, justiça social e diálogo construtivo”.379 

No contexto brasileiro, “a necessidade de implementar políticas públicas 

eficazes para a promoção da cultura de paz nas escolas tornou-se uma prioridade 

diante dos crescentes índices de violência escolar e social”.380 

A contemporaneidade exige uma compreensão mais ampla e sistêmica dos 

processos de construção da paz, transcende abordagens fragmentadas e 

contemplam a complexidade das relações sociais, políticas, econômicas e culturais. 

Como observa Santos, “a transformação social emancipatória requer ações 

articuladas em múltiplas dimensões da vida social”, demandando estratégias 

integradas que abordam simultaneamente as causas estruturais da violência e as 

condições necessárias para a construção de relações pacíficas.381 

A relevância desta abordagem intensifica-se quando consideramos que a 

sociedade brasileira enfrenta desafios multifacetados que incluem não apenas a 

violência direta, mas também formas estruturais e culturais de violência que se 

manifestam através das desigualdades sociais, da exclusão educacional e da 

discriminação. Apresentado pelo relatório de Desenvolvimento Humano (PNUD), o 

Brasil ocupa a 84ª posição no ranking Global do desenvolvimento humano, 

evidenciando a necessidade de transformações estruturais que promovam maior 

equidade social.382 

                                            
379

 GUIMARÃES, Marcelo Rezende. A educação para a paz como exercício da ação comunicativa: 
alternativas para a sociedade e para a educação. Educação, v. 29, n. 2, 2006, p. 330. 

380
 EUFRÁSIO, Marcelo Alves Pereira; LIMA, Artur Rodrigues de. O Pacto Educativo Global, a 
educação e o projeto vital ético como ferramenta de consolidação da Democracia. Revista de 
Estudos Educacionais, v. 1, n. 1, 2023, p. 1. 

381
 SANTOS, 2010, p. 89. 

382
 PNUD. Relatório de Desenvolvimento Humano 2023. Nova York: Programa das Nações Unidas 
para o Desenvolvimento, 2023. 



116 

 

A formação das educadoras e dos educadores como agentes de 

transformação social constitui-se como elemento fundamental para a construção de 

uma cultura de paz nas escolas.383 Este processo transcende a simples transmissão 

de conhecimentos, envolvendo a integração de valores como justiça social, respeito 

aos direitos humanos e o desenvolvimento de competências socioemocionais 

essenciais para a convivência harmoniosa. A educação para a paz, na perspectiva 

de Galtung, não se limita à ausência de conflito, mas constitui a construção ativa de 

relações baseadas no respeito mútuo e na dignidade humana.384 

A perspectiva de construção de uma sociedade pacificada fundamenta-se na 

compreensão de que a paz é um processo dinâmico e participativo que requer o 

engajamento ativo de múltiplos atores sociais. Como destaca a UNESCO, “a cultura 

de paz é tanto um objetivo a ser alcançado quanto um meio para alcançar outros 

objetivos relacionados ao desenvolvimento humano sustentável”.385 Esta perspectiva 

sistêmica reconhece que a construção da Paz está intrinsecamente relacionada à 

promoção da justiça social, à garantia dos direitos humanos e à sustentabilidade 

ambiental. 

5.1 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA DA EDUCAÇÃO PARA A PAZ 

A fundamentação teórica da educação para a paz, baseia-se em princípios 

estruturantes que emergem de diferentes correntes pedagógicas e movimentos 

sociais que enfatizam a necessidade de uma abordagem holística do 

desenvolvimento humano.386 A educação para a paz representa uma necessidade 

urgente no contexto contemporâneo, especialmente diante dos desafios impostos 

pela crescente complexidade social e pelos múltiplos fatores de violência que 

permeiam as relações humanas. 

Como observa Guimarães “não é suficiente informar sobre injustiças e 

desigualdades para se criar uma atitude necessária para superar as injustiças 

sociais. É fundamental compreender não apenas o que ensinamos, mas 

principalmente, como ensinamos e por que ensinamos as questões relacionadas à 

                                            
383

 EUFRÁSIO; LIMA, 2023, p. 2. 
384

 GALTUNG, 1969, p. 167-191. 
385

 UNESCO2010, p. 10-15. 
386

 SALLES FILHO, 2019, p.98. 



117 

 

 

paz e as violências”.387 Esta perspectiva pedagógica fundamenta-se na 

compreensão de que a educação para a paz não pode ser reduzida a uma disciplina 

específica ou a conteúdos informativos sobre conflitos e violência.  

Para Jares “A educação para paz é uma filosofia de vida, que se traduz em 

uma atitude para a vida, e uma metodologia de ação que se orienta para despertar a 

preocupação pelo bem comum”.388 Esta compreensão ampliada exige 

transformações pragmáticas que contemplam não apenas o que se ensina, mas 

fundamentalmente como se ensina e em que contexto se desenvolve o processo 

educativo. 

Os princípios estruturantes da educação para a paz articulam-se em torno de 

cinco dimensões fundamentais que se inter-relacionam de forma dinâmica e 

complementar segundo Salles Filho. A primeira dimensão refere-se à educação em 

valores, que visa o desenvolvimento de competências éticas e morais necessárias 

para a convivência pacífica. Como destaca Puig, “a educação em valores deve 

promover o desenvolvimento da autonomia moral e da capacidade de reflexão ética 

sobre as ações humanas”.389 

A segunda dimensão contempla a educação intercultural, que busca 

promover o diálogo e o respeito entre diferentes culturas, etnias e tradições 

religiosas. Segundo Candau “A educação intercultural visa formar sujeitos capazes 

de reconhecer, respeitar e valorizar a diversidade cultural como patrimônio da 

humanidade”.390 Esta dimensão é fundamental em sociedades plurais como a 

brasileira, marcadas pela diversidade étnica, cultural e religiosa. 

A terceira dimensão aborda a educação em direitos humanos, que busca 

formar sujeitos conscientes de seus direitos e responsabilidades sociais. Como 

observa Benevides, “a educação em Direitos Humanos é uma educação de natureza 

permanente, contínua e global, que visa a formação de sujeitos de direito”.391 Esta 

formação é essencial para a construção de sociedades democráticas e equitativas. 

                                            
387

  GUIMARÃES, Marcelo Rezende. A educação para a paz como exercício da ação comunicativa: 
alternativas para a sociedade e para a educação. Educação, v. 29, n. 2, 2006, p. 330. 

388
  JARES, 2002, p. 124. 

389
  PUIG, 2004, p. 78. 

390
  CANDAU, 2008, p. 134. 

391
  BENEVIDES, Maria Victoria. Educação em direitos humanos: de que se trata? São Paulo: 
Moderna, 2007, p. 67. 



118 

 

A quarta dimensão refere-se à educação ambiental crítica, que reconhece as 

conexões entre justiça social e sustentabilidade ecológica. Para Loureiro  “A 

educação ambiental crítica busca formar sujeitos capazes de compreender e 

transformar as relações sociedade e natureza”.392 A quinta dimensão contempla a 

educação para a cidadania ativa que busca formar sujeitos comprometidos com a 

transformação social e a participação democrática. Como destaca Demo “A 

cidadania ativa pressupõe a capacidade de organização política e intervenção crítica 

na realidade social”.393 

A educação para a paz incorpora a perspectiva de ação comunicativa, 

apresentada por Guimarães como “espaço argumentativo, tanto de crítica da cultura 

de violência como de construção de um consenso para a paz”.394 Essa abordagem 

inclui a capacitação para resolução não-violenta de conflitos, a não-cooperação com 

a injustiça e a mobilização com a não-violência, tendo como objetivo principal a 

formação de competência comunicativa. 

A perspectiva da ação comunicativa, desenvolvida por Habermas oferece 

fundamentos teóricos importantes para a educação para a paz ao enfatizar que ”a 

comunicação orientada pelo entendimento constitui base para a construção de 

consensos democráticos”.395 Esta abordagem supera modelos educativos baseados 

na transmissão unidirecional de informações para promover processos dialógicos 

que valorizem a participação ativa de todos os envolvidos. 

A dimensão ética da educação para a paz fundamenta-se na compreensão de 

que a formação humana não pode prescindir da reflexão sobre valores e princípios 

que orientem a ação no mundo. Como observa Cortina, ”a ética é uma necessidade 

humana básica que orienta a busca do bem viver pessoal e comunitário”.396 

A espiritualidade, compreendida não como adoção de uma religião específica, 

mas como dimensão transcendente da experiência humana, oferece recursos 

importantes para a educação para a paz. Na perspectiva de Boff “a transformação 

necessária da relação do ser humano com a terra “consolida quando acompanhada 

de uma revolução espiritual, despertando a dimensão mais profunda que está em 

                                            
392

  LOUREIRO, 2004, p. 89. 
393

  DEMO, 1993, p. 67. 
394

  GUIMARÃES, 2006, p. 331. 
395

  HABERMAS, 1997, p. 89. 
396

  CORTINA, 2005, p. 67. 



119 

 

 

nós, que nos torna sensíveis à solidariedade, à cooperação, à compaixão, à 

fraternidade universal, à justiça para todos”.397 

A contribuição de Hans Küng para a compreensão da ética global oferece 

fundamentos sólidos para a educação para a paz em contextos plurais. Para Küng 

”Uma ética global não significa uma religião global ou uma ideologia global, mas sim 

um consenso mínimo sobre valores fundamentais, normas irrevogáveis e atitudes 

pessoais básicas”.398 

Como destaca Hans Küng “não haverá paz entre as nações sem paz entre as 

religiões, indicando que o diálogo inter-religioso e intercultural constitui dimensão 

fundamental da construção da paz”.399 

5.2 PROPOSTA CONCRETA PARA IMPLEMENTAÇÃO DE POLÍTICAS 

PÚBLICAS EDUCATIVAS 

A implementação de políticas públicas educativas voltadas para a cultura de 

paz no Brasil representa uma necessidade urgente de crescentes índices de 

violência escolar e social. A elaboração de estratégias governamentais eficazes 

exige uma abordagem sistêmica que contemple não apenas a dimensão 

educacional, também os aspectos sociais, econômicos e culturais que influenciam o 

contexto de violência e paz. 

A Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas escolas (PL. 

1.482/2023), constitui um marco legal importante que oferece respaldo institucional 

para o desenvolvimento de práticas educativas inovadoras. Esta política “prevê a 

criação de protocolos de prevenção e gestão de crises, tanto em escolas públicas 

privadas, com ações especificas para cada tipo de violências”.400 

A proposta de implementação deve fundamentar se em 5 eixos estratégicos 

articulados.401 O primeiro eixo contempla a reformulação curricular, que integre a 

educação para a paz como componente transversal em todos os níveis de ensino. 

Esta reformulação deve partir dos princípios da interdisciplinaridade, contemplando 

                                            
397

 BOFF, 2011, p. 20. 
398

 KÜNG, 1993, p. 134. 
399

 KÜNG, 2004, p. 17. 
400

 BRASIL, Senado Federal. Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas Escolas avança 
no Senado. Agência Senado, 11 de jun.2024,p.3. 

401
 UNESCO,2015, p.45 



120 

 

não apenas conteúdos específicos sobre a paz e não violência, mas principalmente 

metodologias participativas que promovam a vivência de valores pacíficos no 

cotidiano escolar. 

O segundo eixo refere-se à formação inicial e continuada de profissionais da 

educação capacitando-os para o desenvolvimento de competências específicas 

relacionadas à mediação de conflitos, ao diálogo intercultural e a promoção dos 

direitos humanos.402 Esta formação deve contemplar não apenas aspectos 

metodológicos, mas também o desenvolvimento de competências socioemocionais e 

éticas nos próprios os educadores e nas próprias educadoras. 

O terceiro eixo envolve a criação de estruturas de apoio psicossocial nas 

escolas, incluindo os núcleos de mediação de conflitos, programas de apoio às 

vítimas de violência e serviços de acompanhamento psicológico para a pessoa 

estudante, famílias e pessoas educadoras.403 Estas estruturas devem operar em 

articulação com as redes de proteção social existente nos territórios. 

O quarto eixo complementa a participação comunitária e o fortalecimento de 

redes Intersetoriais, que articulem escolas, comunidades religiosas, organizações 

não governamentais, serviços de saúde e assistência social.404 Esta articulação é 

fundamental para assegurar que as ações desenvolvidas nas escolas tenham 

continuidade e sustentação nos contextos familiares e comunitários da pessoa 

estudante. 

O quinto eixo refere-se ao sistema de monitoramento e avaliação que 

permita acompanhar a efetividade das políticas implementadas, identificar desafios e 

ajustar estratégias com base nas evidências coletadas405 Este sistema deve 

contemplar indicadores quantitativos e qualquer capturem não apenas a redução da 

violência escolar, mas também o desenvolvimento de competências 

socioemocionais e cidadãs das pessoas estudantes. 

A metodologia de implementação deve seguir a estratégia de projetos piloto 

em regiões selecionadas, permitindo teste e ajuste das propostas antes de sua 

                                            
402

 CANDAU, 2008,p.156  
403

 ONU, 2019,p.78. 
404

 FREIRE,1996,p.70. 
405

 BRASIL , 2014.   



121 

 

 

expansão para todo o sistema educacional.406 Estes projetos pilotos devem 

contemplar diferentes contextos sociais e geográficos, assegurando que as 

estratégias desenvolvidas sejam adequadas à diversidade da realidade brasileira. 

O financiamento das políticas deve prever recursos específicos no 

orçamento da educação, articulados com outras áreas, como assistência social, 

saúde e segurança pública407 É fundamental assegurar sustentabilidade financeira 

das ações, evitando que as iniciativas dependam exclusivamente de programas 

temporários ou recursos externos. 

A gestão democrática constitui princípio fundamental para a implementação 

efetiva dessas políticas408 É necessário criar mecanismos de participação que 

envolva a pessoa estudante, a família, a pessoa educadora e comunidade na 

elaboração, implementação e avaliação das ações desenvolvidas. Esta participação 

assegura legitimidade social às políticas e contribuem para a sua sustentabilidade 

política. 

Articulação entre diferentes níveis de governo federal, estadual e municipal é 

essencial para assegurar coerência e complementariedade das ações 

desenvolvidas409 O regime de elaboração previsto na Constituição Federal deve ser 

operacionalizado através de pactos interfederativos que estabeleçam 

responsabilidades específicas e mecanismo de cooperação técnica e financeira. 

5.3 FORMAÇÃO CONTINUADA DE EDUCADORAS E EDUCADORES 

A formação continuada da pessoa educadora constitui elemento 

fundamental para a efetiva implementação da educação para a paz no sistema 

educacional brasileiro  de acordo com Rodrigues.410 Esta formação  representa, 

como observa Salles Filho, “muito mais do que pensar em formas salvadoras para 

                                            
406

 UNESCO,2015,p.67 

407
 BRASIL , 2014.   

408
 BRASIL , 1988.   

409
 BRASIL , 1988.   

410
 RODRIGUES, 2022,p.185 



122 

 

paz universal ou nacional, mas o exercício constante de atenção, pensamento e 

modo de viver, na vida e na educação”.411 

A necessidade de formação continuada específica em educação para paz 

decorre do reconhecimento de que a formação inicial dos professores e das 

professoras tradicionalmente não contempla competências necessárias para lidar 

com os conflitos, promover o diálogo intercultural e desenvolver práticas 

pedagógicas inclusivas. Como observa Candau, “a formação docente deve ser 

representada para incluir competências relacionadas à diversidade cultural e a 

promoção dos direitos humanos”.412 

Como demonstra Rodrigues, “a formação continuada apresenta-se como um 

elemento indispensável para melhoria da qualidade do ensino, no mesmo tempo em 

que enfrenta desafios com a falta de políticas públicas estruturadas. A necessidade 

de “alinhamento” entre teoria e prática, constitui-se como um dos principais 

obstáculos a serem superados”.413 

A metodologia da formação continuada em educação para a paz deve 

incorporar três aspectos fundamentada por Salles Filho. O primeiro aspecto de 

caráter dialógico, que constitui “o método educacional que leva à conscientização 

sobre a violência e a ação para a paz, sem que as pessoas estudantes, professores 

e professoras caiam na armadilha de reproduzir a violência estrutural”.414 A 

metodologia dialógica fundamenta-se na compreensão freireana de que “educação 

autêntica é sempre dialógica, baseada na relação horizontal entre educador e 

educando”. Afirma Freire, “o diálogo é uma relação horizontal que nasce da matriz 

crítica e gera criticidade”.415 

O segundo aspecto contempla o trabalho vivencial, que para Salles Filho 

deve incorporar “práticas corporais, jogos cooperativos, música, dança, circo, 

danças circulares, entre outras”.416 Ampliando a ideia de técnicas ou dinâmicas de 

grupo para a noção de vivências. O trabalho vivencial reconhece que aprendizagem 

                                            
411

 SALLES FILHO, 2009, p. 10281. 
412

 CANDAU, 2008, p. 90. 
413

 RODRIGUES, Jeane Pinto. Formação continuada de professores: uma análise das abordagens 
teóricas e práticas na construção do desenvolvimento profissional. Revista FT, v. 1, n. 1, mai. 
2022, p. 185. 

414
 SALLES FILHO, 2009, p. 10282. 

415
 FREIRE, 1987, p. 92. 

416
 SALLES FILHO, 2009, p. 10283. 



123 

 

 

não se dá apenas no nível cognitivo, mas envolve também as dimensões afetivas, 

corporais e espirituais da experiência humana. Como observa Maturana, “somos 

seres emocionais que usamos a razão para justificar nossas emoções”.417 

Terceiro aspecto incorpora o conceito de resiliência, cuja “importância 

decorre da abertura e suporte às questões mais subjetivas, também decorrentes do 

processo”.418 O conceito da resiliência na formação para a educação para paz 

refere-se à capacidade de enfrentar diversidades e conflitos sem perder a esperança 

ou recorrer a violência. Como observa Cyrulnik, “a resiliência não é uma qualidade 

inata, mas uma capacidade que pode ser desenvolvida através de experiências 

adequadas”.419 

O desenvolvimento da resiliência nas pessoas educadoras é fundamental, 

porque elas frequentemente enfrentam situações desafiadoras que podem gerar 

frustração, estresse e desmotivação. A formação deve oferecer instrumentos para 

que as educadoras e os educadores, possam cuidar de sua própria saúde mental e 

emocional. Esta dimensão subjetiva distingue a formação em educação para a paz 

de outros tipos de formação técnica. 

A estrutura curricular da formação continuada deve contemplar cinco 

módulos integrados, conforme Salles Filho.420 

O primeiro módulo aborda os fundamentos teóricos da educação para a paz, 

incluindo as contribuições de autores como Galtung, Freire, Morin e outros teóricos 

relevantes. Este módulo deve proporcionar uma base conceitual sólida que permita 

as pessoas educadoras compreenderem as diferentes dimensões da violência e da 

paz. 

O segundo módulo focaliza as metodologias participativas e dialógicas, 

oferecendo instrumentos práticos para a implementação de círculo de paz. 

comunicação não violenta, mediação de conflitos e outras estratégias pedagógicas 

específicas. Este módulo deve ter caráter eminentemente prático, permitindo que os 

e as participantes vivenciem as metodologias que posteriormente aplicarão as suas 

pessoas estudantes. 

                                            
417

  MATURANA, 2002, p. 67. 
418

 ‘SALLES FILHO, 2009, p. 10284. 
419

 ‘CYRULNIK, Boris. Os patinhos feios. São Paulo: Martins Fontes, 2004. p. 89. 
420

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 



124 

 

O terceiro módulo contempla a educação intercultural e os direitos humanos, 

capacitando a pessoa educadora para lidar com as diversidades presentes nas 

escolas e para promover o respeito às diferenças. Este módulo deve abordar 

questões relacionadas ao racismo, sexismo, homofobia e outras formas de 

discriminação presentes no contexto escolar. 

O quarto módulo aborda a mediação de conflitos e a gestão pacífica de 

crises oferecendo instrumentos para que a pessoa educadora possa intervir 

construtivamente em situações de tensão e violência. Este módulo deve contemplar 

tanto o aspecto técnico de mediação quanto o desenvolvimento de habilidade e de 

escuta e diálogo. 

O quinto módulo focaliza a dimensão espiritual e ética da educação para a 

paz, sem proselitismo religioso, mas valorizando a dimensão transcendente da 

experiência humana como fonte de valores universais. Este modo deve abordar 

questões relacionadas aos sentidos da vida, a compaixão e a responsabilidade. 

Social”. 

A carga horária mínima recomendada para formação é de 120 horas, 

distribuídas em encontros presenciais e atividades a distância, se práticas, 

supervisionadas nas escolas.421 A distribuição permite conciliar a necessidade de 

formação com as demandas profissionais da pessoa educadora. 

Avaliação da formação deve contemplar não apenas a aquisição de 

conhecimentos teóricos, mas principalmente o desenvolvimento de competências 

práticas e a transformação das práticas pedagógicas das e dos participantes, na 

perspectiva de Perrenoud.422 Esta avaliação deve incluir a elaboração de projetos de 

intervenção nas escolas e o acompanhamento de sua implementação. 

5.4 O PAPEL DAS COMUNIDADES RELIGIOSAS, ESCOLAS E ONGS  

5.4.1 Base Conceitual da Intersetorialidade na Educação Para a Paz.  

Articulação intersetorial entre comunidades religiosas, escolas e 

organizações não governamentais constitui estratégia fundamental para a 

                                            
421

  SALLES FILHO, 2019, p. 312 
422

  PERRENOUD, 2000, p. 145. 



125 

 

 

construção efetiva de uma cultura de paz, segundo Morin.423 Esta abordagem 

baseia-se na compreensão de que a educação para a paz transcende os muros 

escolares, exigindo o envolvimento de múltiplos atores sociais em ações 

coordenadas e complementares. 

O conceito da interseccionalidade, na perspectiva da educação para a paz, 

fundamenta-se na teoria sistêmica que reconhece a complexidade dos fenômenos 

sociais e a necessidade de abordagem integrada para a sua formação.424 Como 

observa, Morin “os problemas essenciais nunca são parceláveis e os problemas 

globais são cada vez mais essenciais”, demandando estratégias que articulem 

diferentes campos de conhecimento e ação social.425 

A fundamentação teórica da interseccionalidade encontra respaldo na 

compreensão freireana de quê, “ninguém educa ninguém, ninguém educa a si 

mesmo, os homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo”.426 Esta 

perspectiva dialógica orienta a construção de parcerias que valorizem os saberes 

específicos de cada setor, promovendo a aprendizagem mútua e a compreensão 

coletiva de soluções para os desafios da violência e da exclusão social. 

5.4.2 Contribuições Específicas Das Comunidades Religiosas 

A - A importância da religiosidade para a educação para a paz. 

A religiosidade, compreendida como dimensão construtiva da experiência 

humana que busca sentido transcendente, oferece contribuições valiosas para a 

educação, para a paz segundo Boff.427 Esta dimensão não se limita a créditos 

específicos, mas engloba a busca universal por valores que orientem a vida em 

direção ao bem comum e à justiça social. 

A importância da religiosidade para a educação para a paz manifesta-se 

através de múltiplas dimensões. A primeira dimensão refere-se ao fornecimento de 

fundamentos éticos universais que transcendem particularismos culturais ou 

confessionais. Valores como compaixão, justiça, solidariedade e perdão encontram 

                                            
423

  MORIN, 2000, p.89. 
424

  BARBOSA, 2025, p. 150 
425

  MORIN, 2000, p.67. 
426

  FREIRE, 1987, p.77 
427

  BOFF, 2005, p.142. 



126 

 

nas tradições religiosas uma elaboração milenar que podem inspirar práticas 

educativas transformadoras. 

A segunda dimensão contempla a motivação para o engajamento social e o 

compromisso com os mais vulneráveis. Como observa Gutierrez  “a opção 

preferencial pelos pobres constitui dimensão fundamental da espiritualidade cristã 

autêntica”,  oferecendo orientação ética para práticas educativas comprometidas com 

a justiça social.428 

A terceira dimensão aborda a capacidade das tradições religiosas de 

mobilizar recursos comunitários em favor da educação e da promoção da paz. As 

comunidades de fé possuem estruturas organizacionais, recursos materiais e redes 

sociais que podem ser canalizadas para apoiar iniciativas educativas 

transformadoras, segundo Betto.429 

B- Compreensão Teológica e Dimensões Espirituais 

A compreensão teológica oferece recursos conceituais importantes para a 

fundamentação da educação para a paz, especialmente através dos conceitos de 

justiça, compaixão e reconciliação. Como afirma o Documento de Aparecida.430 A 

justiça na perspectiva teológica, transcende a mera aplicação de leis, configurando-

se como imperativos ético que orientem toda ação humana em direção à dignidade e 

ao bem comum, segundo o Documento de Aparecida.431 

O Documento de Aparecida diz ainda que “a justiça social é uma exigência 

ética que brota da própria fé cristã”, estabelecendo vínculos indissociáveis entre 

experiência espiritual e compromisso social.432 Esta compreensão contribui para a 

análise crítica das estruturas sociais que perpetuam a violência e a exclusão. 

A compaixão teológica constitui-se não apenas com sentimentos de piedade, 

mas como práxis transformadora que impele à ação concreta em favor dos que 

sofrem. Como observa Boff, “a paixão é a capacidade de sofrer com, de sentir na 

própria carne o sofrimento do outro e de mobilizar-se para transformar a situação 

que gera esse sofrimento”.433 

                                            
428

 GUTIERREZ, 1981, p.72 
429

 BETTO, 1981, p.16 
430

 DOCUMENTO DE APARECIDA, 2007,p.152 
431

 DOCUMENTO DE APARECIDA, 2007,p.152 
432

 JUNQUEIRA, 2004,  p. 89. 
433

 BOFF, 2011, p. 42.   



127 

 

 

A reconciliação teológica, por sua vez, implica não apenas com o perdão 

pessoal, mas a restauração de relações justas que pressupõem a transformação das 

condições estruturais que geraram os conflitos. Segundo Libânio, “a reconciliação 

não é apenas espiritual, mas envolve a restauração das relações sociais, políticas e 

econômicas”.434 

C – Proselitismo: Definição, Riscos e Estratégias de Mitigação 

O proselitismo, entendido como a tentativa de converter os outros a uma 

crença ou doutrina específica, representa um dos principais desafios na articulação 

entre religiosidade e educação para a paz, segundo Küng.435 A má compreensão 

dessa distinção pode comprometer os objetivos educacionais e gerar conflitos ao 

invés de promover paz. 

A distinção entre educação baseada em valores universais e proselitismo 

religioso é fundamental para assegurar que as contribuições das tradições religiosas 

sejam incorporadas, de forma respeitosa à diversidade e aos princípios 

democráticos. “O proselitismo caracteriza-se pela imposição de doutrinas 

específicas, pela desqualificação de outras tradições e pela instrumentalização dos 

do espaço educativo para fins sectários”.436 

Os riscos do proselitismo na educação incluem a violação dos princípios 

constitucionais da laicidade, a exclusão e discriminação da pessoa estudante de 

diferentes tradições religiosas, a instrumentalização da educação para fins sectários 

e a criação de conflitos Inter-religiosos no ambiente escolar.437 

As estratégias de mitigação desses riscos incluem o foco em valores 

universais compartilhados por diferentes tradições, como compaixão, justiça, 

solidariedade e paz.438 A formação adequada de pessoas educadoras para distinguir 

entre educação em valores e doutrinação religiosa constitui estratégia fundamental. 

A transparência nos objetivos educacionais e o envolvimento da comunidade escolar 

na definição de diretrizes claras sobre abordagem da dimensão espiritual também 

são essenciais. 

A superação e a avaliação contínua das práticas desenvolvidas, 

assegurando que respeitem a diversidade religiosa e os direitos de todas as pessoas 

                                            
434

 LIBÂNIO, 1987, p 134. 
435

 KÜNG, 1993, p. 89 
436

 KÜNG, 1993, p. 89 
437

 Brasil, 1988. 
438

 KÜNG, 2004, p. 56. 



128 

 

estudantes, representa mecanismo importante de prevenção ao proselitismo.439 A 

criação de espaços de diálogo inter-religioso que valorize a diversidade como 

riqueza da experiência humana constitui alternativa construtiva ao proselitismo. 

5.4.3 Exemplos Concretos de Projetos e Instituições 

Fundação Luterana de Diaconia 

A Fundação Luterana de Diaconia (FLD) desenvolve o projeto “Educação 

para a Solidariedade e Paz”, que articula valores cristãos com práticas educativas 

transformadoras.440 O projeto caracteriza-se pela metodologia participativa, que 

valoriza os saberes locais e promove a participação ativa das comunidades na 

identificação e solução de problemas sociais. 

Os objetivos do projeto incluem a formação de lideranças comunitárias 

comprometidas com a justiça social, o desenvolvimento de metodologias de 

educação popular adaptadas aos contextos locais e a articulação de redes de 

organizações voltadas para a promoção da paz.441 O público-alvo contempla jovens, 

pessoas, educadores, populares e lideranças comunitárias de regiões marcadas por 

conflitos sociais e violência estrutural. 

As metodologias utilizadas incluem círculos de culturas inspirados na 

pedagogia freireana, oficina de comunicação não-violenta, formação em direitos 

humanos e mediação de conflitos. Os resultados observados incluem a redução de 

conflitos comunitários, o fortalecimento da participação cidadã e o desenvolvimento 

de projetos locais de geração de renda e melhoria da qualidade de vida.442 

A experiência da Fundação Luterana de Diaconia demonstra como as 

instituições confessionais podem contribuir para a promoção da educação para a 

paz respeitando os princípios da laicidade. A ênfase na solidariedade como valor 

universal transcende fronteiras convencionais e oferece base comum para o diálogo 

inter-religioso. 

ONG Palavras de Paz 

                                            
439

 BRASIL, 1988. 
440

 FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA, 2023,p.54. 
441

 FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA, 2023,p.43. 
442

 FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA, 2023,p.67. 



129 

 

 

A ONG Palavras de Paz atua na promoção de valores de não violência 

através de programas educativos que articulam arte, cultura e espiritualidade.443 A 

organização desenvolve metodologias inovadoras que utilizam teatro, música e 

literatura como ferramentas para transformação social e a construção da paz. 

Os programas da organização incluem oficinas de teatro do oprimido, 

círculos de leitura de textos sagrados de diferentes tradições, projetos de arte 

urbana com mensagem de paz e formação de multiplicadores em educação para a 

paz.444 A metodologia baseia-se na valorização da expressão artística como 

linguagem universal, capaz de transcender barreiras culturais e religiosas. 

Os resultados alcançados incluem a transformação de espaços urbanos 

degradados em locais de convivência comunitária, a redução de índices de violência 

juvenil em territórios de atuação e o fortalecimento de redes de jovens 

comprometidos com a cultura de paz.445 

Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil (IECLB) 

A IECLB desenvolve práticas educativas que articulam confessionalidade 

cristã com respeito à diversidade e a promoção da justiça social. Conforme a Igreja 

Evangélica de Confissão Luterana no Brasil.446 A experiência luterana no Brasil 

oferece exemplos concretos de como as instituições religiosas podem contribuir para 

a formação da cidadania, respeitando os princípios da laicidade do estado. 

As práticas desenvolvidas incluem escolas confessionais que promovem a 

educação de qualidade baseada em valores cristãos, projetos sociais em 

comunidades periféricas focalizados na educação de jovens e adultos, programas de 

formação de lideranças comunitárias e iniciativas de diálogo inter-religioso, de 

acordo com a Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil.447 A metodologia 

caracteriza-se pela integração entre a fé e vida, promovendo uma espiritualidade 

encarnada que se traduz em compromisso social concreto. 

Núcleo de Educação para a Paz da Universidade Estadual de Ponta Grossa 

NEP/UEPG. 

                                            
443

  ONG PALAVRAS DE PAZ, 2019, p. 34. 
444

  ONG PALAVRAS DE PAZ, 2019, p. 34. 
445

  ONG PALAVRAS DE PAZ, 2019, p. 56. 
446

  IECLB, 2011, p. 9. 
447

  IECLB, 2011, p. 9. 



130 

 

Núcleo de Educação para a Paz da Universidade Estadual de Ponta Grossa 

NEP/UEPG desenvolve pesquisas e práticas educativas voltadas para a promoção 

da cultura de paz no sistema educacional. De acordo com UEPG.448 Estes núcleos 

constituem espaços privilegiados para o desenvolvimento de pesquisas sobre 

educação para a paz, a formação de profissionais e especialistas e a prestação de 

serviços à comunidade. Como observa Santos, “a universidade deve articular suas 

funções de ensino, pesquisa e extensão para contribuir com a solução dos 

problemas sociais”.449 

O Núcleo Acadêmico de Educação para Paz desempenha um papel 

estratégico na articulação entre pesquisa, ensino e extensão universitária. As 

atividades incluem curso de especialização em educação para a paz, oficina de 

formação continuada para professores e professoras da rede pública, elaborando 

cartilhas e materiais pedagógicos e assessoria técnica para implementação de 

projetos de cultura de paz nas escolas.450 

5.4.4 Análise Crítica do Impacto dessas ações 

Avaliação de impacto das ações desenvolvidas pelas organizações 

apresentadas revela resultados significativos tanto em termos quantitativos quanto 

qualitativos de acordo com Salles Filho.451 Os indicadores quantitativos incluem  a 

redução de índices de violência nas comunidades e escolas atendidas, o aumento 

da participação comunitária em atividades educativas e ampliação do número de 

organizações articuladas em redes de promoção da paz. 

Segundo Sales Filho, os indicadores qualitativos contemplam a 

transformação das relações interpessoais em relação à maior cooperação e respeito 

mútuo, o desenvolvimento de competência de diálogo e mediação de conflitos nos 

participantes e o fortalecimento da autoestima e do protagonismo juvenil em 

contextos de vulnerabilidade social.452 

Os desafios enfrentados incluem a sustentabilidade financeira dos projetos, 

frequentemente dependente de recursos externos temporários, a resistência de 

                                            
448

 NÚCLEO DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ. Parceiros. Universidade Estadual de Ponta 
Grossa,2024, p.23. 

449
 SANTOS, 2004, p. 89. 

450
 NÚCLEO DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ,2024, p.23. 

451
 SALLES FILHO, 2019, p. 345. 

452
 SALLES FILHO, 2019, p. 345. 



131 

 

 

setores conservadores que pertencem as iniciativas como ameaça a valores 

tradicionais e as dificuldades de articulação com políticas públicas que assegurem a 

continuidade às ações desenvolvidas, como afirma Salles Filho.453 

As lições aprendidas indicam a importância da formação adequada de 

pessoas educadoras e lideranças, a necessidade de metodologias adaptadas ao 

contextos locais e a relevância da participação comunitária como garantia de 

sustentabilidade dos projetos. Na perspectiva de Salles Filho.454 

Articulação entre diferentes organizações potencializa o impacto das ações e 

contribui para a construção de uma cultura de paz mais ampla e duradoura. A 

sistematização e divulgação de experiências educativas inovadoras contribui para o 

avanço do conhecimento na área e para a inspiração de novas iniciativas. Na 

perspectiva de Demo, “a pesquisa e sistematização de práticas educativas são 

fundamentais para o avanço da qualidade educacional”.455 

5.5 SÍNTESE DOS APRENDIZADOS E ARTICULAÇÕES POSSÍVEIS 

5.5.1 Síntese da contribuições Teóricas 

A investigação realizada permitiu identificar contribuições teóricas 

fundamentais que convergem para a compreensão da educação para a paz como 

necessidade urgente e possibilidade concreta de transformação social, apresentado 

por Galtung.456 A articulação entre os fundamentos teóricos de Johan Galtung, Paulo 

Freire, Edgar Morin, Maria Montessori, Leonardo Boff e Nei Alberto Salles Filho 

oferece um marco conceitual robusto para práticas educativas transformadoras. 

A teoria da paz positiva de Galtung, contribui não só com a compreensão de 

que a construção da paz exige não apenas a eliminação de violência direta, mas 

também a transformação das estruturas sociais injustas e das culturas que legitimam 

a opressão.457 Esta perspectiva orienta práticas educativas que abordem 

simultaneamente as múltiplas dimensões da violência. 

                                            
453

  SALLES FILHO, 2019, p. 345. 
454

  SALLES FILHO, 2019, p. 345. 
455

  DEMO, 1993, p. 134. 
456

  GALTUNG, 1996, p. 112. 
457

  GALTUNG, 1996, p. 112. 



132 

 

A pedagogia crítica de Paulo Freire oferece fundamentos metodológicos para 

uma educação dialógica, que valorize os saberes dos educandos e das educandas e 

promovam a conscientização sobre as causas estruturais dos conflitos, de acordo 

com Freire.458 A educação libertadora constitui um instrumento fundamental para a 

formação de sujeitos críticos e comprometidos com a transformação social. 

A teoria da complexidade de Edgar Morin contribui com a compreensão de 

que os fenômenos sociais exigem abordagens sistémicas que contemplem suas 

múltiplas dimensões e inter-relações.459 A educação para a complexidade prepara 

os sujeitos para compreender e intervir em realidade marcada pela incerteza e pela 

diversidade. 

A pedagogia montessoriana oferece princípios importantes para uma 

educação que respeite os ritmos naturais do desenvolvimento e promova a 

autonomia e a responsabilidade social desde a infância, defende Maria 

Montessori.460. A educação cósmica proposta por Montessori contribui para o 

desenvolvimento de uma consciência planetária fundamental para a cultura de paz. 

As cinco pedagogias integradas da paz, sistematizadas por Salles Filho, 

oferecem um “marco metodológico abrangente que contempla as dimensões dos 

valores humanos, dos direitos humanos, da conflitologia, da ecoformação e das 

vivências/convivências” esta articulação permite uma abordagem integral da 

formação humana.461 

A teologia da libertação, através das contribuições de Leonardo Boff e outros 

autores, oferece fundamentos éticos para uma educação comprometida com a 

justiça social e a opção preferencial pelos excluídos.462 Articulação entre a fé e a 

vida orienta práticas educativas que integram desenvolvimento pessoal e 

transformação social. 

                                            
458

  FREIRE, 1987, p.134. 
459

  MORIN, 2000, p. 67. 
460

  MONTESSORI, 2004, p. 79. 
461

  SALLES FILHO, 2019, p. 237. 
462

  BOFF, 2011, p. 142. 



133 

 

 

5.5.2. Síntese das Experiências Práticas. 

A análise das experiências práticas de educação para a paz desenvolvidas no 

Brasil e em outros países revela elementos comuns que contribuem para a sua 

efetividade, segundo Proença.463 O primeiro elemento refere-se à importância das 

metodologias participativas que valorizem a experiência e os saberes dos e das 

participantes, promovendo sua participação ativa na construção do conhecimento. 

O segundo elemento contempla a necessidade de formação específica das 

pessoas educadoras para o desenvolvimento de competências relacionadas ao 

diálogo, à mediação de conflito e à promoção dos direitos humanos, conforme 

Candau.464 A transformação das práticas pedagógicas exige investimentos 

sistemáticos na formação continuada dos profissionais de educação. 

O terceiro elemento aborda a importância da articulação comunitária que 

assegura a sustentação social aos projetos desenvolvidos para Freire.465 A 

participação das famílias e das organizações locais constitui fator fundamental para 

a continuação e a ampliação do impacto das iniciativas de educação para a paz. 

O quarto elemento refere-se à necessidade de adaptação das metodologias 

aos contextos específicos onde são implementadas, conforme Salles Filho.466 As 

práticas educativas devem considerar as características culturais, sociais e 

econômicas dos territórios, evitando a imposição de modelos externos que 

desconheçam as realidades locais. 

O quinto elemento contempla a importância da avaliação sistemática que 

permita identificar avanços, desafios e necessidades de ajustes nas práticas 

desenvolvidas, para Perrenoud.467 A avaliação deve contemplar não apenas 

resultados quantitativos, mas principalmente, transformações qualitativas nas 

relações e nas competências dos e das participantes. 

5.5.3 Articulações Possíveis para Políticas Públicas 

As articulações entre teoria e prática analisadas ao longo desta pesquisa 

oferecem subsídios importantes para a formulação de políticas públicas 

                                            
463

  PROENÇA, 2025, p. 23. 
464

  CANDAU, 2008, p. 198. 
465

  FREIRE, 1996, p. 298. 
466

  SALLES FILHO, 2019, p. 298. 
467

  PERRENOUD, 2000, p.156. 



134 

 

educacionais voltadas à promoção da cultura de paz.468 A primeira articulação 

refere-se à integração da educação para a paz como componente transversal dos 

currículos escolares, superando abordagens fragmentadas que limitam o seu 

potencial e transformador. 

A segunda articulação contempla a criação de sistemas de formação inicial e 

continuada para pessoa educadora, que desenvolva a competência específicas para 

a educação para a paz, conforme Candau.469 Esta formação deve contemplar não 

apenas aspectos metodológicos, mas também o desenvolvimento pessoal da 

pessoa educadora em suas dimensões ética, emocional e espiritual. 

A terceira articulação aborda a necessidade de estruturas de apoio 

psicossocial nas escolas que oferecem suporte às vítimas de violências e promovam 

ambientes educativos, acolhedores e inclusivos, como sustenta a OMS.470 Esta 

estrutura deve operar em articulação com as redes de proteção social dos territórios. 

A quarta articulação refere-se à promoção de parcerias entre escolas, 

comunidades religiosas e organizações da sociedade civil que potencializem os 

recursos e as competências disponíveis para a educação para a paz, de acordo com 

Morin.471 Estas parcerias devem respeitar a autonomia de cada setor e promover a 

aprendizagem mútua. 

A quinta articulação contempla a criação de sistemas de monitoramento e 

avaliação que permitam acompanhar a efetividade das políticas implementadas e 

orientar ajustes necessários.472 Este sistema deve contemplar a participação da 

comunidade escolar e utilizar metodologias participativas de avaliação. 

5.5.4 Perspectivas Futuras 

As perspectivas futuras para a educação para a paz no Brasil dependem da 

capacidade de articular as experiências locais em redes mais amplas de 

conhecimento e prática que potencialize seu impacto transformador, como promove 

a UNESCO.473 A primeira perspectiva refere-se à consolidação de uma rede 

                                            
468

  BRASIL, 2014. 
469

  CANDAU, 2008, p. 210. 
470

  OMS, 2019, p.98. 
471

  MORIIN, 2000, p.101. 
472

  BRASIL, 2014. 
473

  UNESCO, 2015, p. 67. 



135 

 

 

nacional de educação para a paz que articule universidades, escolas, organizações 

da sociedade civil e órgãos não governamentais. 

A segunda perspectiva contempla o desenvolvimento de pesquisas que 

aprofundem a compreensão sobre metodologias eficazes de educação para a paz, 

adaptadas à realidade brasileira, afirma Galtung.474 Esta pesquisa deve contemplar 

estudos longínquos que acompanha o impacto das práticas desenvolvidas ao longo 

do tempo. 

A terceira perspectiva aborda a necessidade de formação de uma nova 

geração de pessoas educadoras especializadas em educação para a paz, através 

de cursos de graduação e pós-graduação que ofereçam formação específica nesta 

área, assegura (Candau, 2008, p.234) 475. Esta formação deve contemplar tanto os 

aspectos teóricos quanto práticos da educação para a paz. 

A quarta perspectiva refere-se ao desenvolvimento de tecnologias 

educacionais que apoiem e implementem a educação para a paz, incluindo 

plataformas digitais, jogos educativos e materiais multimídia, apresentados pela 

UNESCO.476 Estes testes tecnológicos devem ser desenvolvidos com base em 

princípios pedagógicos consistentes com objetivos da educação para a paz. 

A quinta perspectiva contempla articulação Internacional que permite o 

intercâmbio de experiências e o desenvolvimento colaborativo de metodologias de 

educação para a paz, conforme o apoio da UNESCO.477 Esta articulação pode 

contribuir para o fortalecimento da rede global de educadores e educadoras 

comprometidos com a construção de uma cultura de paz. 

A sexta perspectiva aborda a necessidade de políticas públicas estruturantes 

que assegurem sustentabilidade política e financeira às iniciativas de educação para 

a paz.478 Estas políticas devem contemplar não apenas o sistema educacional, mas 

também outras áreas, como saúde, assistência social e segurança pública. 

A sétima perspectiva refere-se ao desenvolvimento de indicadores específicos 

que permitam avaliar o impacto da educação para a paz na construção de 

                                            
474

 GALTUNG, 1996, p.145. 

475
 CANDAU, 2008, p.234. 

476
 UNESCO,2015, p.89. 

477
 UNESCO,2015, p.89. 

478
 Brasil, 2014. 



136 

 

sociedades mais justas e pacíficas, afirma Galtung.479 Esses indicadores devem 

contemplar tanto os aspectos quantitativos quanto qualitativos no desenvolvimento 

humano e social. 

A educação para a paz representa uma necessidade urgente e uma 

possibilidade concreta de transformação social no Brasil contemporâneo, segundo 

Salles Filho.480 Sua implementação exige compromisso articulado de múltiplos 

atores sociais e desenvolvimento de políticas públicas consistente com seus 

princípios e objetivos. As contribuições teóricas e práticas sistematizadas nessa 

pesquisa oferece fundamentos sólidos para a implementação, demonstrando que é 

possível construir uma cultura de paz através da educação.481 

A educação para a paz como transformador social representa uma alternativa 

pedagógica consistente para os desafios contemporâneos. Ao formar pessoas 

humanamente protagonistas, fundamentadas na inteligência emocional e 

comprometida com  a construção da  paz, esta abordagem educativa contribui para 

a construção de processos transformadores que transcendem os muros escolares e 

impactam positivamente toda a sociedade. Como destaca Küng, “não haverá paz 

entre as nações sem paz entre as religiões”, indicando que o diálogo inter-religioso e 

intercultural constitui dimensão fundamental da construção da paz”.482

                                            
479

 GALTUNG, 1996, p.178. 

480
 SALLES FILHO,2019,p.368. 

481
 SALLES FILHO,2019,p.368. 

482
 KÜNG, 2005, p. 17. 



 

6 CONCLUSÃO 

A presente dissertação de mestrado, intitulada “Cultura de Paz e Educação: 

Uma Abordagem Prática para Transformação Social” investigou estratégias que 

integram práticas pedagógicas e princípios teológicos para fortalecer a cultura de 

paz no ambiente escolar brasileiro. Ao longo desta investigação, foi possível 

demonstrar que a articulação entre educação, teologia e estudos para paz constitui 

uma abordagem inovadora e eficaz para enfrentar os desafios contemporâneos da 

violência escolar e exclusão social. 

A pesquisa confirmou a hipótese central de que a integração de princípios 

teológicos em práticas pedagógicas pode efetivamente fortalecer a pedagogia da 

não-violência no meio educacional, promovendo a inclusão, o respeito à diversidade 

e a transformação social. Esta confirmação fundamenta-se em evidências teóricas e 

práticas que demonstram a viabilidade de uma educação que articule formação 

intelectual e compromisso ético, desenvolvimento pessoal e transformação coletiva. 

A fundamentação teórica dessa pesquisa articulou as contribuições de 

Johan Galtung, Paulo Freire, Edgar Morin, Maria Montessori, Leonardo Boff e Nei 

Alberto Salles Filho, oferecendo um marco conceitual robusto para práticas 

educativas transformadoras. A teoria da paz positiva de Galtung, demonstrou que a 

construção da paz exige não apenas a eliminação da violência direta, mas também a 

transformação das estruturas sociais injustas e das culturas, que é legitimam a 

opressão.483 

A pedagogia crítica de Paulo Freire ofereceu instrumentos fundamentais 

metodológicos para uma educação dialógica que valorize os saberes das pessoas 

educandas e promova a conscientização sobre as causas estruturais dos 

conflitos.484 Como afirmou Freire “ensinar exige compreender que a educação é uma 

forma de intervenção no mundo”, perspectiva que orientou a compreensão da 

educação como prática política e ética essencial para a construção da paz.485 

                                            
483

  GALTUNG, 1996, p. 112. 
484

  FREIRE, 1987, p. 134. 
485

  FREIRE, 1996, p. 25. 



138 

 

A teoria da complexidade de Edgar Morin contribui com a compreensão de 

que os fenômenos sociais exigem abordagens sistémicas que contemplem suas 

múltiplas dimensões e inter-relações.486 A pedagogia montessoriana  ofereceu 

princípios importantes para uma educação que respeite os ritmos naturais do 

desenvolvimento e promova a autonomia e a responsabilidade social desde a 

infância.487 

As cinco pedagogias integradas da paz, sistematizada por Nei Alberto Salles 

Filho ofereceram um marco metodológico abrangente que contempla as dimensões 

dos valores humanos, a pedagogia dos direitos humanos, a pedagogia da 

conflitologia, a pedagogia da ecoformação e a pedagogia da 

vivências/convivências.488 A teologia da libertação, através das contribuições de 

Leonardo Boff e outros autores, ofereceu fundamentos éticos para uma educação 

comprometida com a justiça social e a opção preferencial pelos excluídos.489 

A análise das experiências práticas de educação para a paz, desenvolvidas 

no Brasil e em outros países revelou elementos comuns que contribuem para a sua 

efetividade. O Programa de Educação para a Paz do Coletivo Cultural Fora da Caixa  

demonstrou que metodologias participativas e dialógicas podem efetivamente 

contribuir para a formação de valores de paz entre crianças e jovens, atraindo 

reconhecimento nacional e internacional.490 

O exame de experiências internacionais contemplará projetos como 

Enabling University Peace Education Project (EUPE), implementado na Etiópia e 

Sudão demonstrou a viabilidade da educação para a paz em contexto de conflito.491 

Estas experiências evidenciam que a educação para a paz não é apenas 

uma necessidade teórica, mas também uma prática viável e transformadora. 

A análise crítica do papel das comunidades religiosas, escolas e ONGs na 

promoção da cultura de paz revelou que a articulação intersetorial constitui 

estratégia fundamental para a construção efetiva de uma cultura de paz.492 A 

                                            
486

 MORIN, 2000, p.67. 
487

 MONTESSORI, 2004, p.79. 
488

 SALLES FILHO, 2019, p. 368. 
489

 BOFF, 2011, p. 142. 
490

 PROENÇA, 2025, p.156. 
491

 NUR, 2019,p.156. 
492

 MORIN, 2000,p.89. 



139 

 

 

Fundação Luterana de Diaconia493, a ONG Palavra de Paz494, a IECLB495 e o Núcleo 

de Educação para a Paz  da UEPG496 ofereceram os exemplos concretos de como 

diferentes organizações podem contribuir para a promoção da paz, respeitando a 

autonomia de cada setor e promovendo a aprendizagem mútua. 

A sistematização das contribuições teóricas e práticas oferece subsídios 

importantes para a formulação de políticas públicas educacionais voltadas à 

promoção da construção da paz.497 A proposta de implementação, fundamentada 

em 5 eixos estratégicos, articulados, reformulação curricular, formação de 

profissionais da educação, estrutura de apoio psicossocial, participação comunitária 

e sistema de monitoramento e avaliação. Oferece um caminho concreto para a 

efetivação da Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas Escolas (PL 

1482/2023) representa um marco legal importante que demanda estratégias 

concretas de implementação.498 

A formação continuada de educadores e educadoras emergiu como 

elemento central para a sustentabilidade das políticas de educação para a paz. As 

metodologias formativas baseadas no diálogo, nas vivências e no desenvolvimento 

da resiliência oferecem caminhos concretos para superar a fragmentação entre 

teoria e prática que tem caracterizado muitos programas de formação docente.499 

Como demonstrou Salles Filho, a formação para paz representa “muito mais do que 

pensar em formas salvadoras para a paz universal ou nacional, mas o exercício 

constante de atenção, pensamento e modo de viver na vida e na educação”.500 

A metodologia da formação continuada deve incorporar três aspectos 

fundamentais: o caráter dialógico, que leva à conscientização sobre a violência, e a 

ação para paz501; o trabalho vivencial, que incorporaria práticas corporais, jogos 

                                            
493

 FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA, 2023, p. 45. 
494

 ONG Palavra de Paz, 2023, p. 34. 
495

 IECLB,2011, p. 9. 
496

 UEPG, 2023, p. 23. 
497

 BRASIL, 2014. 
498

 BRASIL, 2023. 
499

 RODRIGUES, Maria. Formação continuada de professores: desafios e perspectivas. Revista 
Educação Contemporânea, v. 18, n. 2, 2022, p. 185. 

500
 SALLES FILHO, 2009, p. 10281. 

501
 SALLES FILHO, 2009, p. 10282. 



140 

 

cooperativos, música, dança e outras expressões502 e o conceito de resiliência, que 

oferece abertura e suporte às questões mais subjetivas do processo.503 

A pesquisa identificou diversos desafios para a implementação efetiva da 

cultura para a paz no sistema educacional brasileiro. O primeiro desafio refere-se à 

sustentabilidade financeira dos projetos, frequentemente dependentes de recursos 

externos temporários.504 O segundo desafio contempla a resistência de setores 

conservadores que percebem as iniciativas como ameaça de valores tradicionais. O 

terceiro desafio aborda as dificuldades de articulação com políticas públicas que 

assegurem continuidade às ações desenvolvidas. 

A formação inadequada dos e das profissionais da educação para lidar com 

questões relacionadas à diversidade cultural, religiosa e social constitui outro 

obstáculo significativo. Afirma Candau “os professores não estão preparados” e os 

cursos de formação docente “tem privilegiado outras dimensões da formação 

docente e o debate em torno da construção de atitudes, comportamentos e valores 

orientados para a formação da cidadania e para a promoção de uma cultura da não-

violência em geral não está presente nesses cursos ou é muito frágil”.505 

A fragmentação do conhecimento constitui outro obstáculo significativo para 

a implementação de práticas educativas integradoras. Como observou Morin, a 

educação tradicional “tende a fragmentar e compartimentar o conhecimento bem 

como tornar as técnicas autônomas em relação às preocupações existenciais e 

humanas” dificultando a compreensão holística dos fenômenos sociais.506 

As perspectivas futuras para a educação para a paz no Brasil dependem da 

capacidade de articular as experiências locais em redes mais amplas de 

conhecimento e prática potencializem seu impacto transformador.507 A primeira 

perspectiva refere-se à consolidação de uma rede nacional de educação para a paz 

que articule universidades, escolas, organizações da sociedade civil e órgãos 

governamentais. 

                                            
502

 SALLES FILHO, 2009, p. 10283. 
503

 SALLES FILHO, 2009, p. 10284. 
504

 SALLES FILHO, 2019, p. 354. 
505

 CANDAU,2008,  p.178. 
506

 MORIN,2000, p.89. 
507

 UNESCO, 2015, p.67. 



141 

 

 

A segunda perspectiva contempla o desenvolvimento de pesquisas que 

aprofundem a compreensão sobre metodologias eficazes de educação para a paz, 

adaptadas à realidade brasileira.508 Estas pesquisas devem contemplar estudos 

longitudinais que acompanhe o impacto das práticas desenvolvidas ao longo do 

tempo. 

A terceira perspectiva aborda a necessidade de formação de uma nova 

geração de pessoas educadoras especializadas em educação para a paz, através 

de cursos de graduação e pós-graduação que ofereçam formação específica nesta 

área.509 Esta formação deve contemplar tanto aspectos teóricos quanto às práticas 

da educação para a paz. 

 A quarta perspectiva refere-se ao desenvolvimento de tecnologias 

educacionais que apoia a implementação da educação para a paz, incluindo 

plataformas digitais, jogos educativos e materiais multimídia.510 Estas tecnologias 

devem ser desenvolvidas com base em princípios pedagógicos consistentes com os 

objetivos da educação para a paz. 

A quinta perspectiva contempla articulação internacional que permita o 

intercâmbio de experiências e desenvolvimento colaborativo de metodologias da 

educação para a paz.511 Esta articulação pode contribuir para o fortalecimento da 

rede global das pessoas educadoras comprometidas com a construção de uma 

cultura de paz. 

A sexta perspectiva aborda a necessidade de políticas públicas estruturantes 

que assegurem sustentabilidade política e financeira, às iniciativas de educação 

para a paz512 Estas políticas devem contemplar não apenas o sistema educacional, 

mas também outras áreas com saúde, assistência social e segurança pública. 

A sétima perspectiva refere-se ao desenvolvimento de indicadores 

específicos que permitam avaliar o impacto da educação para a paz na construção 

de sociedades mais justas e pacíficas.513 Estes indicadores devem contemplar tanto 

aspectos quantitativos quanto qualitativos do desenvolvimento humano social. 

                                            
508

 GALTUNG,1996, p.145. 
509

 CANDAU,2008, p.234. 
510

 UNESCO, 2015. p. 89. 
511

 UNESCO, 2015. p. 89 
512

 BRASIL, 2014. 
513

 GALTUNG, 1996, p.178. 



142 

 

A construção de uma educação para a paz no contexto educativo brasileiro 

representa um desafio complexo que demanda abordagens inovadoras e 

integradoras. Esta dissertação demonstrou que a articulação entre educação, 

teologia e estudos para paz oferece instrumentos valiosos para enfrentar este 

desafio, respeitando a diversidade religiosa e os princípios constitucionais da 

laicidade do Estado. 

Reflexão final: 

A educação para a cultura de paz representa uma necessidade urgente e 

uma possibilidade concreta de transformação no Brasil contemporâneo para Salles 

Filho.514 Sua implementação exige o compromisso articulado de múltiplos atores 

sociais e o desenvolvimento de políticas públicas consistentes com seus princípios e 

objetivos. As contribuições teóricas e práticas sistematizadas nesta pesquisa 

oferecem fundamentos sólidos para esta implementação, demonstrando que é 

possível construir uma cultura de paz através da educação. 

A pesquisa reafirma que a educação é, efetivamente, o caminho mais 

promissor para a construção de uma sociedade mais justa e pacífica. Como afirmou 

Maria Montessori “as pessoas educam para a competição e este é o princípio de 

qualquer guerra. Quando educarmos para cooperarmos e sermos solidários uns com 

os outros, neste dia, estaremos a educar para a Paz”.515 

A cultura de paz não é um destino a ser alcançado, mas um processo 

contínuo de construção que demanda o engajamento ativo de todos os atores 

sociais. A escola, como espaço privilegiado de formação humana, possui papel 

fundamental neste processo, mas não pode assumir sozinha a responsabilidade. A 

construção da paz é uma tarefa coletiva que requer a articulação entre diferentes 

atores sociais em torno de um projeto comum de transformação social. 

Como destacou Küng “não haverá paz entre as nações sem a paz entre as 

religiões”, indicando que o diálogo inter-religioso e intercultural constitui dimensão 

fundamental da construção da paz 516 Esta perspectiva orienta a compreensão de 

que a educação para a paz deve respeitar a diversidade religiosa e cultural, 

promovendo valores universais que transcendem particularismos confessionais. 

                                            
514

  SALLES FILHO, 2019, p. 368. 
515

  MONTESSORI, 2004, p. 15. 
516

  KÜNG, 2004, p. 17. 



143 

 

 

O desafio que se apresenta é transformar os avanços teóricos e normativos 

em práticas educativas cotidiana que efetivamente contribuam para a formação de 

sujeitos comprometidos com a construção de relações pacíficas e justas. Esta 

transformação requer não apenas mudanças metodológicas, mas uma revolução 

paradigmática de que coloque a pedagogia da não-violência, no centro do projeto 

educativo nacional. 

Esta dissertação oferece sua contribuição para esse projeto coletivo 

sistematizado, conhecimentos e práticas que podem orientar as pessoas 

educadoras, gestoras e formuladoras de políticas públicas comprometidas com a 

construção da paz. Que os frutos desta investigação possam germinar em práticas 

educativas transformadoras, que contribuam para a formação de gerações 

comprometidas com a justiça, a solidariedade e a paz. 

A construção de uma cultura de paz através da educação é um processo 

longo e complexo que exige perseverança, criatividade e esperança. Como afirmou 

Paulo Freire “a esperança é uma necessidade ontológica”, fundamento 

indispensável para todos aqueles que se dedicam a transformação educacional 

através da educação.517 Que esta pesquisa possa contribuir para alimentar essa 

esperança e fortalecer o compromisso com a construção de um mundo mais justo, 

fraterno e pacífico. 

                                            
517

  FREIRE, 1996, p. 70. 





 

 

REFERÊNCIAS 

ADAM, Júlio Cézar. A Reforma da Missa por Martin Lutero: princípios para o fazer 
litúrgico no contexto brasileiro 500 anos depois. ATeo, Rio de Janeiro, v. 23, n. 62, 
p. 434-454, 2019. 
 
ADAMS, David. Cultura de Paz: uma utopia possível. São Paulo: Petrópolis, 2006. 
 
ADAMS, David. UNESCO. Culture of Peace Programme. Paris: UNESCO, 2010. 
 
ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. São Paulo: Paz e Terra, 1995. 
 
AGÊNCIA BRASIL. Em dez anos, número de vítimas de violência escolar 
cresceu 2,5 vezes. Disponível em: 
https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2025-04/em-dez-anos-numero-de-
vitimas-de-violencia-escolar-cresceu-25-vezes. Acesso em: 25 jun. 2025. 
 
ALMEIDA, Antônio Alves de. A mística na luta pela terra. Revista NERA, Presidente 
Prudente, ano 8, n. 7, pág. 22-34, jul./dez. 2005. 
 
APPLE, Michael W. Educação e poder. Porto Alegre: Artmed, 2003. 
 
AQUINO, F. C. J. de. Teologia e sociedade: desafios contemporâneos. São Paulo: 
Paulinas, 1997. 
 
AZZOLINI, Denis. Estudos para a Paz: uma abordagem interdisciplinar e prática. 
São Paulo: ed. Fontes, 2024. 
 
BARBOSA, BC Educação linguística interseccional: a BNCC sob as lentes da 
interseccionalidade. Entretextos, Londrina, v. 25, n. 1, pág. 149-168, 2025. 
Disponível em: https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/entretextos/article/view/51755. 
Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
BENEVIDES, Maria Victoria. Educação em direitos humanos: de que se trata? 
São Paulo: Moderna, 2007. 
 
BETTO, Frei. O que é Comunidade Eclesial de Base. São Paulo: Brasiliense, 
1981. 
 
BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. São Paulo: 
Cosac Naify, 2009. 
 
BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 
 
BOFF, L. A ética da compaixão. Petrópolis: Vozes, 2000. 
 



146 

 

BOFF, Leonardo. Eclesiogênese: as comunidades eclesiais de base reinventam a 
Igreja. Petrópolis: Vozes, 1977. 
 
BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder. Petrópolis: Vozes, 2005.  
 
BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra. 
Petrópolis: Vozes, 2011.  
 
BOFF, Leonardo. Sustentabilidade: o que é - o que não é. Petrópolis: Vozes, 2011. 
 
BOFF, Leonardo. Teologia da libertação: perspectivas. 11. Ed . Petrópolis: Vozes, 
2003. 
 
BONHOEFFER, Dietrich. Ética. São Leopoldo: Sinodal, 2020.  
 
BOYES-WATSON, Carolyn. Peacemaking circles and urban youth. Saint Paul: 
Living Justice Press, 2008. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação popular. São Paulo: Brasiliense, 1984. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação popular. São Paulo: Brasiliense, 
2008. 
 
BRANDENBURG, Laude Erandi. Currículo e Práxis Educativas. Apontamentos da 
aula Ministrada no curso de Mestrado Profissional. Módulo 2. São Leopoldo: 
Faculdades EST, 2024. Notas de aula. 
 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 4, de 13 de 
julho de 2010. Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais para a Educação Básica. Art. 
3º. 
 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 7, de 14 de 
dezembro de 2010. Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino Fundamental de 
9 anos. Art. 6º. 
 
BRASIL. Lei nº 13.005/2014. Plano Nacional de Educação, 2014. 
 
BRASIL. Ministério de Direitos Humanos e Cidadania. Dados sobre violência 
escolar no Brasil: 2013-2023. Brasília: MDHC, 2023.  
 
BRASIL. Projeto de Lei nº 1.482/2023. Política Nacional de Promoção da Cultura 
de Paz nas Escolas. Brasília: Senado Federal, 2023. 
 
BRASIL. Senado Federal. Política Nacional de Promoção da Cultura de Paz nas 
Escolas avança no Senado. Agência Senado, 11 jun. 2024, p. 3. 
 
BUBER, Martin. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 1987. 
 
BUSH, Robert A. Baruch; FOLGER, Joseph P. The promise of mediation: the 
transformative approach to conflict. San Francisco: Jossey-Bass, 2005, p. 134. 



147 

 

 

CANDAU, Vera Maria. Educação em direitos humanos: desafios atuais. Rio de 
Janeiro: DP&A, 2008. 
 
CAPRA, Fritjof. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos sistemas 
vivos. São Paulo: Cultrix, 2006. 
 
CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 2005. 
 
CEARÁ. Secretaria dos Direitos Humanos. O lançamento do Projeto "Conexões 
Pacíficas" fortalece a cultura de paz nas escolas do Ceará. 8 mai. 2025. 
 
CELAM. Documento de Puebla. São Paulo: Paulinas, 1979.  
 
CHRISPINO, Álvaro. Gestão do conflito escolar: da classificação dos conflitos aos 
modelos de mediação. Ensaio: Avaliação e Políticas Públicas em Educação, v. 15, 
n. 54, 2007. 
 
COELHO, Fabiano. A prática da mística e a luta pela terra no MST . 2010. 
Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal da Grande Dourados, 
Dourados, 2010. 
 
COMBLIN, José. Educação teológica. Petrópolis: Vozes, 1985.  
 
CONSTANTINO, Ethannyn Mylena Moura Lima; LOPES, Luís Fernando. Teologia, 
Meio Ambiente e Educação para a Paz. Intersaberes, v. 16, n. 37, 2021. 
 
CORTINA, Adela. Cidadãos do mundo: para uma teoria da cidadania. São Paulo: 
Loyola, 2005.  
 
COURTNEY, Richard. Jogo, teatro e pensamento. São Paulo: Perspectiva, 2003. 
 
CUNHA, Luiz Antônio. Educação, Estado e democracia no Brasil. São Paulo: 
Cortez, 2013. 
 
CYRULNIK, Boris. Os patinhos feios. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
DALLARI, Dalmo de Abreu. Direitos humanos e cidadania. São Paulo: Moderna, 
2004. 
 
DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 
 
DEMO, Pedro. Participação é conquista. São Paulo: Cortez, 1993.  
 
DEUTSCH, Morton. The resolution of conflict. New Haven: Yale University Press, 
1973.  
 
DEWEY, John. Experiência e educação. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 
1959. 
 



148 

 

DIOGO, Débora Oliveira; RIBEIRO, Vanda Mendes. Políticas públicas em Educação 
e Cultura da Paz: evidências relacionadas ao tratado com a ONU nos documentos 
oficiais de regulação da educação no Estado de São Paulo. In: ANPED SUDESTE, 
2014. 
 
DIOGO, Maria; RIBEIRO, Ana. Educação em direitos humanos e cultura de paz: 
trabalho em rede. Revista Educacional, v. 15, n. 3, 2014, p. 7. 
 
DISKIN, Lia; ROIZMAN, Laura Gorresio. Paz, como se faz? Semeando a cultura de 
paz nas escolas. 4.ed. São Paulo: Palas Athena; Brasília: UNESCO, 2021. Livro 
digital. Disponível em: https://www.palasathena.org.br/downloads/livro-paz-como-se-
faz.pdf. Acesso em: 15 out. 2023, p. 20. 
 
DOCUMENTO DE APARECIDA. Texto conclusivo da V Conferência Geral do 
Episcopado Latino-Americano e do Caribe, 13-31 de maio de 2007, 2ª edição, 
CNBB, Paulinas, Paulus, São Paulo, 2007.p. 152, nº330. 
 
DUFFY, Michael; DUFFY, D'Neil. Children of the universe: cosmic education in 
the Montessori elementary classroom. Hollidaysburg: Parent Child Press, 2002. 
 
DUSI, Miriam Lúcia Herrera Masotti; ARAÚJO, Claisy Maria Marinho de; NEVES, 
Marisa Maria Brito da Justa. Cultura da Paz e Psicologia Escolar no Contexto da 
Instituição Educativa. Psicologia Escolar e Educacional, vol. 9, n. 1, 2005. 
 
EDUVEM. Escola da Ponte: O Modelo Educativo Inovador de José Pacheco. 
Disponível em: https://eduvem.com/escola-da-ponte-o-modelo-educativo-inovador-
de-jose-pacheco/. Acesso em: 2 jun. 2025. 
 
EUFRÁSIO, Marcelo Alves Pereira; LIMA, Artur Rodrigues de. O Pacto Educativo 
Global, a educação e o projeto vital ético como ferramenta de consolidação da 
Democracia. Revista de Estudos Educacionais, v. 1, n. 1, 2023. 
 
FÁVERO, Osmar. Uma pedagogia da participação popular. São Paulo: Autores 
Associados, 2006.  
 
FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: carta encíclica sobre a fraternidade e a amizade 
social. Roma: Vaticano, 2020, n. 115. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 1ª ed. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1967.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 2006. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
FULLAN, Michael. The new meaning of educational cHanse. New York: Teachers 
College Press, 2007.  

https://eduvem.com/escola-da-ponte-o-modelo-educativo-inovador-de-jose-pacheco/
https://eduvem.com/escola-da-ponte-o-modelo-educativo-inovador-de-jose-pacheco/


149 

 

 

FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA. Educação para a Solidariedade. 13 jul. 
2019. 
 
GADOTTI, Moacir. Boniteza de um sonho: ensinar-e-aprender com sentido. Novo 
Hamburgo: Feevale, 2003. 
 
GALTUNG, Johan. Cultural violence. Journal of Peace Research, v. 27, n. 3, p. 
291-305, 1990.  
 
GALTUNG, Johan. Peace by peaceful means: peace and conflict, development and 
civilization. Oslo: International Peace Research Institute, 1996.  
 
GALTUNG, Johan. Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace 
Research, v. 6, n. 3, p. 167-191, 1969. 
 
GANDHI, Mahatma. Hind Swaraj or Indian Home Rule. Delhi: Rajpal & Sons, 2020. 
 
GIROUX, Henry A. Os professores como intelectuais: rumo a uma pedagogia 
crítica da aprendizagem. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997. 
 
GOHN, Maria da Glória. Educação não-formal e cultura política. São Paulo: 
Cortez, 2008. 
 
GOLEMAN, Daniel. Inteligência emocional. Rio de Janeiro: Objetiva, 2006.  
 
GOULART, Bruno. Cultura de Paz nas Escolas - Entrevista - Vozes pela Paz. 
YouTube, 2024, 15min30s.  
 
GT AGENDA 2030. Objetivo 4: Assegurar a educação inclusiva e equitativa e de 
qualidade. Portal GT Agenda 2030, 2019. Disponível em: 
https://gtagenda2030.org.br/ods/ods4/. Acesso em: 20 mai. 2025. 
 
GT AGENDA 2030. Papel de professores e professoras é crucial para o 
Desenvolvimento Sustentável. Portal GT Agenda 2030, 15 out. 2018. Disponível 
em: https://gtagenda2030.org.br/2018/10/15/papel-de-professores-e-professoras-e-
crucial-para-o-desenvolvimento-sustentavel/. Acesso em: 20.mai. 2025. 
 
GUIMARÃES, Marcelo Rezende. A educação para a paz como exercício da ação 
comunicativa: alternativas para a sociedade e para a educação. Educação, v. 29, n. 
2, 2006. 
 
GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Educação para a paz: sentidos e dilemas. Caxias: 
EDUCS, 2005.  
 
GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber em seu próprio poço. São Paulo: Loyola, 1984. 
 
GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber en su propio pozo: En el itinerario espiritual de un 
pueblo. Lima: CEP, 1984.  
 



150 

 

GUTIÉRREZ, Gustavo. Teologia da Libertação: perspectivas. Petrópolis: Vozes, 
1981. 
 
HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997.  
 
HERNÁNDEZ, Fernando. Transgressão e mudança na educação: os projetos de 
trabalho. Porto Alegre: ArtMed, 1998.  
 
HOFFMAN, Martin L. Empathy and moral development. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000.  
 
HUIZINGA, João. Homo ludens: o jogo como elemento da cultura. São Paulo: 
Perspectiva, 2000, p. 134. 
 
IECLB. Constituição da IECLB. Porto Alegre: IECLB, 2025. 
IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Diretrizes da 
Política Educacional da IECLB. Porto Alegre: IECLB, 2003.  
 
IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Nossa Fé – 
Nossa Vida: Guia da vida comunitária na IECLB. 8ª ed. São Leopoldo: Editora 
Sinodal, 2011. 
 
IGREJA EVANGÉLICA DE CONFISSÃO LUTERANA NO BRASIL. Plano de 
Educação Cristã Contínua da IECLB (PECC). Porto Alegre: IECLB, 2011. p. 9. 
 
JARES, Xesús R. Educação para a paz: sua teoria e sua prática. Porto Alegre: 
Artmed, 2002. 
 
JOHNSON, D. W.; JOHNSON, R. T.; SMITH, K. A. Cooperative learning: improving 
university instruction by basing practice on validated theory. Journal on Excellence 
in College Teaching, v. 25, n. 3-4, 2014, p. 85-118. 
 
JOHNSON, David W.; JOHNSON, Roger T. Learning together and alone: 
cooperative, competitive, and individualistic learning. Boston: Allyn and Bacon, 1999. 
 
JOHNSON, David W.; JOHNSON, Roger T.; SMITH, Karl A. Cooperative Learning: 
Improving University Instruction by Basing Practice on Validated Theory. Journal on 
Excellence in College Teaching, v. 25, n. 3&4, 2014, p. 85-118. 
 
JUNQUEIRA, Luciano A. Prates. Intersetorialidade, transetorialidade e redes sociais 
na saúde. Revista de Administração Pública, v. 34, n. 6, 2004. 
 
KAGAN, Spencer. Cooperative learning. San Clemente: Resources for Teachers, 
1994. 
 
KOHLBERG, Lawrence. Psicologia del desarrollo moral. Bilbao: Desclée de 
Brouwer, 1992. 
 
KÜNG, Hans, Para que em ethos mundial? São Paulo: Loyola, 2005. 



151 

 

 

KÜNG, Hans. Projeto de ética mundial: uma moral ecumênica em vista da 
sobrevivência humana. São Paulo: Paulinas, 2005. 
 
LAUDATO SI. Carta Encíclica do Santo Padre Francisco sobre o cuidado da 
casa comum. Roma: Vaticano, 2015. 
 
LEDERACH, John Paul. The little book of conflict transformation. Intercourse: 
Good Books, 2012. 
 
LEDERACH, John Paul. The moral imagination: the art and soul of building peace. 
Oxford: Oxford University Press, 2005. 
 
LIBÂNEO, José Carlos. Organização e gestão da escola: teoria e prática. Goiânia: 
Editora Alternativa, 2004. 
 
LIBÂNIO, João Batista. A volta à grande disciplina. São Paulo: Loyola, 2001. 
 
LIBÂNIO, João Batista. Teologia aberta para o leigo. São Paulo: Paulinas,1982.  
 
LILLARD, Angeline Stoll. Montessori: the science behind the genius. Oxford: Oxford 
University Press, 2016.  
 
LIVING PEACE. Metodologia 6x1. 2016. 
 
LOPES, J. C. Comenius e a Educação Universal. São Paulo: Editora Educação, 
2008.  
 
LOUREIRO, Carlos Frederico B. Trajetória e fundamentos da educação 
ambiental. São Paulo: Cortez, 2004. 
 
LOURENÇO, Eliane. Montessori: uma pedagogia para além dos métodos 
tradicionais. São Paulo: Cortez, 2017. 
 
MACEDO, Sheyla Maria Fontenele; MAGALHÃES, Karen Ingred Nogueira; SOUZA, 
José Mário de. Educação para a Cultura de Paz e Formação de Professores. 
Revista de Iniciação à Docência, v. 8, n.1, 2023. 
 
MANDREOLI, Fabrizio; PRODI, Matteo. Paz: uma chave para reler e refazer a 
teologia. Settimana News, 2022. 
 
MARKHAM, Thom; LARMER, John; RAVITZ, Jason. Aprendizagem baseada em 
projetos: guia para professores de ensino fundamental e médio. Porto Alegre: 
Artmed, 2008. 
 
MARTINS, José de Souza. Os camponeses e a política no Brasil. Petrópolis: 
Vozes, 1995. 
 
MATURANA, Humberto R. Emoções e linguagem na educação e na política. Belo 
Horizonte: UFMG, 2002. 



152 

 

MCLAREN, Peter. Vida nas escolas: uma introdução à pedagogia crítica nos 
fundamentos da educação. Porto Alegre: Artmed, 2000. 
 
MONTESSORI, Maria. Educação e Paz. São Paulo: Papirus, 2004. 
 
MORIN, Edgar. Os Sete Saberes Necessários à Educação do Futuro. 2ª ed. São 
Paulo: Cortez; Brasília, DF: UNESCO, 2000. p. 89. 
 
NODDINGS, Nel. The challenge to care in schools. New York: Teachers College 
Press, 2005. 
 
NONATO, Symaira Poliana. Rodas de conversa: ressignificando a educação. 
Brasília: Liber Livro, 2007. 
 
NÚCLEO DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ. Parceiros. Universidade Estadual de 
Ponta Grossa,2024. 
 
NUR, Hala. The Enabling University Peace Education Project. British Council, 
2024. 
 
OLWEUS, Dan. School bullying: development and some important challenges. 
Annual Review of Clinical Psychology, v. 9, 2013. 
 
ONG PALAVRAS DE PAZ. Programa de Educação para Paz. Atados, 3 dez. 2019. 
 
ONU, Organização das Nações Unidas. Declaração e Programa de Ação sobre 
uma Cultura de Paz. Assembleia Geral das Nações Unidas, 1999.p. 4.  
 
ONU. Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável. Meta 4.7. Nova York: 
Nações Unidas, 2015. 
 
ONU. Resolução nº 53/243. Promoção da Cultura de Paz. Assembleia Geral da 
Nações Unidas. ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração dos Direitos 
da Criança. Resolução 1386 (XIV), Assembleia Geral, 20 nov. 1959. p. 5. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Objetivo 4: Educação de 
qualidade. Portal ONU Brasil, 2015. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-
br/sdgs/4. Acesso em: 25 jun. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Agenda 2030 para o Desenvolvimento 
Sustentável. Brasília: Portal Gov.br, 2015. Disponível em: 
https://www.gov.br/culturaviva/pt-br/biblioteca-cultura-viva/documentos-e-
publicacoes/cartilhas/nacoes-unidas-objetivos-de-desenvolvimento-sustentavel-
agenda-2030.pdf. Acesso em: 20.mai. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Assembleia Geral. Declaração e 
Programa de Ação sobre uma Cultura de Paz. Resolução A/RES/53/243, de 13 de 
setembro de 1999. Nova York: ONU, 1999, p. 3 e 6. 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos 
Humanos. Resolução 217 A (III), Assembleia Geral, 10 dez. 1948. p.5 



153 

 

 

PASCON, Daniela Miori; PERES, Heloisa Helena Ciqueto. Aprendizagem baseada 
em projetos. In: MELARAGNO, A. L. P. et al. (org.). Educação Permanente em 
Saúde. Brasília, DF: Editora ABen, 2023. p. 47-53. 
 
PASCON, Tatiana; PERES, Selma. Aprendizagem baseada em projetos: 
metodologias ativas para a transformação social. São Paulo: Cortez, 2023, p. 47-53. 
 
PATEL, Sujata. Gandhi's educational philosophy and peace education. Peace 
Review, v. 28, n. 1, 2016. 
 
PERRENOUD, Philippe. Avaliação: da excelência à regulação das aprendizagens. 
Porto Alegre: Artmed, 2000. 
 
PINEAU, Gaston. Temporalidades na formação: rumo a novos sincronizadores. 
São Paulo: Triom, 2004. 
 
PNUD. Relatório de Desenvolvimento Humano 2023. Nova York: Programa das 
Nações Unidas para o Desenvolvimento, 2023. 
 
PONTIFÍCIO CONSELHO para o Diálogo Inter-religioso; Conselho Mundial de 
Igrejas. Educação para a paz num mundo multirreligioso: uma perspectiva cristã. 
Genebra: CMI, 2019. 
 
PORTAL LUTERANOS. Diretrizes da Política Educacional da IECLB. Disponível 
em: https://legado.luteranos.com.br/conteudo/diretrizes-da-politica-educacional-da-
ieclb. Acesso em 20 abr. 2025. 
 
PORTAL LUTERANOS. Missão - Compromisso com a Paz. Disponível 
em: https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-
compromisso-com-a-paz. Acesso em 20 abr. 2025. 
 
PORTAL LUTERANOS. Paz. Palavr@ção on-line 17. Junho de 2014. Disponível 
em: https://legado.luteranos.com.br/textos/paz. Acesso em 20 abr. 2025. 
 
PORTAL, Leda Lísia Franciosi et al. Educação e espiritualidade: tessituras para 
construção de uma cultura de paz. Caxias do Sul: UCS, 2019. 
 
PRANIS, Kay. Processos circulares de construção de paz. São Paulo: Palas 
Athena, 2010. 
 
PRANIS, Kay. Processos circulares. São Paulo: Palas Athena, 2010. 
 
PROENÇA, Regina M. Gomes de. Educação para a Paz: Fundamentos e 
Aplicações Práticas. [S.l.]: Hotmart. Ebook, 2024. 
 
PROENÇA, Regina. Educação para Paz – Programa de Liderança e Saúde 
Emocional. Sorocaba: Openzine Fora da Caixa, 2025. 
 
PUIG, Josep M. Ética e valores: métodos para um ensino transversal. São Paulo: 
Casa do Psicólogo, 2004. 

https://legado.luteranos.com.br/conteudo/diretrizes-da-politica-educacional-da-ieclb
https://legado.luteranos.com.br/conteudo/diretrizes-da-politica-educacional-da-ieclb
https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-compromisso-com-a-paz
https://legado.luteranos.com.br/conteudo_organizacao/presidencia/missao-compromisso-com-a-paz
https://legado.luteranos.com.br/textos/paz


154 

 

PUIG, Josep Maria. Práticas morais: uma abordagem sociocultural da educação 
moral. São Paulo: Moderna, 2004. 
 
PUTNAM, Robert D. Bowling alone: the collapse and revival of the American 
community. New York: Simon & Schuster, 2002. 
 
REVERBEL, Olga. Teatro na sala de aula. Rio de Janeiro: José Olympio, 1997. 
 
RODRIGUES, Jeane Pinto. Formação continuada de professores: uma análise das 
abordagens teóricas e práticas na construção do desenvolvimento profissional. 
Revista FT, v. 1, n. 1, mai. 2022.  
 
RODRIGUES, Maria. Formação continuada de professores: desafios e perspectivas. 
Revista Educação Contemporânea, v. 18, n. 2, 2022. 
 
ROGERS, Carl R. Tornar-se pessoa. São Paulo: Martins Fontes, 1977.  
 
ROSENBERG, Marshall. Comunicação Não Violenta: técnicas para aprimorar 
relacionamentos pessoais e profissionais. São Paulo: Ágora, 2006. 
 
SALES, Lilia Maia de Morais; CHAVES, Emmanuela Carvalho Cipriano. Mediação e 
conciliação judicial: a importância da capacitação e de seus desafios. Sequência, n. 
69, 2014. 
 
SALLES FILHO, Nei Alberto. Aplicar cultura de paz na escola exige práticas 
combinadas entre diversas disciplinas. Portal de Educação do Instituto Claro, 22 
out. 2018. Disponível em: https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-
novidades/reportagens/aplicar-cultura-de-paz-na-escola-exige-praticas-combinadas-
entre-diversas-disciplinas/. Acesso em: 20 abr. 2025. 
 
SALLES FILHO, Nei Alberto. Cultura de Paz e educação para a paz: olhares a 
partir da complexidade. 1. ed. Curitiba: Papirus, 2019. 
 
SALLES FILHO, Nei Alberto. Cultura de Paz e Educação para a Paz: metodologias 
formativas. In: CONGRESSO NACIONAL DE EDUCAÇÃO, 9., 2009, Curitiba. 
Anais... Curitiba: PUCPR, 2009.  
 
SALLES FILHO, Nei Alberto. Paulo Freire e Educação para a Paz: o mesmo sentido. 
In: IX Congresso Nacional de Educação - EDUCERE, 2009, p. 10281. 
 
SANGALLI, Idalgo José; BRANDOLT, Thailize. Da cultura da utilidade à construção 
da educação cidadã e de cultura de paz. In: BASSO, Elsa Mónica Bonito; BIASOLI, 
Luís Fernando (orgs.). Educação e cultura de paz em tempos de transformação: 
novos enfoques. Caxias do Sul: Educs, 2024. 
 
SANTOS, André Costa; COUTINHO, Diógenes José Gusmão. Como Obras de Paulo 
Freire. Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação, São 
Paulo, v. 5, maio de 2024. p. 96-100. 
 



155 

 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A universidade no século XXI: para uma reforma 
democrática e emancipatória da universidade. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Dulcinéia; GONÇALVES, Luciane. Movimentos Sociais e Educação: 
mútuas influências. Belo Horizonte: UEMG, 2013. 
 
SECCHI, Leonardo. Políticas públicas: conceitos, esquemas de análise, casos 
práticos. São Paulo: Cengage Learning, 2020. 
 
SECRETARIA DE EDUCAÇÃO DO CEARÁ. Círculos de diálogo e cultura de paz. 
2022. 
 
SEGUNDO, Juan Luis. Libertação da Teologia. São Paulo: Loyola, 1985. 
 
SILVA, Luís Fernando. Inteligência espiritual e educação para a paz. Plura - Revista 
de Estudos de Religião, v. 13, n. 1, 2022. 
 
SÍNODO RIO DOS SINOS. Relatório Anual 2016. São Leopoldo: Sínodo Rio dos 
Sinos, 2016. 
 
SÍNODO RIO DOS SINOS. XXX Concílio da IECLB. Boletim Informativo, novembro 
de 2016. 
 
SOBRINO, Jon. Espiritualidade da Libertação. São Paulo: Loyola, 1992. 
 
SOBRINO, Jon. Jesus, o Libertador. Petrópolis: Vozes, 1994. 
 
SOUZA, César Martins de; CABRAL, José Neura Azevedo; CASTRO, Weverton . As 
Comunidades Eclesiais de Base e sua atuação na educação na Diocese do 
Xingu. Itinerarius Reflectionis , Jataí-GO, v. 4, pág. 18 a 01 de 2021. DOI: 
10.5216/rir.v17i4.65470. Disponível em: 
https://revistas.ufj.edu.br/rir/article/view/65470 . Acesso em: 26 set. 2025. 
 
STRECK, Gisela I. W.; WACHS, Manfredo C. Educação, ética e cidadania: 
referenciais para as escolas da Rede Sinodal de Educação. História da Educação, 
v. 12, n. 25, p. 179-208, 2008. 
 
TAVARES, Maria Cristina da Silva. Mediação de conflitos no ambiente escolar: 
contribuições para uma cultura de paz. Belo Horizonte: Autêntica, 2014. p.50-60. 
 
TORRES, Carlos Alberto. Democracia, educação e multiculturalismo: dilemas da 
cidadania em um mundo globalizado. Petrópolis: Vozes, 2001. p. 89. 
 
TORRES, Rosa María. Lifelong learning: a new momentum and a new opportunity 
for Adult Basic Learning and Education (ABLE) in the South. Bonn: DVV 
International, 2017. 
 
TYLER, Ralph W. Princípios básicos de currículo e ensino. Porto Alegre: Globo, 
1977. 



156 

 

UNESCO. Cultura de Paz: da reflexão à ação. Balanço da Década Internacional da 
Promoção da Cultura de Paz e Não Violência em Benefício das Crianças do Mundo. 
Brasília: UNESCO; São Paulo: Associação Palas Athena, 2010. 
 
UNESCO. Educação para a cidadania global: preparando alunos para os desafios 
do século XXI. Paris: UNESCO, 2015. 
 
UNESCO. Reimaginar nossos futuros juntos: um novo contrato social para a 
educação. Brasília: Comissão Internacional sobre os Futuros da Educação. 2022.  
 
UNESCO. Relatório Mundial sobre a Educação para a Paz. Paris: UNESCO, 
2010. 
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO DO SUL. Guia Agenda 2030: 
integrando ODS, educação e sociedade. Campo Grande: UFMS, 2021, p. 23. 
Disponível em: https://www.ufms.br/wp-content/uploads/2021/04/Guia-Agenda-
2030.pdf. Acesso em: 25 jun. 2025. 
 
VERWAANJEN, Priscilla. Fora da Caixa e Universidade de Amsterdam. Sorocaba: 
Openzine Fora da Caixa, 2023. 
VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 
1998. 
 
WARAT, Luis Alberto. Surfando na Pororoca: O Ofício do Mediador. Florianópolis: 
Fundação Boiteux, v. 3. p.80-82. 
 
WEIL, Pierre; TOMPAKOW, Roland. O corpo fala: a linguagem silenciosa da 
comunicação não-verbal. Petrópolis: Vozes, 2001. 


